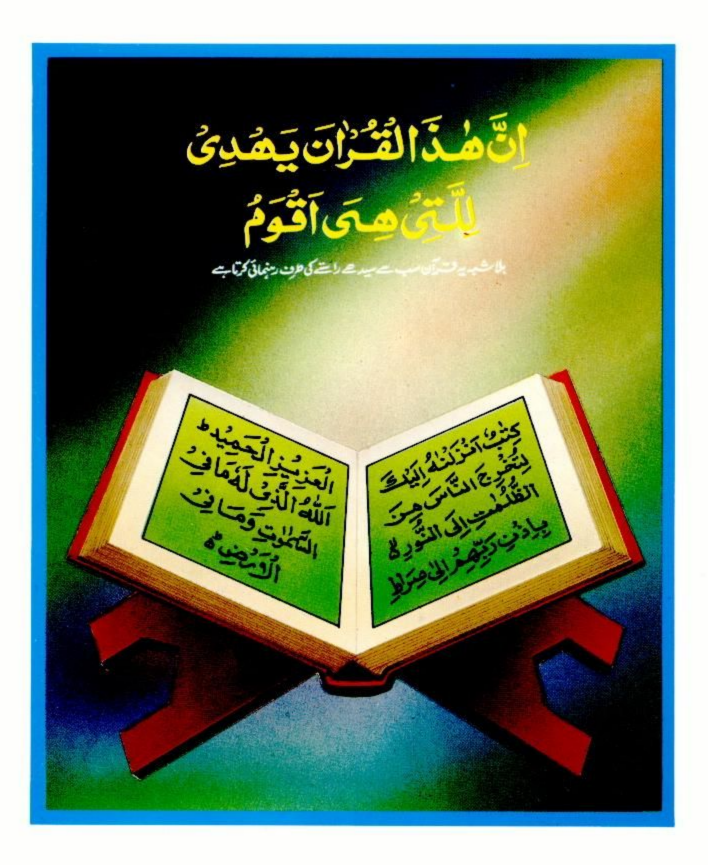
الميال ال



ئيدفضل الرحملن

ہم اللہ الرحمٰن الرحمٰ اَلْمَ ﴿ فَالِکَ الْکِتُنُ لَا رَیْبَ فِیْدِ ﴿ مُدَّی لِلْمُتَّقِیْنَ ﴿ یہ کاب ( الیں ہے ) جس ( کے من جانب اللہ ہونے ) میں ذرا بھی شک ہیں ۔ ( یہ ) پر بیزگاروں کے لئے بدایت و رہنائی (کا ذریعہ ) ہے ۔

المان المان

حصه سوم تفسير سورة المائده تاسوره -اعراف

سيد فصنل الرحمٰن

زقاراكييمح تبلب كيشنز

#### جمله حقوق طباعت واشاعت ، بحق ناشر محفوظ

نام كتاب : احسن البيان في تفسير القرآن

حصه سوم : تفسير سورة المائدة تاسوره واعراف

تعداد : ۱۲۰۰

اشاعت اول : محرم ١١٨ه / جون ١٩٩١ء

کمپوزنگ : بقاکمپوزنگ سروسز،اردو بازار،کراچی

ناشر : زوار اکیڈی پبلی کیشنز - کراچی

ملئے کے پتے **زوارا کریڑمی پہلی کمیشنز** 11-B-7 ، کرشل ایریا، ناظم آباد نمبر۲، کراچی

**اواره ء مجدوبی** ۲/۵-ایچ، ناظم آباد نمبر۳، کراچی نمبر ۱۸

# فهرست عنوا دات

| سورة المائده                   | 11 | شكار ك احكام               | ۳. |
|--------------------------------|----|----------------------------|----|
| وجرتسمير                       | 11 | دائمی حلت                  | ۳۱ |
| تعارف                          | II | الل كآب ك كهان كاحلت       | ۳۱ |
| مضامين كاخلاصه                 | ır | لال كتأب عورت كانكاح       | rr |
| عبد بوراكرنے كى تاكيد          | 18 | وضو، غسل اور تیم           | 2  |
| حلال جانوروں كابيان            | 10 | وضوكي فرضيت                | 24 |
| حرام جانور                     | 19 | پېره کادھو نا              | 24 |
| حالت واحرام میں شکار کی ممانعت | 14 | بالخفول كالجمنيون تك دحونا | ۳۷ |
| شعائر الثدكى حرمت              | 14 | سر کامسے کرنا              | ۳۷ |
| حرام اشیاء کا بیان             | YI | پاؤں دھو نا                | 44 |
| ا كمالٍ دين واتمامٍ نعمت       | ro | غسل کی فرضیت               | 24 |
| ا كمال دين                     | ro | تيم كاحكم                  | ۳٩ |
| اتمام نعمت                     | ry | ایفاتے عہد                 | ۳٩ |
| دين اُسلام كاانتخاب            | ry | عدل و انصاف کی تاکید       | ۴. |
| حالت إضطراد كاحكم              | ry | گوابی کی چندصور تیں        | rr |
| حلال چیزوں کا بیان             | 74 | ڈاکٹری سر قیقکیٹ           | rr |
|                                |    |                            |    |

| 41                               | شرعی سزائیں                                                                                                                                                           | ٣r                               | امتحانی برچوں پر نمبرنگانا                                                                                                                       |
|----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 45                               | شرعی سزاؤں کی قسمیں                                                                                                                                                   | ~~                               | اسمبلیوں کے انتخابات                                                                                                                             |
| 24                               | صدود                                                                                                                                                                  | ٣٣                               | ابل جنت و اہل د و رزخ                                                                                                                            |
| 4                                | ڈاکہ و رہنرنی کی شرعی سزا                                                                                                                                             | ~~                               | فتح ونصرت كاراز                                                                                                                                  |
| 44                               | قصاص                                                                                                                                                                  | ~ <                              | عبد و میثاق کی اہمیت                                                                                                                             |
| 44                               | تعزير                                                                                                                                                                 | 4                                | میثاق کی چند اہم د فعات                                                                                                                          |
| "                                | قرب البئ                                                                                                                                                              | ٥٠                               | یہو د کی محرومی                                                                                                                                  |
| 49                               | كفر كاانجام                                                                                                                                                           | ٥١                               | آپ کو در گزر کاحکم                                                                                                                               |
| ۸•                               | چو ری کی شرعی سزا                                                                                                                                                     | ۵۱                               | نصاریٰ کو بدعبدی کی سزا                                                                                                                          |
| Ar                               | سرقه کی تعریف                                                                                                                                                         | or                               | ابل ِ کتاب کو نصیحت                                                                                                                              |
| 4                                | صد کے لئے چوری کی مقدار                                                                                                                                               | 01                               | نصاريٰ كا باطل عقيده                                                                                                                             |
|                                  |                                                                                                                                                                       |                                  |                                                                                                                                                  |
| 42                               | چور کی تو بہ                                                                                                                                                          | ٥٥                               | یہود و نصاریٰ کے دعوے کی تر دید                                                                                                                  |
| ۸۳<br>۸۳                         | چور کی تو بہ<br>یہو د کی خیانت                                                                                                                                        | ٥٥                               | یہود و نصاریٰ کے دعوے کی تر دید<br>اہل کتاب کو تنبیہ                                                                                             |
| 192                              |                                                                                                                                                                       |                                  |                                                                                                                                                  |
| ۸۳                               | یہود کی خیانت                                                                                                                                                         | ۵۷                               | دہل کتاب کو تنبیہ                                                                                                                                |
| 74<br>49                         | یہو د کی خیانت<br>اللہ کااظہار تعجب                                                                                                                                   | ۵۸                               | دہل کتاب کو تنبیہ<br>زمانہ . فترت                                                                                                                |
| ۸۲<br>۸۹<br>۹۱                   | یہود کی خیانت<br>اللہ کااظہارِ تعجب<br>توریت میں قصاص کاحکم<br>توریت میں قصاص کاحکم                                                                                   | ۵4<br>۵۸<br>۵۹                   | اہل کتاب کو تنبیہ<br>زمانہ . فترت<br>جہاد کی ترغیب                                                                                               |
| ۸۳<br>۸۹<br>۹۱<br>۹۲             | یہود کی خیانت<br>اللہ کااظہارِ تعجب<br>توریت میں قصاص کاحکم<br>حضرت عیسیٰ کی بعثت                                                                                     | 04<br>04<br>09                   | اہل کتاب کو تنبیہ<br>زمانہ ، فترت<br>جہاد کی ترغیب<br>یہود کااظہار بزدلی                                                                         |
| ۸۲<br>۸۹<br>۹۱<br>۹۲             | یہود کی خیانت<br>اللہ کااظہارِ تعجب<br>توریت میں قصاص کاحکم<br>حضرت علینی کی بعشت<br>عظمت ِقرآن                                                                       | 0 A<br>0 9<br>11<br>12           | اہل کتاب کو تنبیہ<br>زمانہ ، فترت<br>جہاد کی ترغیب<br>بہود کااظہار بزدلی<br>حضرت موسیٰ کی التجاء                                                 |
| ۸۲<br>۸۹<br>۹۱<br>۹۲<br>۹۳       | یہود کی خیانت<br>اللہ کا ظہارِ تعجب<br>توریت میں قصاص کا حکم<br>حضرت عینیٰ کی بعثت<br>عظمت ِقرآن<br>عظمت ِقرآن<br>یہود و نصاریٰ سے دوستی کی ممانعت                    | 06<br>00<br>09<br>11<br>12<br>12 | اہل کتاب کو تنبیہ<br>زمانہ ، فترت<br>جہاد کی ترغیب<br>یہود کااظہار بزدلی<br>حضرت موسیٰ کی التجاء<br>نافر مانی کاانجام                            |
| ۸۲<br>۸۹<br>۹۱<br>۹۲<br>۹۲<br>۹۷ | یہود کی خیانت<br>اللہ کا ظہارِ تعجب<br>توریت میں قصاص کا حکم<br>حضرت علینی کی بعثت<br>عظمت ِقرآن<br>عظمت ِقرآن<br>یہود و نصاریٰ سے دوستی کی ممانعت<br>ارتداد کا انجام | 04<br>09<br>11<br>12<br>12       | اہل کتاب کو تنبیہ<br>زمانہ . فترت<br>جہاد کی ترغیب<br>یہود کااظہار بز دلی<br>حضرت موسیٰ کی التجاء<br>نافرمانی کاانجام<br>بابیل و قابیل کی قربانی |

| 124       | يمين لغو                        | 1.4   | الثداور رسول کے دوست             |
|-----------|---------------------------------|-------|----------------------------------|
| 100       | يمين منعقده                     | 1-4   | ترک موالات کے حکم کااعادہ        |
| 100       | کفار ہ دینے کی صور تیں          | 1•4   | یہود کی بری خصلتیں               |
| ודיו      | حرام چیزوں کا بیان              | 1+9   | منافقوں کی سیاہ کاریاں           |
| 119 3     | الله اور اس کے رسول کی اطاعت    | н•    | یہود کی گستاخی                   |
| كاحال ١٣٠ | مخریم ہے پہلے شراب پینے والوں ک | ıır   | تبلیغ دین کی تا کمید             |
| 16.1      | مومنوں کی آز مائش               | ni.   | ابل کتاب کے دعوے کی تردید        |
| 150       | حالت إحرام میں شکار کی ممانعت   | 110   | قانون نجات                       |
| 100       | بحری شکار کی اجازت              | 114   | یہود کی عبد شکنی                 |
| 14.4      | امن و اطمینان کے ذرائع          | 119   | نصاري كافاسد عقيده               |
| 156       | كعب                             | ت ۱۲۲ | باطل معبو دوں کی عبادت کی ممانعہ |
| IMA       | مج کے مہینے                     | irr   | دین میں غلو کی ممانعت            |
| IFA       | بدی                             | irr   | يہود کا انجام بد                 |
| 154       | قلائد                           | ira   | مشر کین ہے دوستی کا انجام        |
| 16.4      | حلال و طیب کی بر کت             | 174   | بعض اہل کتاب کی حق پرستی         |
| 10+       | غیر صروری سوالات کی ممانعت      | ITA   | در بارِ رسالت میں وفد کی حاضری   |
| ıor       | تعض شركيه رسوم كاابطال          | ira   | ابل ِ كمآب مومنين كاحال          |
| 100       | اپنی اصلاح کی فکر کرنا          |       | حلال اشیاء کو حرام مهبرانے کی    |
| رکنا ۱۵۵  | موت کے وقت و صی و گواہ مقرر     | 111   | ممانعت                           |
| 104       | وارثوں كاحلفى بيان              | 188   | قسم كاكفاره                      |
| 109       | قيامت كاحال                     | IFF   | قسم کی چندصور تیں                |
| 141       | حضرت عليي کے احوال              | 144   | يمين غموس                        |
|           |                                 | 95045 |                                  |

| 19+   | مشركين كاانجام                | 145 | نزول مائده                |
|-------|-------------------------------|-----|---------------------------|
| 191   | مشرکین کی بدنصیبی             | 140 | نصاريٰ کو متهدید          |
| 191   | حشر میں کف ِافسوس ملنا        | 146 | سچائی کے انعام کادن       |
| 190   | د نیاکی حقیقت                 |     |                           |
| 196   | منکرین کی فطرت                | IYA | سورة الانعام              |
| API   | ہدایت سے محروی                | API | وجهتسميه                  |
| r••   | معجزه طلب كرنا                | AFI | تعارف                     |
| r•r   | مصيبت ميں الله كو بكارنا      | 149 | مضامين كاخلاصه            |
| r•r   | کفار کی بد بختی               | 161 | اثبات وحدانيت             |
| r•r   | کفار کی گرفت                  | 160 | انسان کی مقرر ہ میعاد     |
| r•4   | منکرین کو تنبیبه              | 161 | ظاہرو باطن كاجلننے والا   |
| r•6   | پیغمبروں کی بعثت کامقصد       | 160 | حق کی تکذیب               |
| r•A   | مشر کین کی فرمائش             | 164 | منكرين اسلام كونصيحت      |
| rı•   | تبلیغ دین کی تا کمید          | ICA | مشر کمین کی فطرت          |
| rır   | غريب مومنوں كى صفات           | 169 | فرشته نه جمیحنے کی حکمت   |
| rır   | مومنوں کو خوشخبری             | IAI | سابعة امتوں كانجام        |
| rir   | حاكم ِمطلق                    | IAT | حقیقی حاکم                |
| ris   | كمال علم وقدرت                | IAM | واضح كاميابي              |
| ria . | فرشتوں کاروح قبض کرنا         | 140 | اسلام كابنيادي عقيده      |
| rr•   | توحید کی ایک اور دلیل         | IAY | شرک سے برآت               |
| rrı   | ابىلا. مىن ۋالىنە كى قدرت     | IAA | ابلِ كمآب كاآپ كو پېچاننا |
| rrr   | مکذبین ہے کنار و کشی کی تلقین | PAI | الله برافترا. باندهنا     |

| 741 | گناہوں سے اجتناب کی تاکید     |       | دین کا تمسح کرنے والوں سے         |
|-----|-------------------------------|-------|-----------------------------------|
| ryr | غیرالند کے نام کاذبیجہ        | rrr   | کنار ه کشی                        |
| 242 | مومن و کافر کی مثال           | rrr   | منکرین سے کنارہ کشی کی تلقین      |
| 740 | عطیه ، خداو ندی               | rra   | حقیقی بدایت                       |
| 144 | دین کے لئے شرح صدر            | rrc   | حضرت ابراہیم کامناظرہ             |
| 749 | صراط مستقيم                   | rrı   | قوم کاحضرت ابراہیم ہے جھگڑنا      |
| 14. | جنوں سے باز پرس               | rrr   | انعام خداوندي                     |
| rer | كافرون كااقرار جرم            | rrr   | اٹھارہ انبیاء کے نام              |
| 744 | بے خبری میں عذاب نہ دینا      | rro   | انبیاء کی پیروی کی تلقین          |
| *   | كافروں كےلئے سخت وعيد         | rry   | منكرين كوجواب                     |
| 740 | کافروں کی محرومی              | rra   | سب سے بڑاظالم                     |
| 744 | مشر کین کی نا مجھی            | rrr   | وجودِ صفاتِ باری کے دلائل         |
| 744 | مشركين كے غلط عقائد           | rrr   | عجائبات ِقدرت                     |
| TEA | الثد پرافتراء کاانجام         | 774   | مشر کین کی مذمت                   |
| r.  | اولاد كاقتل كرنا              | rra   | منكرين پراتمام حجت                |
| ra- | قدرت کاملہ کے حیرت انگیزمظاہر | ro-   | مشركين سے اعراض كى تلقين          |
| TAP | مشر کمین کو ملامت             | 101 = | باطل معبودوں کو براکھنے کی ممانعہ |
| TAT | حرام چیزوں کا بیان            | ror   | د لوں کا پھیرنا                   |
| PAY | یہود کو سر کشی کی سزا         | roo   | كفار كاأيمان ندلانا               |
| TAC | مشركين كاايب شبه              | roo   | ا نبیاء کے دشمن                   |
| 749 | مشركين كااستدلال              | rac   | قرآن کی حقانیت                    |
| r9- | الله کے حرام کردہ امور        | ry•   | الله ك نام كاذبي                  |
|     |                               |       |                                   |

| MIA | آدم و حوا پر انعام             | ram        | حضرت موسی کو کتاب دینا         |
|-----|--------------------------------|------------|--------------------------------|
| 719 | ابلىس كاوسوسە ۋالنا            | 795        | اتمامِ ججت کے لئے قرآن کا نزول |
| ۳۲۰ | خطاسرز د ہو نااور توبہ کرنا    | 190        | كافروں كے لئے سخت تنبيہ        |
| rri | جنت سے اتر نے کا حکم           | 196        | تفرقه كاانجام                  |
| rrr | بهترین لباس                    | 794        | نىكى كابدلە                    |
| 22  | بنی آدم کو تنبسیه              | <b>799</b> | صراط مستقيم                    |
| rro | باپ د اد ا کا طریقته           | ۳•۱        | حق و باطل كافيصله              |
| rry | ا تباع ِشریعت کی تا کید        | r•r        | آز مائش كاطريعة                |
| FFA | نماز میں ستر بوشی              |            |                                |
| ~~• | لباس بميننے كى تاكيد           | 4-4        | سورة الأعراف                   |
| ١٣٣ | حرام چیزوں کی تفصیل            | m.k        | وجهرتسميه                      |
| rrr | مشركين كانجام بد               | ٣٠٣        | تعارف                          |
| ~~~ | ابل دوزخ                       | ٣٠٢        | مضامين كاخلاصه                 |
|     | کفر کا اقرار                   | m.x        | حروف مقطعات                    |
| ~~0 | مکذ بین و منکرین کی سزا        | r.x        | اتباعِ قرآن کی ترغیب           |
| 224 | منکرین کی جنت سے محرومی        | ۳•9        | سابعة قوموں پر عذاب كاحال      |
| 224 | ابل جنت                        | ۳۱۱        | کامیاب اور خسارے والے لوگ      |
| ٣.  | اہل ِجنت و دورزخ کی گفتگو      | -1-        | انعامات ِ خداو ندى             |
| ١٣٢ | ابل إعراف                      | 214        | ا بلىس كى نافرمانى             |
| rrr | اصحاب إعراف                    | 210        | ا بلىس كى ذلت و رسوائى         |
| ~~~ | ابل إعراف كامشر كين كو پكار نا | 217        | ا بلیس کی سرکشی                |
| 244 | اہل دورخ کی ذلت                | 214        | ابلىس كى ذلت و خوارى           |

| FAF         | حضرت موئ اور فرعون كامناظره      | 200                 | ہدایت ورحمت کاذر بعیہ      |
|-------------|----------------------------------|---------------------|----------------------------|
| MAM         | حضرت موسی کے معجزے               | ۳۳٤                 | خالق و حاكم                |
| 240         | سرداروں کا گمان                  | ٣٣٩                 | دعاء کے آداب               |
| 244         | جاد و گروں کو جمع کرنا           | ror                 | تصرفات ِ خد واندى          |
| TAC         | جاد و گروں کا فرعون سے وعدہ لینا |                     | قوم نوخ كاواقعه            |
| ۳۸۸         | جاد و گروں کی مبار زت            | 201                 | قوم نوح کی غرقابی          |
| <b>FA9</b>  | حضرت موی کوعصاد النے کاحکم       | 204                 | قوم عاذ كاواقعه            |
| rq.         | جاد و گروں کا بیان لا نا         | <b>~4</b> •         | قوم عاد کی سرکشی           |
| <b>r9</b> • | فرعون کی سراسیمگی                | ryr                 | توم مثورٌ كاواقعه          |
| <b>F91</b>  | جاد و گروں کی استقامت            | ۳۷۳                 | كافر سرداروں كى گفتگو      |
| ۳۹۳         | سرداروں کااضطراب                 | 244                 | او ثنی کی کونچیں کا ثنا    |
| ٣٩٣         | دشمن پرغلبہ پانے کانسخہ واکسیر   | 244                 | توم لوط كاواقعه            |
| 294         | آلِ فرعون کی آز مائش             | 244                 | قوم لوط كانجام             |
| 444         | فرعون اور اس کی قوم کی سر کشی    | 244                 | حضرت شعيب كاواقعه          |
| 294         | حضرت موسی کی د عاء               | 241                 | سرداروں کی سرکشی           |
| 799         | پانی کے طوفان کاعذاب             | rer                 | قوم شعیب کادر د ناک انجام  |
| r           | ثڈی دل کاعذاب                    | <b>*</b> < <b>*</b> | حضرت شعيب كااظبهار افسوس   |
| ۲٠١         | غلے کے گھن یاجوؤں کاعذاب         | **                  | امم سابعة كانجام           |
| r*1         | مينڈک کاعذاب                     | P44                 | مکذبین و منکرین کی بدنصیبی |
| r•r         | خون كاعذاب                       | P 69                | گزشته واقعات سے عبرت       |
| ٣٠٣         | الثد تعالىٰ كاانتقام             | ma*                 | كافروں كو تنبيه            |
| 4.4         | بنی اسرائیل کو مصر کاوارث بنانا  | PAI                 | حضرت موسی کی بعثت          |
|             |                                  |                     |                            |

| عبعرالست                    | r-4                                                                                                                                                                                                                                                                         | بنی اسرائیل کی جہالت و سر کشی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| خواہش نفس کی پیروی کا انجام | r.v                                                                                                                                                                                                                                                                         | بنی اسرائیل کو سابعة دور کی یاد ہانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| بدایت و گمرایی              | r.v                                                                                                                                                                                                                                                                         | الله سے بمکامی کا حلیہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| جهنم كاايندهن               | r+q                                                                                                                                                                                                                                                                         | الله تعالیٰ سے بمکامی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| دعا. كاحكم                  | rıı                                                                                                                                                                                                                                                                         | حضرت موئ كاشرف وامتياز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| امت محمديه كامتياز          | rir                                                                                                                                                                                                                                                                         | تكبرى سزا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ازلی جهمنیوں کاحال          | 414                                                                                                                                                                                                                                                                         | پکھڑے کو بوجنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مکذبین کی گراہی کاسبب       | ۲۱۲                                                                                                                                                                                                                                                                         | حضرت موسی کاغضبناک ہونا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| احوال ِقيامت                | MIA                                                                                                                                                                                                                                                                         | پچھڑے کی رستش کا انجام بد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| بشيرو نذير                  | MIA                                                                                                                                                                                                                                                                         | توبه كاقبول ہونا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| عقيده . توحيد               | M19                                                                                                                                                                                                                                                                         | ہدایت و رحمت کاذر بعیہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| شرک کا ابطال                | 44.                                                                                                                                                                                                                                                                         | سترافراد كاكوه طور برجانا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| شرک کا مزید ابطال           | ۲۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                         | حضرت موسیٰ کی دعا۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مشركين كاحال                | ٣٢٣                                                                                                                                                                                                                                                                         | بعثت عام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| اخلاق قرآنی                 | ۲۲۹                                                                                                                                                                                                                                                                         | بنی اسرائیل کے بارہ خاندان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| متقيوں كى صفت               | MYA                                                                                                                                                                                                                                                                         | نافر مانی کی سزا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مشر کمین کی کج بحثی         | ۳rq                                                                                                                                                                                                                                                                         | اصحاب ِسبت كاواقعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| تلاوت ِقرآن کے آداب         | 44.                                                                                                                                                                                                                                                                         | نافرمانوں کو بندر بنادینا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ذ کر البیٰ کے آد اب         | rrr                                                                                                                                                                                                                                                                         | يېود کې د امځې ذ لت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                             | 2                                                                                                                                                                                                                                                                           | بنی اسرائیل کی گروه در گروه تقسیم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                             | 440                                                                                                                                                                                                                                                                         | ناخلف جانشين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                             | ۲۳۲                                                                                                                                                                                                                                                                         | پېهاژ کامعلق بو نا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                             | خوابیش نفس کی پیردی کاانجام<br>بدایت د گرابی<br>جهنم کاایندهن<br>دعا. کاهکم<br>امت محمدیه کاامتیاز<br>کند ببین کی گرابی کاسبب<br>احوال قیامت<br>مشیرو نذیر<br>شرک کاابطال<br>شرک کاابطال<br>مشرک کامزید ابطال<br>اخلاق قرآنی<br>مشرکین کاهال<br>اخلاق قرآنی<br>مشرکین کاهال | ۲۰۸ نوابش نفس کی پروی کاانجام بدایت و گرای ۲۰۰۸ جستم کاایندهن ۲۰۰۹ است محمدید کاامتیاز ۱۲۱۰ دعا. کاحکم ۱۳۱۰ ازلی جمنیوں کاحال ۲۱۱ کند بین کی گرابی کاسبب ۱۲۱ سوال قیاست مخدید کاربی کاسبب ۱۲۱ سوال قیاست ۱۲۰۸ شرک کاربی کاسبب ۲۲۸ شرک کاربید ابطال ۱۲۰۰ مشرکین کاحال ۲۲۰ اخلاق قرآنی ۱۲۰۰ مشرکین کاحال ۲۲۰ مشرکین کاحال ۲۲۰ مشرکین کی کربخی ۱۲۲۸ مشرکین کی کربایی کربا |

#### سورةُ المائده

و جبہ تسمیریہ: اس سورت کو مائدہ اس لئے کہتے ہیں کہ اس میں اس مائدہ (خوان) کا ذکر ہے جو حضرت علییٰ علیہ السلام پر نازل ہواتھا۔ اس کا نام سورۃ عقود بھی ہے کیونکہ اس کی پہلی آیت میں عقود (عہدوں) کو بوراکرنے کی تاکید ہے۔

تعارف: اس میں ۱۱رکوع، ۱۲۰ آیتیں ، ۲۸۳۲ کلمات اور ۳۲۳ ساحروف میں ۔

یہ سورت مدنیہ ہے اور مدینے میں نازل ہونے والی سور توں میں بھی سب سے آخر میں نازل ہوئی ۔ بعض لوگوں نے اس کو قرآنِ کریم کی آخری سورت بھی کہا ہے۔

مستدرکِ حاکم میں حضرت جبیر بن نُفیرے روایت ہے، وہ فرماتے بیں کہ میں جج کے لئے گیا اور وہاں حضرت عائشہ کی خدمت میں حاضر ہوا تو انہوں نے مجھ سے بوچھا کہ تم سور ہ مائدہ پڑھا کرتے ہو جمیں نے کہا کہ ہاں ۔ انہوں نے فرمایا کہ سنو! سب سے آخر میں یہی سورت نازل ہوئی ہے ۔ اس میں جس چیز کو حلال پاؤ تو اس کو حمال ہی حمال ہوئی جانو۔

مسند احمدٌ میں حضرت اسمٌ بنت یزید سے روایت ہے وہ فرماتی ہیں کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی او نثنی عضباء کی نگیل تھا ہے ہوئے تھی کہ آپ پر سور ﷺ مائدہ بوری نازل ہوئی ۔ قریب تھا کہ اس بوجھ سے او نثنی کے بازو ثوث جائیں ۔

مسند احمد کی ایک اور روایت میں ہے کہ جب او نٹنی کی طباقت سے زیادہ ہوجھ ہو گیا تو آپ اس بر سے اتر گئے۔

ابن مردویہ کی روایت میں ہے کہ (جب یہ سورت نازل ہوئی) اس وقت آپ سفر میں تھے۔ وحی کے بوجھ سے ایسامعلوم ہو تاتھا کہ او نٹنی کی گردن ثوث گئی۔

بظاہریہ تجہ الوداع کاسفرہے جو بجرت کے نویں سال ہوا جیسا کہ بعض روایتوں ہے اس کی تائید ہوتی ہے ۔ (ابن کثیر ۲/۲)

بنیادی طور پر اس سورت میں ہرقسم کے معاہدے کی پابندی اور اس کو بورا کرنے کی

تاكيد ہے ۔ اس كے علاوہ حلال و حرام چيزوں اور شرعى سزاؤں كے احكام اور يہود و نصارىٰ كى بدعبد يوں اور بداعماليوں كابيان ہے ۔

#### مضامين كاخلاصه

رکوع: سورت کی ابتدائی آیات میں عہدوں کو بورا کرنے اور حالت ِاحرام میں شکار کی ممانعت ہے۔ پھر شعائر اللہ کی بے حرمتی سے منع فرمایا گیا ہے اور احرام کھولنے کے بعد شکار کی اجازت کا ذکر ہے۔ اس کے بعد چند حرام چیزوں کا بیان ہے۔ پھر دین اسلام کے مکمل ہونے ، اللہ تعالیٰ کی جانب سے اس امت کے لئے اسلام کو بطور دین پسند کرنے ، حلال جانوروں اور اہل کتاب کے ذبحیہ کے حلال ہونے اور اہل کتاب سے رشتہ ، از دواجیت کی اجازت کا بیان ہے۔

رکوع ۲: وضو کی فرضیت ، تیم اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ کئے ہوئے عہد کی پابندی اور عدل و
افصاف قائم کرنے کی تاکید ہے ۔ پھر مسلمانوں پر انعام اور کفار پر عذاب کا تذکرہ
ہے اور اہل کتاب کو نصیحت ہے ۔ آخر میں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو اپنے چند
انعامات یاد دلائے ہیں ۔

ر کوع ۳: بنی اسرائیل سے عہد لینے اور ان کی عہد شکنی پر سزا کا ذکر ہے۔ بچر نصاریٰ سے عہد اور ان کی بدعبدی کی سزامذ کور ہے۔ اہل کتاب کو نصیحت اور یہود و نصاریٰ کے غلط عقائد کا بیان ہے۔

ر کوع ۳٪ حضرت موسیٰ علیہ السلام کا اپنی قوم سے خطاب ، بنی اسرائیل کو ہمت دلانا اور ان کی گسآخی کا ذکر ہے ۔ بھر حضرت موسیٰ کی دعاء اور بنی اسرائیل کی نافر مانی کا انجام مذکور ہے ۔

ر کوع ۵: ہابیل و قابیل کی قربانی ، ہابیل کی نصیحت اور ہابیل کے قتل کا ذکر ہے ۔ پھر د فن کی تدبیر ، انسانی جان کی حرمت ، شرعی سزاؤں اور توبہ کی گنجائش کا بیان ہے ۔

ر کوع ۹: جہاد کی تاکید ، کفر کی سزا اور کفار پر عذاب کا بمیشہ رہنا ، چوری کی سزا اور چور کی توبہ کے قبول ہونے کاذکر ہے ۔ اللہ تعالیٰ کی حاکمیت اور کفار کے اسلام نہ لانے پر آنحضرت صلی الله علیه وسلم کادلبرداشته بونا،عدل و انصاف قائم کرنے اور یہود کی بداعتقادی کابیان ہے۔

رکوع، احکامات خداو ندی کے بدلنے کی ممانعت اور توریت کے بعض احکامات کاذکرہے۔

پھر توریت و انجیل کے لینے لینے زمانے میں نافذ العمل ہونے اور قرآن کریم کے
قیامت تک واجب العمل ہونے کا بیان ہے۔ آخر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو

یہودکی نفسانی خواہشات کی پیروی کی ممانعت ہے۔

ر کوع ۸: یہود و نصاریٰ ہے دوستی کی ممانعت، منافقین کے طرز عمل اور ارتداد کے انجام کا بیان ہے ۔ پھر اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے دوستی کی تاکید ہے۔

رکوع ۹: کفار ہے دوستی کی ممانعت اور مسلمانوں کے ساتھ منافقین کے تمسیخ کاذکر ہے۔
بھریہود و منافقین کی بُری خصلتوں اور دھو کہ دبی کا بیان ہے۔ آخر میں یہود کے
نیک لوگوں کا تذکرہ ہے۔

رکوع ۱۰: آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تبلیغ دین کاحکم، قلبی اطمینان پانے والوں کا ذکر،
یہود کا انبیا، کو قبل کرنااور سزا ہے بے خوف ہونااور حضرت عیبیٰ علیہ السلام ہے
منسوب غلط عقائد کا بیان ہے۔ باطل معبودوں کی عبادت پر تنبیہ اور دین کے
بارے میں اہل کتاب کی من مانی کاذکر ہے۔

ر کوع ۱۱: بنی اسرئیل کے کفار پر لعنت ، ان کے بڑے افعال کا ذکر اور یہود و مشرکین کی عداوت کا بیان ہے ۔ آخر میں حق کو پہچان کر ایمان لانے والوں اور حق پرستی کے اجراور اصحاب النار کا تذکرہ ہے۔

ر کوئا: دین میں حد سے تجاوز کی ممانعت، حلال وطیب چیز کھانے کاحکم، قسم کے کفارے اور حرام چیزوں کا بیان ہے ۔ پھر شیطان کی فتنہ پر داز بوں اور اللہ تعالیٰ کے پسندیدہ لوگوں کا تذکرہ ہے۔

ر کوع ۱۳٪. مومنوں کی آزمائش ، حالتِ احرام میں شکار کی ممانعت اور دریائی شکار کی حلت کا بیان ہے ۔ بھرامن و اطمینان کے ذرائع اور تبلیغ دین کے بارے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذمہ داری کاذکرہے ۔ ر کوع ۱۳ فضول سوالات سے اجتناب کی تاکید، شرکیہ رسومات کا ابطال، کفار کے گراہ خیالات اور موت کے وقت وصی اور گواہ مقرر کرنے کا بیان ہے۔

ر کوع ۱۵: قیامت کا حال ، حضرت عینی پر الله تعالیٰ کے انعامات ۔ حضرت عینی کے حوار موں کی جانب سے آسمانی کھانا طلب کرنا اور حضرت عینی کی دعا ہے آسمان سے کھانے کے نزول کا بیان ہے۔

ر کوع ۱۱: حضرت علی علیہ السلام کی شرک سے برأت ، سے لوگوب کے لئے جنت کی نعمتوں کی بشارت اور اللہ تعالیٰ کی قدرت کالمہ کا اعلان ہے۔

## عہد پوراکرنے کی تاکید

# يَّايَتُهَا الَّذِيْنَ الْمُنْوُا أَوْفُوابِ لَعُقُودِ ﴿

اے ایمان والواعہدوں کو بور اکرو

الْعُقَوْدِ: اقرار ، عبد و پیمان ، گره لگانے اور ایک چیز کو دوسری کے ساتھ خوب مضبوط باندھنے کا نام عقد ہے ۔ یہ جمع کاصیغہ ہے ۔ اس کا واحد عقد ہے ۔

تشریخ: معابدے تین قسم کے ہیں۔

- (۱) وہ معاہدے جو انسان نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ کئے ہیں۔ مثلاً ایمان و اطاعت کاعبد ، حلال و حرام کی پابندی کاعبد وغیرہ۔
- (۲) وہ معاہدے جو انسان اپنے نفس کے ساتھ کرلیمآ ہے مثلاً کسی چیز کی نذر مان لینا یا حلف کر
   کوئی چیز اپنے ذمہ لے لینا۔ وغیرہ
- (۳) وہ معاہدے جو ایک انسان دوسرے انسان کے ساتھ کرتا ہے مثلاً نکاح کامعاہدہ ، خرید و فروخت ، اجارہ ، ہب وغیرہ ۔

اس قسم میں وہ سب معاہدے شامل ہیں جو دو شخصوں یا دو جماعتوں یا دو حکومتوں کے درمیان ہوتے ہیں۔

اس آیت میں اہل ایمان کو مخاطب فرما کر مضمون کی اہمیت کی طرف توجہ دلائی گئی ہے کہ یہ حکم عین ایمان کاتقاضا ہے کہ تم ان تمام عہدوں کو بور اکر وجو تم نے باندھے ہیں۔ خواہ ان کا تعلق براور است الله تعالیٰ سے ہو یا بندوں سے ہو یا وہ دنیا و آخرت سے متعلق ہوں ، سب کو واجب العمل مجھ کر بوراکرو ۔ خلاف عہد کوئی کام نہ کرو کیونکہ بے وفائی اور عہد شکنی بہت مری چیز ہے۔ جیساکہ ارشاد ہے:

وَالَّذِيْنَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيْثَاقِم وَيَقُطَعُونَ مَا اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيْثَاقِم وَيَقُطَعُونَ مَا امْرَ اللهُ بِهِ آنُ يُوْصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَأُولَئِكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَكُمْ شُؤْءًالكَّارِ ٥ (الرعر ٢٥)

اور جو لوگ پختہ کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ کے عبد کو تو ڑ دیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے جس کو جو ڑنے کا حکم دیا ہے اس کو تو ڑ دیتے ہیں اور زمین میں فساد پھیلاتے ہیں۔ انہی کے لئے لعنت ہے اور انہی کے لئے بُراگھرہے۔

#### حلال جانوروں كابيان

اُحِلَّتُ لَكُمْ بَهِيْمَةُ الْاَنْعَامِ الْآَمَايُتُلَى عَلَيْكُمْ ! تَهارے لئے چو پائے مواثی طال کر دیئے گئے موائے ان کے جن کا حکم آگے سنایاجائے گا۔

بَهِيمَة : چوپائے يعنى اون، كائے اور بكرى وغيره جمع بُعَايْم ح

بہمہ ان جانوروں کو کہا جاتا ہے جو عاد تاغیر ذوی العقول مجھے جاتے ہیں۔ چونکہ لوگ ان کی بولی کو عاد تا نہیں مجھتے اس لئے ان کی مراد مبہم رہتی ہے۔

امام شعرافی فرماتے ہیں کہ بہیمہ کامطلب یہ جہیں کہ اس جانور کو عقل جہیں اور عقل کی باتیں اس پر مبہم رہتی ہیں ، جیسا کہ عام لوگوں کاخیال ہے ، بلکہ حقیقت یہ ہے کہ عقل و ادراک سے کوئی جانور اور کوئی شجرو تجرخالی جہیں العبتہ درجات کافرق ضرور ہے ۔ ان چیزوں میں اتنی عقل جہیں جتنی انسان میں ہے ۔ اس لئے انسان کو احکام کا مکلف بنایا گیا ہے اور جانوروں کو احکام کا مکلف جہیں بنایا گیا ورنہ اپنی ضروریات زندگی کی حد تک تو اللہ تعالیٰ نے ہرجانور اور شجرو تجرکو میں ارشاد عقل و ادراک بخشا ہے ۔ اس لئے توہرچیزاللہ تعالیٰ کی تسیح کرتی ہے ۔ جسا کہ قرآن کریم میں ارشاد

وَإِنْ مِّنْ شَيِنِي إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدِ لا وَلَكِنُ لاَّتَفْقَهُوْنَ تَسْبِيْحُ مِحَمْدِ لا وَلَكِنُ لاَّتَفْقَهُوْنَ تَسْبِيْحَهُمُ (الاسراء ٣٣) تَسْبِيْحَهُمُ (الاسراء ٣٣) اور كوئى چيز نهيں جو اس كى حمد كے سابق تسبح نہ كرتى ہوليكن تم ان كى تسبح كو نہيں مجھتے ۔

اگر عقل نہ ہوتی تو حجر و شجر اپنے خالق و مالک کو کس طرح پہچانتے اور کس طرح اس کی تسبیح و تخمید کرتے ۔ (معارف القرآن ۱۳/۳) الانعام چو پائے ۔ پالتو جانور جسبے او نٹ ، گائے ، بھینس ، بکری وغیرہ ۔ واحد نُعَمَ وَ

اس آیت میں مسلمانوں کو تاکید کی گئی ہے کہ تم احکام الی کی یابندی کرتے ہوئے یالتو جانوروں مثلاً او نٹ ، کائے ، بھینس ، بکری وغیرہ اور شکاری جانوروں مثلا ہرن ، حپارا وغیرہ ، جن کے پنج نہیں ہوتے اور جو انسان پر حملہ نہیں کرتے، کو شرعی قاعدے کے مطابق ذریح کر کے کھاؤ ۔ مجو سیوں اور بت پر ستوں کی طرح مطلقاً ،ان جانوروں کے ذبح کو حرام قراریہ دو ۔ یہ اللہ تعالیٰ کی حکمت ر اعتراض اور اس کی نعمت کی ناشکری ہے اور اسی طرح دوسرے گوشت خور فرقوں کی طرح بے قید و آزاد ہو کر ہر طرح کے جانوروں کو نہ کھاؤ ۔ بلکہ اللہ تعالیٰ نے جن جانوروں کو تنہارے لئے حلال کیا ہے انہی کو کھاؤ۔ اور جن جانوروں کو اس نے حرام قرار دیا ہے ان سے بچو ۔ اللہ تعالیٰ بی خالق کائنات ہے ، وبی حاکم مطلق اور حکیم مطلق ہے ۔ اس نے اپنی حکمتِ بالغہ سے ہر جانور کے اندر کچے خواص اور صفات و اثرات رکھے ہیں ۔ پس اس نے جس جانور کو بندوں کے لئے مفید جانااس کو اپنی رحمت ہے حلال کر دیااور جس کو مضرجانااس کو حرام كرديا - پس تم بلاچون و چرااس كے احكام ير عمل كرو - (معارف القرآن ١٣،١٣) ٣) **حرام چاتور**: پھر فرمایا کہ جن جانوروں کاذکر آئندہ آیت نمبر ۳ میں آئے گاوہ حرام ہیں۔ مثلا مردار جانور ، خنٹرزٹر ، ذبح کرتے وقت جن جانوروں پر اللہ تعالیٰ کے سوا کسی اور کا نام لے لیا گیا ہو ، جن جانوروں کو بتوں پر چڑھا یا گیاہو ، گلا گھونٹ کر مارے ہوئے جانور ، چوٹ کے صدمے ہے مرے ہوئے جانور ، کسی اولی جگہ سے لڑھک کر مرے ہوئے جانور اور وہ چوپائے جن کا کچھ حصہ در ندوں نے کھالیاہویہ سب حرام ہیں ۔اس کے علاوہ باقی جانو یہ حلال ہیں ۔

## حالت إحرام میں شکار کی ممانعت

غَيْرُ مُحِلِّى الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمُ ، إِنَّ الله يَحُكُمُ مَايُرِيْدُهِ مَر احرام كى حالت ميں شكار كو طال نه تجھنا - بيشك الله تعالىٰ جو چاہما ہے حكم

تنظری : اگرچہ چوپائے اور جنگل کاشکار تہارے لئے حلال ہیں۔ مگرجب تم حرم میں یا احرام کی حالت میں ہو تو اس وقت شکار کرنا گناہ ہے۔ پس تم اس سے بچتے رہو۔ چونکہ اللہ تعالیٰ قادرِ مطلق اور حکیم مطلق ہے اس لئے وہ جس چیز کو چاہے حلال قرار دے اور جس چیز کو چاہے حرام قرار دے۔ کسی کو حق نہیں کہ اس کے حکم کو ماننے میں چون وچراکرے یااس پر اعتراض کرے۔ (حقانی ۲/۲۴۰،۲۳۹) مظہری ۹/۳)

## شعائر الله كي حُرمت

يَايَهُمَا الَّذِيْنُ اَمُنُوا لَا تُحِلُّوا شَعَانُو اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا الشَّهُو الْحَرَامَ يَبْتَغُونَ وَلَا الْمَيْنُ الْبَيْتَ الْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَخَلَا الْمَدْ مَى وَلَا الْقَلَا بُورَ وَلَا الْمَيْنُ الْبَيْتُ الْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَفَضَلَا مِنْ رَبِهِمْ وَرِضُواناً وَوَلاَ حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا وَلاَ يَجْرِمُنَكُمْ شَنَانُ قَوْمِ انْ صَدُّ وَكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ انْ يَجْرِمُنَكُمْ شَنَانُ قَوْمِ انْ صَدُّ وَكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ انْ يَجْرِمُنَكُمْ شَنَانُ قَوْمِ انْ صَدُّ وَكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ انْ تَعْدَدُوا وَلَا تَعْلَى الْبِيرِ وَالتَّعْوَى فَى وَلاَ تَعَاوُنُوا عَلَى الْبِيرِ وَالتَّعْوَى فَى وَلاَ تَعَاوُنُوا عَلَى الْبِيرِ وَالتَّالَةُ هَالِهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ انْ اللهُ ا

مسجد حرام سے روک دیاتھا اور نیکی اور پربیز گاری میں ایک دوسرے سے تعاون کرو اور اللہ تعاون کہ کرو اور اللہ تعالیٰ کے دوسرے سے تعاون نہ کرو اور اللہ تعالیٰ کے ڈرتے رہو۔ بیٹک اللہ تعالیٰ کاعذاب سخت ہے۔

سکے افر کے : نشانیاں ، علامتیں ۔ یہ شِعُارُ وشُعِیْرُ اللہ کی جمع ہے ، جس کے معنی خاص علامت کے ، بس کے معنی خاص علامت کے ، بس ہیں ۔ شعائرِ اسلام ، ان اعمال و افعال کو کہا جاتا ہے جو عُرفًا مسلمان ہونے کی علامت مجھے جاتے ہیں ۔ جسے نماز ، اذان ، ج کے مناسک ، ختنہ اور سنت کے مطابق ڈاڑھی و غرہ ۔

الْمُصَدِّى: قربانی کے جانور مثلاً اونٹ، کائے اور بکری

اَلْقَلْآنِکُ: سپہ ،ہاریا وہ چیزجوہاری طرح استعمال کی جائے۔ قربانی کے وہ جانور جن کے گئے گئے: گلے میں علامت کے طور پر سپہ ڈال دیا جائے تاکہ معلوم ہوجائے کہ یہ قربانی کا جانور ہے اور کعبہ کو جارہا ہے اس کا واحد قِلاً دُر ہے۔

آمِينَ : قصد كرنے والے واحد آم اُ اُس اسم فاعل

راضطار وإن تم شكار كرو - إصطياد ف امر-

یجرِ مَنْکُمْ: وہ تہیں ضرور آمادہ کر تا ہے۔ وہ ضرور تہارا باعث ہے گا۔ جُڑمْ وجُرِیْمَۃ یُ سے مضارع بانوں تاکید۔

شُنَانی: سخت بغض ، سخت دشمنی کرنا ۔ مصدر سماعی ہے ۔ یہاں مسلمانوں ہے کہا جارہا ہے کہ حدید ہے سال مشرکین مکہ نے تہیں کعبہ تک پہنچنے ہے روک دیا تھا ۔ اس لئے تہیں ان ہے بغض اور دشمنی ہو گئ ہے ۔ پس یہ بغض و عداوت تہیں زیادتی کرنے پر آمادہ نہ کرے ۔ (مظہری ۱۲/۳)

صُدُّوْكُمْ: انبول نے تہیں روكا ۔ صَدُّ عاصٰی

تشان نزول: بنویؒ نے لکھا ہے کہ اس آیت کا نزول حظم کے متعلق ہواتھا، جس کا نام شریح بن صبیعہ بکری تھا۔ یہ مدینہ میں آیااور اپنے سواروں کو پیچھے چھوڑ کر تہنار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ آپ لوگوں کو کس بات کی طرف بلاتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ میں لوگوں کو لاکآ لہ الآ اللہ مصحف کی گڑسٹوں اللہ کے افرار ، پابندی کے ساتھ نماز اداکرنے اور زکوۃ دینے کی دعوت دیتا ہوں۔ وہ کہنے لگا کہ میرے ساتھ کچھ سردار اور بھی ہیں جن کے بغیر میں کسی کام کو طے مہیں کر سکتا ۔ امید ہے کہ میں مسلمان ہو جاؤں گااور ان کو ساتھ لے کر آؤں گا۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اس کے آنے سے پہلے ہی صحابۂ کرام سے فرما دیا تھا کہ مہمارے پاس قبلہ رسعہ کا ایک شخص آئے گاجو شیطان کی زبان سے کلام کرے گا۔ پھر جب شریح آپ کے پاس سے حلا گیا تو آپ نے فرما یا کہ کافر کامنہ لے کر (کفر کے ساتھ) آیا تھا اور عہد شکن پشت (دھوکہ وغداری) کے ساتھ حلا گیا۔

شریح مد سنے ہے نکل کر (جنگل میں) اہل مد سنے کے او نٹوں کے پاس ہے گزراتو گاہ کو ہنکا کر لے گیا۔ لوگوں نے اس کا پھاکیا مگر اس کو گرفتار نہ کرسکے۔ پھرا گلے سال وہ بنی بکر کے حاجیوں کے ساتھ جج کے لئے بیامہ ہے روانہ ہوا۔ اس وقت اس کے ساتھ بڑا تجارتی مال بھی تھا اور اس نے او نٹوں کی گردنوں میں قلادے بھی ڈال رکھے تھے۔ صحابہ ، کرام نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا کہ حظم جج کے لئے نکلا ہے۔ آپ ہمیں اجازت دیجئے کہ ہم اس سے منٹ لیں۔ آپ نے فرمایا کہ اس نے تو قربانی کے جانوروں کو قلادے پہنار کھے ہیں۔ مسلمانوں نے عرض کیا یار سول اللہ علیہ وسلم یہ حرکت تو ہم جاہلیت کے زمانے میں کیا کرتے تھے مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اجازت دینے سے انکار کردیا۔ اس بریہ آیت نازل ہوئی۔

واحدی نے بیان کیا کہ خطم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بیامہ سے مدینے آیا۔ آپ نے اس کو اسلام کی دعوت دی مگر اس نے قبول نہیں گی۔ جب خطم مدینے سے نکلا تو وہ راستے میں سے اہل مدینے کے او نٹوں کو ہنکا کرلے گیا۔ پھر جب آپ قضائے عمرہ کے لئے مدینے سے نکلے تو آپ نے بیامہ کے حاجیوں کے لبیک پڑھنے کی آواز سنی اور صحابہ سے فرمایا کہ یہ خطم اور اس کے ساتھی ہیں۔ خطم نے جو او نٹ لوٹے تھے ان کو قلاد سے بہنار کھے تھے اور وہ ان کو قربانی میں سے کھیے اور وہ ان کو قربانی میں سے کے لئے کعبہ لے جارباتھا۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی۔ (مظہری ۹، ۱۰/ ۳)۔

تشریخ: اس آیت میں چند چیزوں کی ممانعت بیان کی گئی ہے۔

(۱) شعائر الله کی بے حرمتی ۔ شعائر الله کی بے حرمتی یہ ہے کہ ان احکام کو جومسلمان ہونے کی علامت مجھے جاتے ہیں سرے سے نظر انداز کر دیاجائے یا ان پر بوری طرح عمل نہ کیاجائے یا عمل میں مقرر حدود سے تجاوز کیاجائے ۔ یہاں احرام کی حالت میں شکار کی ممانعت مراد ہے ۔

(۲) حرمت کے مہینے میں قبال کرنا۔ اسلام نے چار مہینوں شوال ، ذیقعدہ ، ذی الحجہ اور رجب

کو حرمت والا قرار دیا ہے۔ جن میں جنگ کرنا شرعا حرام تھا۔ قدیم دستور کے مطابق عرب کے
لوگ عام مہینوں میں تو جنگ و جدل اور مار دھاڑ کرتے رہتے تھے۔ مگر حرمت والے مہینوں میں
کسی کو کچھ نہ کہتے تھے۔ مسلمان ان مہینوں میں مشرکین کو روک ٹوک کرنے لگے تھے ،اس لئے اس
کی ممانعت کردی گئی۔

(۳) ہدی کے جانور کی ہے حرمتی کرنا۔ حرم مکہ میں قربان ہونے والے جانوروں اور خصوصاً
ان جانوروں کو جن کے گلے میں قربانی کی علامت کے طور پر قلادہ ڈال دیا گیاہو، ان کی ہے حرمتی
کرنامنع ہے ۔ ان جانوروں کی ہے حرمتی کی ایک صورت یہ ہے کہ ان کو حرم تک پہنچنے ہے روک
دینا یا چھین لینا ۔ دوسری صورت یہ ہے کہ ان جانوروں سے قربانی کے علاوہ کوئی دوسرا کام لیا
جائے جسے سواری کے لئے استعمال کرنا یاان سے دودھ حاصل کرنا۔ یہ سب صور تیں ناجائز ہیں ۔
اگرچہ قربانی کا جانور بھی شعائر اللہ میں داخل ہے جن کی ممانعت آیت کے شروع میں ک
گئی ہے مگر اس احتمال کے پیش نظر کہ لوگ اس کو اپنے مالی فائدے کے لئے لوٹ لیں گے اور
غریبوں کی حق تلفی ہوگی، اس کو خصوصیت کے سابھ نام لے کر علیحدہ ذکر کیا گیا۔

(۷) ان لوگوں کی ہے حرمتی کرنا جو گھر ہے مسجد الحرام کا قصد کر کے جج وغیرہ کے لئے نگلیں اور اس سفر ہے ان کامقصد اپنے رب کا فضل اور رضا حاصل کرنا ہو۔ ان لوگوں کی حرمت قائم رکھنے کامطلب یہ ہے کہ اس سفر میں ان سے مزاحمت نہ کی جائے اور نہ ان کو کوئی تکلیف دی جائے ، نہ ان کو قتل کیا جائے اور نہ لوٹا جائے۔

(۵) حرم میں اور حالت ِ احرام میں شکار کر نامنع ہے ۔ پس جب تم حلال ہو کر احرام کھول دویا حرم سے باہر نکل جاؤتو میرشکار کرنے میں کوئی مضائقہ نہیں ۔

(۲) مشرکین نے جو تمہیں مسجد الحرام ہے روک دیاتھا تو ان کی دشمنی تمہیں انصاف کی حد ہے نکل جانے پر آمادہ نہ کرے کہ تم بھی ان ہے قبال کرنے لگو ،ان کو مسجد الحرام میں داخل ہونے اور حج کرنے ہے روکنے لگو۔

بچرفرمایا کہ تم نیکی اور پرہمیز گاری کے کاموں میں ایک دوسرے سے تعاون کرو اور گناہ اور سرکشی کے کاموں میں ایک دوسرے سے تعاون نہ کرو ۔ یعنی ممنوعاتِ اللیہ کاارتکاب نہ کرو اور نہ اپنی تسکینِ قلب کے لئے انتقام لے کر ظلم کرو ۔

حضرت نواس معان انصاری ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے

پِرٌ اور اِثم کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپؑ نے فرما یا کہ بِرٌ حسن خلق ہے اور اِثم وہ کھٹک ہے جو تہبارے دل میں پیدا ہو اور لوگوں کا اس سے واقف ہو نائتہیں پسند نہ ہو۔

مسند احمدٌ میں حضرت ابو تعلبؓ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بڑوہ بات ہے جس پر بتہارے دل کو سکون و اطمینان ہو جائے خواہ مفتی تنہیں ( اس کے خلاف جواز کا) فتویٰ دے دیں۔ (حقانی ۱۳۱۔ ۲۳۳، ۲/ ۲، مظہری ۱۳،۱۳)

#### حرام اشياء كابيان

عِرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمُنْتَةُ وَالدَّمُ وَكُحُمُ الْحُنْزِيرِ وَمَا الْمِلَّ وَلَمُو وَوَذَلًا وَاللَّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَلًا وَالْمُوعُووْذَلًا وَاللَّهُ عَلَى وَالنَّطِيْحَةُ وَمَا أَكُلَ السَّبُعُ اللَّهُ مَا ذَكَيْتُمْ فَسُوَ مَا فُرِيحَ عَلَى وَالنَّكُم فَا النَّكُم فَا الْمُنْ وَمَا لُكِمَ فَلِي اللَّهُ مَا وَالنَّهُ وَالْمُنَا وَالْمُنْ وَيُنِكُمُ فَلاَ تَخْشُوهُم وَاخْشُونِ وَمَا النَّكُم مَا وَالْمُن وَيُنِكُم فَلا تَخْشُوهُم وَاخْشُونِ وَمَا اللَّهُ اللَّه

تشری : ای سورت کی پہلی آیت میں اللہ مایٹللی عکی گئی کے ذریعہ جن چیزوں کو طال چیزوں کے ۔ اور یہ گیارہ چیزوں کو طال چیزوں نے مستثنیٰ کیا گیا تھا ان کو یہاں بیان کیا گیا ہے ۔ اور یہ گیارہ چیزیں بیں ۔ طال چیزوں نے مشتنیٰ کیا گیا تھا ان کو یہاں بیان کیا گیا ہے ۔ اور یہ گیارہ چیزیں بیں ۔ (۱) میٹی تھا : مردار ۔ جو بلاذ کا پی طبعی موت سے مرجائے ۔ جس کا خون جسم کے اندر ہی مجمد ہوجائے ۔

بیضاویؓ کہتے ہیں کہ مدیتہ وہ جانور ہے جس کی روح ذرج کئے بغیرِ نکل جائے ۔

(تفسير بيضاوي، صفحه ۸۸)

اس میں کسی جانور کی خصوصیت نہیں خواہ وہ چرند ہویا پر ند، جب تک اس کو ذرئے نہ کیا جائے حرام ہے۔ سوائے مجھلی اور ٹڈی کے جیسا کہ امام شافعیؒ، امام احمد ابن حنبلؒ، ابن ماجہؒ، دار قطیؒ اور بیہ ہو گئے وایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ہمار سے لئے دومیتے (مُردار) اور دوخون حلال کر دیئے۔ دومیتے سے مراد مجھلی اور ٹڈی ہے اور دوخون سے مراد کیجی اور تلی ہیں۔ (ابن کشیرہ / ۲)

(۲) والدّیم: اور خون حرام ہے۔ قرآن کریم کی دوسری آیت میں اُو کو منا میکشفو ہے آگے ذریعہ وضاحت فرمادی گئی کہ جوخون حرام کیا گیا ہے وہ ، وہ خون ہے جو ذرج کے وقت بہتا ہے۔ وہ خون جو گوشت پر کہیں نگارہ جائے یاجو کلیجی اور تلی میں ہوتا ہے وہ حرام نہیں۔

صحیحین کی ایک روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ وسلم نے فرما یا کہ اللہ تعالیٰ نے شراب اور مگردار اور خسزیر اور بتوں کی تجارت کی ممانعت فرمادی ہے ۔ بوچھا گیا کہ یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! مُردار کی چربی کے بارے میں کیا ارشاد ہے ، وہ کشتیوں پر نگائی جاتی ہے اور کھالوں پر ملی جاتی ہے اور اس سے چراغ جلائے جاتے ہیں ۔ آپ نے فرما یا کہ نہیں وہ حرام ہے۔ (ابن کشیر ۱۸ / ۲)

بخاری شریف میں ہے کہ ابو سفیان نے ہرقل سے کہا کہ وہ نبی ہمیں شردار اور خون سے رو کتا ہے ۔ (ابن کشیر ۲/۸)

(٣) و مَا أَهِلُ لِغُيْرِ اللَّهِ بِهِ: اورجوجانور غيرالله ك ك نامزد كيا گيابو وه بھى حرام ب -خواه ذرى ك وقت اس برالله تعالى بى كانام لياجائے - اگر ذرى ك وقت بھى اس بر غيرالله كانام ليا گيا ب تو وه كھلا شرك ب - جب تك كه نيت شركيه سے توبه كرك الله تعالى ك نام سے ذرى

نہیں کیاجائے گاوہ جانور حلال نہیں ہو گا۔

(۵) وَالْمُنْخَيِنَقَةً: اور جو جانور كالا كھونٹنے سے يا كالا كھٹنے سے مرجائے يا كسى جال ميں پھنس كردم كھٹنے سے مرجائے وہ بھى حرام ہے۔

(۲) والمُكُوفَةُ وَذَنَا اور وہ جانور جو كى اليى چيزى شديد صرب كے ذريعه بلاك ہوا ہو جو دحار دار نہيں جي لائح يا پتھروغيرہ،اس كا كھانا بھى حرام ہے ۔ جو جانور بندوق كى گولى سے مارا جائے اس كاشمار بھى موقوذة ميں ہے اور اس كا كھانا حرام ہے ۔

اگرشکاری نے بسم اللہ پڑھ کر تیزد ھار دار چیزمثلاً نیزہ ، تیروغیرہ پھینک کرشکار کیا اور تیر یا نیزہ سے جانور کا جسم کٹ کرخون بہر گیا تو یہ شکار حلال ہے ۔ خواہ تیریا نیزہ جانور کے جسم کے کسی بھی حصہ پر لگے ۔ اور خواہ جانور ذرئح کرنے سے پہلے ہی مرجائے ۔ اسی طرح اگر شکاری کتے کو بسم اللہ پڑھ کر چھوڑ ااور جانور اس کی گرفت میں مرگیا تو وہ بھی حلال ہے ۔

(>) وَالْمُتَرُكِيَة أَ او رِ سے نیچ گر رِانے کو تَر كُن كَي كِت بیں ۔ جو جانور كسى بہاڑ یا كسى درخت یا مكان كى چھت یا او پی عمارت سے گر كر یا كنو ئیں وغیرہ میں گر كر مرجائے ، وہ بھی ذرج ند ہونے كے سبب حرام ہے ۔

(۸) و النیطینځه : سینگ مار نے کو فکط کے کہتے ہیں۔ پس وہ جانور جو کسی دوسرے جانور کے سینگ مار نے سے مرجائے یا کسی ٹکر اور تصادم سے ہلاک ہو جائے جسے کسی ریل ، موٹر وغیرہ کی زدمیں آکر مرجائے تو ذرج نہ ہونے کے سبب وہ بھی حرام ہے۔

(۹) وَمُعَالَكُلُ السَّلَبُعُ: اور وہ جانور جس كو كسى در ندے (شير، بھيڑيا، چيسآ، كآوغيره) نے بھاڑ كھا يا ہواور وہ اسى حالت ميں ذرح كئے بغير مرگيا ہو وہ بھى حرام ہے۔

الا ما درج کر او تو پھران کا کھانا حلال اور جائز ہے۔ السبہ یہ استثنا پہلی چار قسموں یعنی نمبرا تا ۲ کے لئے ذرح کر لو تو پھران کا کھانا حلال اور جائز ہے۔ السبہ یہ استثنا پہلی چار قسموں یعنی نمبرا تا ۲ کے لئے نہیں ہے۔ کیونکہ مردار اور خون میں تو زندہ پالینے اور ذرح کرنے کاامکان ہی نہیں۔ رہے خنزیر اور مااصل لغیراللہ تو وہ اپنی ذات ہے حرام ہیں۔ ان کا ذرح کرنا یا نہ کرنا برابر ہے۔ لہذا یہ استثنا پہلی چار صور تیں چھوڑ کر باقی پانچ قسموں ، المختقة ، الموقوذہ ، المتردیة ، النظیحة اور مااکل السبع کے متعلق ہے۔ ان پانچوں صور توں میں اگر جانور زندہ پایا گیااور اس حالت میں اس کو اللہ تعالیٰ کے متعلق ہے۔ ان پانچوں صور توں میں اگر جانور زندہ پایا گیااور اس حالت میں اس کو اللہ تعالیٰ کے نام پر ذرح کردیا تو اس کا کھانا حلال ہے۔

(۱۰) وَمَا فَرِبِحَ عَلَى النّصِبِ : اور وہ جانور جونصب پر ذرع کیاجائے حرام ہے۔ نصب وہ ان گھڑت پتھر بیں جن کو مشر کین بو جنے اور نذر و نیاز کے لئے کھڑا کر لیتے تھے۔ جن پتھروں میں کوئی صورت کھدی ہوئی ہو وہ اصنام ہیں۔ امام راغب فرماتے ہیں کہ نصب ان پتھروں کو کہتے ہیں جن کو عرب کے مشر کین عبادت کے لئے نصب کرتے تھے اور جانوروں کو ان پتھروں کے پاس لیے جاکر ذرج کرتے تھے۔ (المفردات ۲۹۳)

ایام جاہلیت میں عرب کے مشرکین پر ستش کے لئے کہیں تو تر شے اور کھدے ہوئے پتھر کھڑے کرکے ان پر اپنے دیوی اور دیو تاؤں کے کھڑے کرلے ان پر اپنے دیوی اور دیو تاؤں کے نام سے جانور قربان کرتے تھے اور کچے خون ان پر بھی چیڑک دیتے تھے اور اس کو عبادت مجھتے تھے اللہ تعالیٰ نے ایسے جانوروں کو بھی حرام قرار دیا ،خواہ ان کے ذریح کے وقت بسم اللہ اللہ اکبری کہا جائے ۔ کیونکہ اس ذریح سے ان کا اصل مقصد اور نیت غیراللہ کی تعظیم و تقرب تھا۔

(۱۱) وَأَنْ تَسْتَنَفُسِمُوا بِالْاَزُلامِ: اور فال کے تیروں سے تقسیم کرنا بھی حرام ہے۔ قسمت معلوم کرنے یاحصہ مقرر کرنے کا یہ طریقہ فسق اور گراہی ہے۔

اَزُ لاَم : رُمَم ی جمع ہے جس کی معنی برابر کرنے کے ہیں۔

ایام جاہلیت میں مشرکین نے جوئے کے تیر رکھے ہوئے تھے۔ انہی کے ذریعہ قربانی کے گوشت اور دیگر چیزوں کو تقسیم کرتے تھے۔ مثلاً کسی تیر پر دو حصے ، کسی پر تین حصے لکھتے اور کسی کو خالی رہنے دیتے اور پھرسب ایک تھیلی میں ڈال دیتے پھر تھیلی میں ہاتھ ڈال کر ایک تیر نکال لیتے اگر اس پر دو حصے لکھے ہوئے ہوئے تو جس کے نام ہے وہ تیر نکالا جا تا اس کو دو حصے ملتے۔ اگر اس تیر پر تین حصے لکھے ہوئے ہوئے تو جس کے نام ہے وہ تیر نکالا جا تا اس کو تین حصے ملتے۔ اگر خالی والا تیر نکل آنا تو جس کے نام پر وہ نکلیا اس کو کچے نہ ملتا۔

حضرت ابو در دائے ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے کامن سے خبر طلب کی یا قسمت معلوم کی یا سفر سے رک جانے کا شگون لیا تو قیامت کے روز وہ جنت کے اعلیٰ درجات کو منہیں پاسکتا۔

ابو داؤڈ کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ پر ندوں کے ناموں سے ،آوازوں سے اور گزر نے سے فال حاصل کر نااور شگون لینااور کنگریاں مار نا ( یعنی ہار جیت یاکر نے نہ کرنے کاحکم معلوم کرنا) کفر ہے ہے۔ (مظہری ۴۸٪ ۳) اس کے بعد فرمایا کہ اب کافر متہارے دین پر غالب آنے ہے مابوس ہو چکے ہیں۔ یہ آیت بجرت کے دسویں سال ججہ الوداع میں عرفہ کے دن نازل ہوئی۔ اس وقت مکہ اور تقریباً ساراعرب فتح ہو چکا تھا۔ اس سے پہلے کافر مسلمانوں کو ختم کرنے اور کمزور کرنے کے منصوبے بنایا کرتے تھے فتح مکہ کے بعد ان کے حوصلے بہت ہوگئے اور قوت ختم ہوگئی۔ اس لئے اب مسلمانوں کو ان کی طرف ہے مطمئن ہو کر اللہ تعالیٰ کی عبادت میں لگ جانا چاہئے اور اللہ تعالیٰ بی ہے ڈر ناچلہے۔ اب کافروں سے ڈر نے کی ضرورت ہمیں۔

(حقانی ۲۳۲-۲۳۲) معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی ۲۷۵-۲۷۲)

# إكمال دين وانتمام نعمت

الْيَوُمَ اَكُمَلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَاتَمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِغُمَتِى وَالْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِغُمَتِى وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسُلَامَ دِيناً ﴿ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسُلَامَ دِينا ﴾ ﴿ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسُلَامَ دِينا ﴾ ﴿

آج میں نے بہارے لئے بہارادین کامل کردیااور تم پر اپنی تعمت تمام کردی اور میں نے بہارے لئے دین اسلام کو پسند کر لیا۔

مقام نزول: یه آیت مجد الوداع میں عرفہ کے مقام پر جمعہ کے دن عصر کے بعد نازل ہوئی ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت اپنی او نٹنی عضباء پر کھڑے تھے کہ وحی کے بار سے او نٹنی کے بازو ٹوٹنے گئے اور یہ آیت نازل ہوئی ۔

بغویؒ نے بیان کیا کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو اس کو سن کر حضرت عمرٌرو دیہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اے عمرٌ تم کیوں روتے ہو۔ حضرت عمرٌ نے عرض کیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مجھے یہ بات رلار ہی ہے کہ اب تک تو ہمارادین ترقی پذیر تھا اور اب کامل ہو گیا تو کمال کے بعد آئندہ نقصان (کے احتمال) کے سوااور کچھ باقی نہیں رہا۔ آپ نے فرمایا کہ تم نے گیا۔ (مظہری 19/ س)۔

تعثر سلم اور آپ کی امت کو تین خصوصی انعام عطافر مانے کی بہت کو تین خصوصی انعام عطافر مانے کی بشارت دی ہے۔

(۱) المكالي وين: يعنى دين حق كے تمام حدود و فرائض اور احكام و آداب مكمل كر ديئے گئے

اب اس میں نہ کسی اضافہ کی ضرورت باقی ہے اور نہ کمی کا احتمال ۔ اس لئے اس کے بعد احکام اسلام (حلال و حرام ، فرائض و سنن وغیرہ) میں ہے کوئی نیا حکم نازل مہیں ہوا ۔ السبۃ اس آیت کے بعد جو چند آیتیں نازل ہوئیں ، ان میں یا تو ترغیب و ترہیب کے مضامین ہیں یا جو احکام پہلے نازل ہو چکے تھے ان کی تاکید ہے ۔

ہر نبی اور رسول کادین اس کے زمانے کے اعتبار سے کامل و مکمل تھا مگر اللہ تعالیٰ کے علم میں یہ بات تھی کہ جو دین ایک نبی کے زمانے اور اس کی قوم کے لئے مکمل ہے وہ اس کے بعد کے زمانوں اور قوموں کے لئے مکمل نہ ہوگا۔ لہذابعد والوں کے لئے اس دین کو منسوخ کر کے دوسرا دین و شریعت نافذ کی جائے گی۔ اس کے برعکس آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم آخری نبی ہیں ۔ آپ پر نبوت ختم ہوگئی ۔ اب تاقیام قیامت نہ تو کوئی نبی آئے گا اور نہ کوئی شریعت ۔ شریعت و کمدی ہی قیامت تک نافذ العمل رہے گی ۔ لہذا یہ شریعت ہم راحاظ سے کامل و مکمل ہے ۔ یہ کسی زمانے ، قوم ، ملک اور خط کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ یہ ہم توم ، ہم ملک ، ہم خطہ اور ہم زمانے کے لئے ہے۔ ملک اور خط کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ یہ ہم توم ، ہم ملک ، ہم خطہ اور ہم زمانے کے لئے ہے۔ ملک اور خط کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ یہ ہم توم ، مراملک ، ہم خطہ اور ہم زمانے کے لئے ہے۔ ومفتوح ہونا ہے ، جس کاظہور فتح کمہ سے اور تجہ الود اع کے سال ج میں کسی مشرک کے شریک نہ ہونے کے ذریعیہ ہوا۔

(۳) وبین اسلام کاانتخاب: الله تعالیٰ نے اس امت کے لئے دین اسلام کو منتخب فرمالیا ہے۔ یہ دین ہر حیثیت سے کامل و مکمل ہے اور اس پر عمل پیرا ہونے میں نجات اخروی کا انحصار ہے۔ (معارف القرآن ۳۲۔ ۳۸)

## حالت إصطراد كاحكم

فُمَنِ الضُّطُرَّ فِي مَخْمَصَتهِ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِّاثِمٍ فَإِنَّ اللَّهُ عَنُورً مُتَجَانِفٍ لِاثِمُ فَإِنَّ اللَّهُ عَنُورً مُتَجَانِفٍ لِاثِمُ فَإِنَّ اللَّهُ عَنُورً وَمَنَعً وَ

مچر جو بھوک کی شدت سے بے قرار ہو جائے ۔ بشرطیکہ اس کا میلان گناہ کی طرف نہ ہو تو اللہ تعالیٰ بخشنے والا مہر بان ہے ۔

أَضْطُرٌ : وه ب بس ہو گیا۔ وہ بے تاب ہو گیا۔ اِضْطِرُارُ می ماضی مجهول۔

مُخْمَصَيةِ: سخت بھوک ۔ پیٹ کاغذا سے خالی ہونا ۔ اسم ہے ۔

مُنتجانِفٍ: گناه کی طرف مائل ہونے والا۔ تھکنے والا ۔ تُجَانُفُ سے اسم فاعل ۔

تعفر ملکے: آیت کے بخروع میں جن جانوروں کی حرمت بیان کی گئی ہے ، یہاں ایک خاص حالت کو اس حرمت سے مستثنی کیا گیا ہے ۔ پس اگر کوئی شخص بھوک کی شدت سے بیمآب ہو جائے اور اس کی موت کا خطرہ لاحق ہواور کوئی حلال چیز ملنا محال ہو تو الیبی اضطراری حالت میں اگر وہ مذکورہ بالا حرام جانوروں میں سے کچھ کھالے تو اس کے لئے گناہ نہیں بشر طیکہ وہ پیٹ اگر وہ مذکورہ بالا حرام جانوروں میں سے کچھ کھالے تو اس کے لئے گناہ نہیں بشر طیکہ وہ پیٹ بھرنے یا لذت حاصل کرنے کے لئے نہ کھائے بلکہ صرف اتنا کھائے کہ اس سے اس کی اضطراری کیفیت ختم ہو جائے ، یعنی اس کی جان نے جائے ۔ بیشک اللہ تعالیٰ بخشنے والا مہر بان ہے ، وہ خوب کیفیت ختم ہو جائے ، یعنی اس کی جان نے جائے ۔ بیشک اللہ تعالیٰ بخشنے والا مہر بان ہے ، وہ خوب جانتا ہے کہ اس بندے نے اس کی حد نہیں تو ڈی بلکہ اس نے بے بسی اور حالت اضطرار میں ایسا جانتا ہے کہ اس بندے نے اس کی حد نہیں تو ڈی بلکہ اس نے بے بسی اور حالت اضطرار میں ایسا کیا ہے ۔ (معارف القرآن ۳۸ س)

صحیح ابن حبان میں حضرت ابن عمر سے مرفوعاً مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ کو اپنی دی ہوئی رخصتوں پر بندوں کاعمل کرناایسالیسند ہے جیسااپنی نافر مانی سے رک جانا۔

#### حلال جنيزون كابيان

م يَسْنَلُوْنَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ اقُلُ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبِاتُ وَمَا عَلَّمُتُمُ مِثَا عَلَّمَكُمُ عَلَيْمُ وَنَعُلِّ مِثَا عَلَّمَكُمُ عَلَيْمُ وَنَعُلُ مِثَا عَلَّمَكُمُ اللَّهِ عَلَيْمَكُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْمُ وَاذْكُرُ وااسْمَ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَالسَّمُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَ

وہ آپ ہے بوچھتے ہیں کہ ان کے لئے کیا طلال کیا گیا ہے۔ آپ کہد دیکئے کہ ہمہارے لئے پاک چیزیں حلال ہیں اور جوشکاری جانور تم نے شکار پر دوڑانے کے لئے سدھائے ہوئے ہیں اور تم ان کو (شکار کرنے کا) وہ طریقة سکھاتے ہو جو اللہ تعالیٰ نے تمہیں سکھایا ہے تو ایسے شکاری جانور جس شکار کو تمہارے لئے پکڑیں تم اس کو کھا لو اور (شکاری جانور کو چھوڑتے وقت) اس پر اللہ کا نام کے لیا کرو اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو۔ بلاشبہ اللہ تعالیٰ جلد حساب لینے والا

-4

اُلْجَوَارِحِ: رَخِي كَرِنَ والے - مراد شكارى جانور خواہ چوپائے ہوں يا پرندے جيے كيا، چيتا، باز، شابين وغيرہ - جَرْح تَے مشتق ہے - واحد جَارِحَةُ (مظہرى٢١٥) - عصكيليين : كتوں اور درندوں كو شكاركى تعليم دينے والے - تربيت دينے والے تُكْمِيْبُ عاسم فاعل -

فیمان مرول : طبرائی ، حاکم ، بیبه ی وغیرہ نے جضرت ابور افغ کی روایت ہے بیان کیا کہ
ایک بار حضرت جبرائیل علیہ السلام رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور
گر میں داخل ہونے کی اجازت طلب کی ۔ آپ نے اجازت وے دی مگر حضرت جبرائیل نے داخل
ہونے میں تاخیر کی تو آپ اپنی چادر لے کر (اوڑھ کر) باہر تشریف لے گئے اور دیکھا کہ حضرت
جبرائیل دروازے پر گھڑے ہوئے میں ۔ آپ نے فرمایا کہ ہم نے تو آپ کو (گھر میں داخل ہوئے
کی) اجازت دے دی محقی ۔ حضرت جبرائیل نے کہا کہ بیشک (آپ نے اجازت دے دی محقی) مگر
ہم اس گھر میں داخل مبیں ہوتے جس میں کوئی تصویر یا کتا ہو ۔ لوگوں نے دیکھا کہ ایک کو مخری
میں کتے کا بچہ موجود تھا ۔ اس کے بعد آپ نے حضرت ابور افغ کو مدینے کے سب کتے مار ڈالنے کا
حکم دیا ۔ اس پر کچھ لوگوں نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کی یا رسول الله صلی الله علیہ
وسلم اس امت (نوع حیوانی) میں سے ہمارے لئے کیا حلال ہے ، جس کے قتل کا آپ نے حکم دیا
ہے ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔

ا بن جریز نے عکر مرکی روایت سے لکھا ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کتوں کو قتل کرنے کرتے ) بالائی کتوں کو قتل کرنے کرتے کرتے ) بالائی مدینے تک بہنچ گئے تو (حضرت) عاصم بن عدی اور (حضرت) سعنڈ بن حتم اور (حضرت) عویم بن عدی اساعدہ نے خدمت گرامی میں حاضرہ و کرعرض کیا کہ یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے لئے کیا حلال کیا گیا ہے۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی۔

ا بن جریر نے محمد بن کعب قرظی کی روایت سے لکھا ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کتوں کو قتل کر دینے کا حکم دیاتو لوگوں نے عرض کیا کہ یارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس گروہ (یعنی کتوں) میں سے کیسے (کتے پالنا) ہمار سے لئے حلال کیا گیا ہے ۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی ۔

ا بن ابی حائم نے حضرت عدی بن حائم طائی اور حضرت زید بن مبلهل طاقی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا کہ یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم لوگ کتوں اور بازوں سے شكار بكرتے بيں اور آل ذريح كے كتے تو نيل كائے ، گور خراور بىر نوں كاشكار كر ليتے بيں اور اللہ تعالیٰ نے مردار کو حرام کر دیا ہے۔ پس بمارے لئے کیاحلال ہے ( یعنی بم کتوں سے کیا فائدہ حاصل کر سکتے ہیں اور ان کا کیا ہوا کون ساشکار کھا سکتے ہیں ) ۔ (مظہری ۲۱،۲۰ س، جلالین ۳۱۳، ۳۱۳) تنشري : ايام جاہليت ميں عرب قوميں بعض چيزوں كو پاكيزہ اور حلال تحجينے كے باوجود محض اپنے وہم اور شبہ کی بنا ریان کا کھانا حرام جانتی تھیں حالانکہ شریعت نے جن چیزوں کو حرام کیا ہے وہ یا تو ناپاک ، گندی اور نقصان دہ ہیں یا بتوں کے نام منسوب ہونے سے ان میں عار صنی طور بر ناپاکی آگئ ہے ۔ پس صحابہ ، کرام بھی اپنے اس شبہ اور وہم کی بنا پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے حلال و طیب چیزوں کے بارے میں سوال کرتے تھے، جس کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ تمام پاک اور ستھری چیزیں متہارے لئے حلال ہیں اور جس کتے کو شکار کر ناسکھادیا جائے اور اس بات كا اطمينان وامتحان ہو جائے كه وہ تتبارے كہنے سے شكار سرمند ڈالتا ہے اور منع كرنے سے رك جاتا ہے اور وہ اس شکار کو خود مہیں کھاتا اور اس کتے کو بسم اللہ پڑھ کر چھوڑا گیا ہے تو ذ بح کئے بغیر بھی اس کاشکار کھانادرست ہے کیونکہ اس کتے کاشکار کو پکڑ کر پھاڑ ڈالناہی ذبح کرنا ہے۔اس میں نجس العین جانور وں کے سواوہ سب جانور شامل ہیں جو قابل تعلیم ہیں ،مثلاً چیپیا ، باز وغیرہ ۔ (حقاني ۲/۲۲۹،۲۲۸)

حضرت عدی ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ ہے فرمایا کہ اگر تم ہم اللہ کہہ کرکتے کو چھوڑواور کتا جاکر شکار کو پکڑلے اور تم شکار کو زندہ پالو تو اس کو ذرج کر لو اور اگر کتا اس کو قتل کر چکاہو مگر اس نے خود اس میں ہے کچھ نہ کھایا ہو تو اس کو کھا سکتے ہو اور اگر کتے نے اس میں ہے کچھ کھالیا ہو تو تم اس کو نہ کھاؤ، وہ کتے نے اپنے لئے پکڑا ہے ۔ (متفق علیہ) ایک اور روایت میں ہے کہ جس کتے اور باز وغیرہ کو تم نے سدھاکراور اللہ کانام لے کر (شکار پر) چھوڑا ہو تو جو شکار وہ تمہارے لئے پکڑلے ، اس کو تم کھا سکتے ہو ۔ میں (عدی) نے عرض کیا خواہ وہ شکار کو قتل کر چکاہو ۔ آپ نے فرمایا کہ خواہ اس نے قتل کر دیا ہو بشرطیکہ اس نے کھایا نہ ہو ۔ اگر اس نے اس میں ہے کچھ کھالیا ہو تو تم مت کھاؤ ۔ وہ شکار اس نے اپنے لئے پکڑا ہے ۔ (مظہری ۳/۲۳)

#### شکار کے احکام

شکاری کتے اور باز وغیرہ کے شکار کو چار شرطوں کے ساتھ حلال کیا گیا ہے۔ اگر ان میں سے ایک شرط بھی مفقود ہوگی توشکاری جانور کامار اہوا شکار حرام ہوگا۔ ہاں اگر مرنے سے پہلے اس کو ذرئ کر لیا جائے تو می اَکھُلُ الشّنْدُمُ اِلْاَ مَا اَکْ کُیٹُنْمُ کے قاعدے سے حلال ہوگا۔

(۱) کتا یا باز سکھایا اور سدھایا ہوا ہو اور جب تم اس کو شکار پر چھوڑو تو وہ شکار کو پکڑکر ہم ان کو شکار پر چھوڑ نے کے بعد واپس بلاؤ تو وہ فورا واپس کو نہ کھائے ۔ اگر تم ان کو شکار پر چھوڑ نے کے بعد واپس بلاؤ تو وہ فورا واپس آ جائیں ۔ پس ایسے جانوروں کا کیا ہوا شکار خود تمہارا شکار مجھا جائے گا ۔ اگر کسی وقت وہ تمہاری اس تعلیم کے خلاف کریں ۔ مثلا کتا شکار کو خود کھانے گئے یا تمہارے بلانے سے واپس نہ آئے تو ایسے شکار کا کھانا جائز نہیں ۔

(۲) کتے یا باز کو تم اپنے ارادہ سے شکار کے پیچھے چھوڑو ۔اس آیت میں لفظ مکلبین سے یہی مراد ہے ۔اگروہ خود بخود کسی شکار کے پیچھے دوڑ کر اس کو شکار کر لیس تو اس کا کھانا حلال نہیں ۔

(٣) شکاری جانور شکار کوخود نه کھانے لگے بلکہ وہ اس کو پکڑ کر متہارے پاس لے آئے جیسا کہ مِعْ الْمُسْتَحُنَّ عَکَبِیْکُمْ ہے ظاہر ہے ۔

(٣) شكارى جانوروں كوبسم الله كبه كرشكار برچھو ژاجائے۔

یہ چار شرطیں بوری ہونے پر اگر جانور نتہارے پاس آنے تک دم توڑ دے تب بھی وہ حلال ہے ۔ اگر وہ نتہارے پاس زندہ حالت میں پہنچ جائے تو بچراس کو ذرج کر لو۔ ذرج کے بغیر وہ نتہارے لئے حلال نہیں ۔

امام ابو حنیفہ کے نزدیک یہ بھی ضروری ہے کہ شکاری جانور شکار کو زخمی بھی کرے ۔ لفظ جوارح میں اس کااشار ہ ہے ۔ (معارف القرآن ۴۰،۳۰ س)

عام طور پر آدمی دینوی لذتوں میں مہمک ہو کر اور شکار وغیرہ کے مشاغل میں پڑکر اللہ تعالیٰ اور آخرت سے غافل ہو جاتا ہے ۔ اس لئے تنبیہ کے طور پر فرمایا کہ تم ہر حال میں اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہواور طیبات اور شکار سے نفع اٹھانے میں شرعی حدود سے تجاوز نہ کرواور یادر کھو حساب کادن کچے دور ہسیں جس میں تمہارے ہر چھوٹے بڑے عمل اور تمہاری زندگی کے ایک ایک لمحے کا حساب ہوگا۔

## دائمی جِلت<sup>ه</sup>ٔ

ه - ٱلْيَوْمُ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّلِيِّبْكُ ،

آج تہارے لئے پاک چیزیں حلال کردی گئیں۔

آفشری اسلام نے جن جانوروں کو حرام قرار دیا ہے ان میں ہے ایک قسم تو وہ ہے جن میں ذاتی طور پر خبث (گندگی) پایا جائے جیسے خزیر وغیرہ ۔ دو سری قسم ان جانوروں کی ہے جن کی ذات میں تو کوئی خبث مہیں پایا جا تا مگر جانوروں کو ذرئے کرنے کا جو طریقہ اللہ تعالیٰ نے مقرر فرمایا ہے ان کو اس طریقہ سے ذرئے مہیں کیا جا تا یا سرے سے ذرئے ہی مہیں کیا جا تا جسے جھٹکا کر کے مارنا، چوٹ کے ذریعہ مارنا یا اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور کا نام لے کر ذرئے کرنا ۔ یہ سب صور تیں شرعا ناجائز ہیں ۔ ان کی وجہ سے جانوروں میں خبث پیدا ہو جا تا ہے اس لئے اضطراری حالت کے سواکسی حالت میں بھی ان کا کھانا حلال مہیں ۔ (معارف القرآن ۴۷/ ۳)

اس آیت میں آج ہے مراد دس بجری عرفہ کادن ہے جس میں یہ آیت نازل ہوئی۔ یہاں یہ
بتایا گیا ہے کہ مسلمانوں پر اللہ تعالیٰ کا یہ بہت بڑا انعام ہے کہ اس نے ان کے لئے تمام پاکیزہ
چیزیں حلال کر دیں ، حالانکہ ان پاکیزہ چیزوں میں ہے بہت سی چیزیں یہود کی سرکشی اور ظلم کی وجہ
ہے ان پر حرام کر دی گئیں تھیں۔ اب تمام پاکیزہ چیزیں جن میں وہ چیزیں بھی شامل ہیں جو یہود پر
حرام تھیں ، مسلمانوں پر بمیشہ کے لئے حلال کر دی گئیں۔ یہ حلت اب کبھی منسوخ نہ ہوگی۔ یہ
حکم اسی سورت کی پہلی آیت میں بھی آجیا ہے مگر یہاں تاکید کے لئے دہرایا گیا ہے۔

## اہل کتاب کے کھانے کی جلت

تشری : جہور صحابہ و تابعین کے نزدیک بہاں کھانے سے مراد ذبیحہ جانور ہیں اور کتاب سے مراد ذبیحہ جانور ہیں اور کتاب سے مراد وہ آسمانی کتاب ہے جس کا کتاب اللہ ہونا بتصدیق قرآن یقینی ہو جیسے توریت ، انجیل ،

زبور ، حضرت موئ اور حضرت ابراہیم علیہماالسلام کے صحیفے وغیرہ ۔اس آیت میں اہل کتاب کے طعام کو جو حلال قرار دیا گیا ہے اس ہے ان کاہر قسم کا کھانامراد منہیں بلکہ اس ہے ان کے ذیائے اور کھانے کی وہ چیزیں مراد ہیں جو ناپاک اور حرام نہیں ۔ (حقانی ۲/۲۵۰)

اہل کتاب کاذبح کیا ہوا جانور تبین شرطوں کے ساتھ حلال ہے۔

- (۱) وہ ذبیجہ ان جانوروں میں سے نہ ہو جن کو مسلمانوں کے لئے قرآن و سنت میں حرام قرار دیا گیاجیسے خزیر کا گوشت ۔
- (۲) ذرج کے وقت مذبوحہ جانور پر اللہ تعالیٰ کا نام لیا گیاہو، غیر اللہ کا نام نہ لیا گیاہو، کیونکہ اہل کتاب نے حضرت کتاب کے صحیح عقید سے مطابق بھی غیر اللہ کے نام پر ذرج جائز نہیں۔ اگر اہل کتاب نے حضرت مسیح اور حضرت عُزیر کا نام لے کر جانور ذرج کیا تو وہ حلال نہیں۔ اہل کتاب کے سوا کسی اور دین اور مذہب والے کا ذبحیہ مسلمانوں کے لئے حلال نہیں خواہ وہ ذرج کے وقت اس پر اللہ تعالیٰ ہی کا نام لے کر ذرج کرنا بھی معتبر نہیں۔
- (۳) : ذبح کرنے والا اسلام سے مرتد ہو کریہودی یا نصرانی نه بناہو ۔ اس لئے که مرتد کا ذبیحہ باحماع امت حرام ہے ۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی ۲/۲۸۸)

### اہل کتاب عورت سے نکاح

الْمُحْصَنَّنَ : پاکدامن عورتیں ۔ شوہروالی عورتیں ۔ اِحْصَانُ ہے اسم مفعول مسکافیجین : بدکار ۔ زناکرنے والے ۔ سِفَاحُ ہے اسم فاعل ۔ واحد مُسَافِح وَ بَرِکَار ۔ زناکرنے والے ۔ سِفَاحُ ہے اسم فاعل ۔ واحد مُسَافِح وَ بَرِکْنَ : پکڑنے والے ۔ بنانے والے ۔ اِتّجَادُ کَے اسم فاعل مُشْخِح ذِی : پکڑنے والے ۔ بنانے والے ۔ اِتّجَادُ کَ اسمَ فاعل اَخْدَانِ : خفیہ آشنائی کرنے والے ۔ واحد خِدُنَّ ۔ مذکر و مؤنث دونوں کے لئے استعمال ہوتا ہے ۔

آنٹری کے اعتبار سے آزاد عور توں (جو کنیزیں نہ ہوں) کے بھی ہیں اور عفیف و پاکدامن عور توں کے بھی ۔ یہاں یہ دونوں معنی مراد ہو سکتے ہیں ۔ مگر جمہور علما، و صحابہ و تابعین کے عور توں کے بھی ۔ یہاں یہ دونوں معنی مراد ہو سکتے ہیں ۔ مگر جمہور علما، و صحابہ و تابعین کے نزدیک یہاں عفیف و پاکدامن عور تیں مراد ہیں ۔ پس جس طرح عفیف و پاکدامن مسلمان عور توں سے نکاح جائز ہے ای طرح اہل کتاب کی عفیف و پاکدامن عور توں سے بھی مسلمان مردوں کا نکاح جائز ہے ۔ جمہور علما، کااس پر اتفاق ہے کہ یہاں عفیف و پاکدامن عور توں کی قید کا مطلب یہ ہمیں کہ غیر عفیف عور توں سے نکاح حرام ہے بلکہ اس قید کا منشا بہتر اور مناسب صورت کی ترغیب دینا ہے کہ خواہ تم مسلمان عورت سے نکاح کرو یا اہل کتاب سے دونوں صور توں میں یہ بات پیش نظرر منی چاہئے کہ جس عورت سے نکاح ہو وہ عفیف و پاکدامن ہو اور بدکار و فاسق نہ ہو کیونکہ بدکار و وفاسق عورت سے نکاح کار شتہ جوڑنادین و د نیاد و نوں کی تبای و بدکار و فاسق نہ ہو کیونکہ بدکار و وفاسق عورت سے نکاح کار شتہ جوڑنادین و د نیاد و نوں کی تبای و بربادی ہے، لہذا اس سے بچنا چاہئے۔

اہل کتاب سے مرادیہود و نصاری ہیں جو توریت و انجیل پر ایمان رکھتے ہیں۔ جو لوگ کسی الیسی کتاب پر ایمان رکھتے ہوں اور اس کو دحی المیٰ قرار دیتے ہوں جس کا کتاب اللہ ہو ناقرآن و سنت سے ثابت نہ ہو تو وہ لوگ اہل کتاب میں داخل مہیں جسیے مشر کین مکہ ، مجوس ، بت پر ست ہندو ، بدھ ، آریہ ، سکھ وغیرہ ۔

اس زمانے میں غیر مسلموں کے جتنے فرقے اور جماعتیں موجود ہیں ان میں سے صرف وہ یہود و نصاری ہی اہل کتاب میں شمار ہو سکتے ہیں جو اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتے ہوں اور توریت و انجیل کو آسمانی کتاب ملنتے ہوں ۔ باقی مذاہب میں سے کوئی بھی اہل کتاب میں داخل مہیں خواہ وہ آتش پرست ہوں یا بت برست ہندو ہوں یا سکھ یا آریہ اور بدھ وغیرہ ۔ اس لئے باجماع امت موجودہ زمانہ کے مختلف مذاہب میں سے صرف یہود و نصاریٰ کی عور توں سے مسلمانوں کا نکاح

حلال ہے ۔ ان کے علاوہ کسی اور قوم کی عور توں ہے مسلمانوں کا نکاح حرام ہے جب تک کہ وہ مسلمان نہ ہو جائیں ، جیسا کہ قرآن کریم میں دوسری جگہ ار شاد ہے ۔ وَلَا تَنْكِحُوالُمُشُركَاتِ حَتَّى يُوءُمِن (بقرة آيت٢١١) اورتم مشرک عورتوں ہے اس وقت تک نکاح نہ کروجب تک کہ وہ مسلمان

يذ ہو جائيں (معارف القرآن ۲۰ ـ ۳۲ / ۳)

مچر فرمایا کہ تم بھی یاک دامن رہو ، علانیہ یا بوشیرہ بد کاری نہ کرو ۔ پس اللہ تعالیٰ نے جس طرح عور توں کے ساتھ پاک دامنی اور عفت کی شرط نگائی اسی طرح مردوں کے ساتھ بھی نگائی ہے۔(ابن کشرا۲/۲)

آیت کے آخر میں واضح طور پر بتایا گیا کہ اہل کتاب کے ساتھ یہ رعایت کہ مسلمانوں کے لئے ان کاذبھیہ اور ان کی عور توں ہے نکاح کاجواز صرف دنیا کی حد تک ہے ۔ آخرت میں اہل کتاب اور دیگر کفار کے مابین کوئی فرق نہیں ہو گا ،آخرت میں سب کافروں کا ایک ہی حکم ہے ۔ سب کے اعمال اکارت میں اور سب نقصان اٹھانے والے ہیں ۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند هلوي ٢٩٣/٢)

## وصنو،غسل اورتیمم

كَايَّهَا الَّذِيْنَ أَمُنُوا إِذَا قُمُتُمُ إِلَى الصَّلُولِ فَاغْسِلُوا وُجُوهُكُمْ وَايْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِق وَامْسَحُوا بِرُءُ وُسِكُمْ وَارْجُلَكُمْ إِلَى أَلْكَعْبَيْن ﴿ وَانْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاظَهَرُ وَا ﴿ وَانْ كُنْتُمْ مَرَّ ضَلَى أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ أَوْجَاءًا حَدُّ مِنْ كُمْ مِنْ الْغَائِطِ ٱوْلْمُشْتُمُ الِنِّسَاءُ فَلَمُ تَجِدُوْا مَاءٌ فَتَيَمَّمُوْا صَعِيْدًا طَيِّباً فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ وَمَايُرِيدُ الله لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يَرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعُمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعُلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ٥

اے ایمان والواجب تم نماز کے لئے گھڑے ہو تو اپنے منہ اور کمنیوں تک اپنے

باتھ دھو لیاکرو اور اپنے سرکامسے کر لیاکرو اور شخنوں تک اپنے پاؤں (دھو لیا کرو) اور اگر تم ناپاک (حالت جنابت میں) ہوتو مہالیاکرو اور اگر تم بیمار ہو یا سفر میں ہو یا تم میں ہے کوئی جائے ضرورت سے (فارغ ہوکر) آئے یا تم میں ہے کسی نے عورت کو چھوا ہو (قربت کی ہو) ، پھر تمہیں پائی نہ طے تو تم پاک مٹی سے سمی کرلیاکرو اور اس سے اپنے منہ اور اپنے ہاتھوں کامسے کرلیاکرو ۔ اللہ تعالیٰ تم پر کوئی تنگی ڈالنا مہیں چاہتا بلکہ وہ تمہیں پاک رکھنا چاہتا ہے اور تم پر اپنی نعمت تمام کرنا چاہتا ہے اور تم پر اپنی نعمت تمام کرنا چاہتا ہے تاکہ تم شکر گزار رہو۔

و جو گھٹم : چہرے ،منہ واحد وُ خبر اس کی حدیبیشانی کے بالوں کی جزوں سے لے کر مھوڑی کے نیچ تک اور ایک کان سے دوسرے کان تک ہے۔

الْمَرَ افِقِ: كَهنيان - واحد مِرْفَقُ - وضو ميں كهنيوں تك بائق دھونا چاروں اماموں كے نزديك واجب ہے -

الْکُعْبَیْنِ: دونوں ٹخنے ۔ واحد کُعْبُ ۔ کعب وہ ہڈی ہے جو پنڈلی اور قدم کے جوڑ کے دونوں طرف ابھری ہوئی ہوتی ہے ۔

الْغُانِطِ: وسيع نشيبي ميدان - قضائے حاجت کی جگه - جمع غِيَاظُ و أغُواط الله النظائِط :

صَعِيْدًا: منى - خاك - زمين - صَعُود عن صفت مشب

حَرَج: حرج-تنگی-گناه مصدر ہے۔

ربط آبات: سورت کے شروع میں عقود اور عہدوں کو بورا کرنے کی تاکید تھی۔ پھر کھانے پینے کی چیزوں کی حلت کا بیان اور ان عور توں کا ذکر تھاجن سے مسلمانوں کو ذکاح کی اجازت دی گئی۔ ان سب چیزوں کا تعلق دنیوی زندگی سے تھا۔ اس آیت میں نماز کے لئے طہارت حاصل کرنے کی تاکید اور اس کے چند احکام کاذکر ہے۔

فشمان نزول: بخاری نے قاسم کی روایت سے لکھا ہے کہ حضرت عائشہ نے فرمایا کہ ہم مدینہ کی طرف آر ہے تھے کہ میرابار کہیں صحرامیں گر پڑا، اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو پڑاؤ کرنا پڑا۔ (لوگ بار تلاش کرنے گئے) اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میری گود میں سرر کھ کرسو گئے۔ اتنے میں ابو بگرآئے اور مجھے کے مار نے گئے اور فرمانے گئے کہ تو نے ایک بارے لئے لوگوں کو روک رکھا ہے۔ کچے و بر بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بیدار ہو گئے اور صح کی نماز کا

وقت آگیا۔ وضو کے لئے پانی تلاش کیا گیامگر پانی نہ ملا۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی۔ حضرت اُسنید بن کمفسیر نے کہا کہ اے ابو بکر کے گھرانے والو ! متہاری وجہ سے اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو برکت عطا فرمائی ۔ طبرافی نے حضرت عائشہ کی روایت سے ایک حدیث بیان کی جس میں اتنا زائد ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تیم کی آیت نازل فرمائی اور حضرت ابو بکڑ نے (حضرت عائشہ سے) فرمایا کہ بلاشبہ تو برکت والی ہے۔ (مظہری ۳۹/۳۹)

تعفری کے: اس آیت میں مومنوں کو مخاطب کر کے فرمایا گیا ہے کہ ایمان کا تقاضایہ ہے کہ تم ظاہری و باطنی طہارت و پاکیزگ کا لحاظ رکھتے ہوئے اپنے آپ کو کفر و معصیت کی نجاست و گندگی سے بچاؤ ۔ حلال و طیب چیزیں کھاؤ، نیک اور پاکدامن عور توں سے نکاح کرو ۔ بچر جب تم در بار خداوندی میں حاضری کا ارادہ کرویعنی نماز پڑھنے لگو تو حلال و طیب چیزیں کھانے اور پاکدامن عور توں کے ساتھ اختلاط سے جو تمہاری باطنی طہارت میں خلل واقع ہو جاتا ہے ، اس کو وضو یا غسل یا تیم کے ذریعہ دور کرو۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حلوی ۲/۲۹۲) ۔

### وصنوكي فرصنيت

اس آیت میں وضو کے چار فرض بیان کئے گئے ہیں ۔

ا۔ پہرے کا وهو نا۔ فَاغْسِلُوْا وَ جَوْهَ کُمْ الله الله علی عضو پر پانی بہانے کو غسل کہتے ہیں۔ کسی عضو کو محض ترکرنے کا نام غسل نہیں۔ غسل کا کم ہے کم مرتبہ یہ ہے کہ عضو پر سے پانی بہہ کر اس کے کچھ قطرے نیچ ٹیک جائیں۔ اس اعتبار سے اگر کسی نے برف کے ڈلے کو منہ اور دیگر اعضا پر وضو کی غرض سے پھرایا اور ہوا کی گرمی یا جسم کی حرارت سے برف مگھل کر پانی کے کچھ قطرے منہ اور دیگر اعضا ہے او پر سے بہہ کرنیچ ٹیک گئے تو وضو ہو جائے گا ورنہ نہیں۔

وضو کے اعضا. کو وضو کے وقت ایک بار دھو نافرض ہے اور تبین بار دھو ناسنت ہے۔ ماتھے کے بالوں سے لے کر مھوڑی تک اور ایک کان سے دوسرے کان تک کے حصے کو پہرہ کہتے ہیں ۔ وضو میں اس تمام حصہ کادھو نافرض ہے ۔ کان اور ڈاڑھی کے درمیان خالی حصہ بھی چہرے میں شامل ہے ،اس لئے جمہور کے نزدیک اس کادھو نا بھی فرض ہے ۔ اگر چہرے کا یہ حصہ دھونے سے رہ جائے تو وضو منہیں ہوگا۔ گھنی ڈاڑھی میں بالاتفاق بالوں کی جڑیں دھو نا ضروری منہیں السبّہ ڈاڑھی میں خلال کرنامستحب ہے ۔ جیسا کہ ابن ماجہ اور ترمذی کی روایتوں میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی ڈاڑھی میں خلال کیا کرتے تھے ۔ (حقانی ۲/۲۵۳)

اگر کسی کی ڈاڑھی میں بال کم ہوں اور بالوں میں سے جلد نظر آتی ہو تو جلد تک پانی پہنچانا ضروری ہے اور اگر ڈاڑھی گھنی ہو اور بالوں میں سے جلد نظر نہ آتی ہو تو جلد تک پانی پہنچانا ضروری منہیں بلکہ ڈاڑھی کی او پر کی سطح کو دھولینا کافی ہے۔

الم المقول كا كمنيول تك دونوں المقول كا كمنيول تك وهو قام و أينديكم إلى المقر افقى: دونوں القوں كو كمنيوں كادهو ناجى شامل ہے ۔ المقوں كو كمنيوں كادهو ناجى شامل ہے ۔ آیت میں اس بات كی تشریح نہيں كہ چہلے دائيں باتھ كودهوئے يا بائيں كو مگر مسنون يہ ہے كہ چہلے دائيں باتھ كودهوئے يا بائيں كو مگر مسنون يہ ہے كہ چہلے دائيں باتھ كودهوئے يا بائيں كورے ، كہنيوں كی طرف دائيں باتھ كى طرف سے كرے ، كمنيوں كی طرف سے يانی ڈالنا شروع نہ كرے كيونكہ يہ مكروہ اور خلاف حديث ہے ۔

سا۔ سمر کا مسمح کرنا۔ وَامْسَحُوْابِرُ عُوْسِکُمْ: ہاتھ کو پانی ہے ترکرے کسی چیز کو لگانے کو مسمح کہتے ہیں۔ اس آیت میں اس بات کی وضاحت لگانے کو مسمح کہتے ہیں۔ اس آیت میں اس بات کی وضاحت نہیں کہ بورے سر کامسح کیا جائے یانصف کا یا چوتھائی کا۔ اس لئے ایمیّہ، عظام کا اس میں اختلاف نہیں کہ بورے سر کامسح کیا جائے یانصف کا یا چوتھائی کا۔ اس لئے ایمیّہ، عظام کا اس میں اختلاف

امام ابو صنیقہ کے نزدیک چوتھائی سر کامسے فرض ہے اور گردن کاشمار سرمیں ہوتا ہے اس لئے کانوں کی طرح اس پر مسے کرنا بھی مستحب ہے۔ امام شافعیؒ کے نزدیک سرکے چند بالوں کے مسے سے بھی فرض ادا ہو جائے گا۔ امام مالک اور امام احمدؒ کے نزدیک بورے سر کامسے فرض ہے۔

مم۔ پیاؤں وصو ما۔ وارم مجلکٹم الکی الکٹٹبین : دضو میں دونوں پاؤں کا ٹخنوں تک دھونافرض ہے۔ ہر پاؤں کو تین دفعہ دھونااور دائیں طرف سے شروع کرناسنت ہے۔ وضو کی نیت کرنا۔ پہلے پہنچوں تک ہاتھ دھونا، کلی کرنا، مسواک کرنا، ناک میں پانی ڈالنا، ہر عضو کو تین بار دھونااور دائیں طرف سے شروع کرنااور ترتیب کا خیال رکھنا یہ سب باتیں ہر عضو کو تین بار دھونااور دائیں طرف سے شروع کرنااور ترتیب کا خیال رکھنا یہ سب باتیں

آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قول و فعل سے ثابت ہیں اور سنت ومستحب شمار ہوتی ہیں۔ (حقانی ۲۵۳۔ ۲۵۵)

وضو کے طریقے کے بارے میں حضرت علی کی حدیث اس طرح ہے کہ آپ نے تین کلیاں
کیں ، تین مرتبہ ناک میں پانی ڈالا اور تین مرتبہ چہرہ دھو یا اور تین مرتبہ دونوں با نہیں ( دونوں
باتھ کہنیوں تک ) دھو ئیں اور ایک مرتبہ سر کامسے کیا بچر شخنوں تک دونوں پاؤں دھوئے بچر
کھڑے ہوگئے اور وضو ہے بچاہوا پانی کھڑے ہو کر بیا۔ (مظہری بخوالہ ترمذی ونسائی ۵۳/۳)
مسند احمد میں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہر نماز کے لئے تازہ وضو کیا کرتے تھے۔
فتح مکہ کے دن آپ نے وضو کیا اور جرابوں پر مسے کیا اور اسی ایک وضو سے کئی نمازیں ادا کیں ۔ یہ
د مکیھ کر حضرت عمر نے عرض کیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آج آپ نے وہ کام کیا جو آج سے
بہلے منہیں کرتے تھے۔ آپ نے فرما یا کہ میں نے بھول کر ایسا نہیں کیا بلکہ جان بوجھ کر قصد آکیا
ہے۔ (ابن کشر ۱۲/۲)

بخاری شریف میں حضرت ابوہریر ہوئے ہے روایت ہے ، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنا ہے کہ قیامت کے روز میری امت کو بلایا جائے گا۔ ان کے چہرے اور ہاتھ پاؤں وضو کے اثر ہے چمکتے ہوں گے ۔ لہذا تم میں ہے جو شخص (اپنے چہرے اور ہاتھ پاؤں کی) چمک کو جس قدر بڑھا سکے ، بڑھائے ۔ (مظہری ۲/۵۹)

### غسل کی فرصیت

وَإِنْ كُنْتُمُ جُنُبًا فَاظَّقَرُ وُا ء

اگرتم ناپاکی کی حالت میں ہو تو طہارت حاصل کرو ، یعنی غسل کرو ۔

آنحصرت صلی اللہ علیہ و سلم نے غسل کا طریقہ اپنے فعل سے بیان فرمایا کہ پہلے نجاست دھو ڈالو، پھروضو کر کے تین مرتبہ تمام جسم پر پانی بہادو۔

امام ابو صنیفہ کے نزدیک غسل کے وقت کلی کرنا ، اور ناک میں پانی ڈالنا فرض ہے اور وضو میں سنت ہے ۔ کیونکہ وضو میں صرف چہرہ کو دھونے کا حکم دیا گیا ہے اور غسل میں فاظ هی والم اگیا جو مبالغہ کاصغہ ہے اور جس کامطلب یہ ہے کہ جسم کے دھونے میں اتنا مبالغہ كروكه ايك بال بهي باقى ندر ب - (حقانى ٢٥١/٢)

# تيم كأحكم

وَانْ كُنْتُمُ مَّرُ ضَىٰ .... وَايْدِيْكُمْ مِنْهُ

تیم وضو اور غسل کاقائم مقام ہے۔ اگر تم بیمار ہو جاؤ اور بیماری کی وجہ سے
پانی کا استعمال تہمارے لئے نقصان دہ ہو یا تم سفر میں ہو اور پانی دستیاب
ہنیں اور بیماری یاسفرے دوران تہمیں وضو یاغسل کی ضرورت پیش آجائے
تو دونوں صور توں میں پاک می سے تیم کر لو، جس کا طریقہ یہ ہے کہ چہلے لینے
دونوں ہاتھ زمین پر مار کر اپنے چہرہ کا مسح کر لو، بھر دوسری مرتبہ دونوں
ہاتھوں کو زمین پر مار کر اپنے ہاتھوں کا گہنیوں تک مسح کر لو۔

پچر فرمایا کہ اگر ہمر حال میں تمہیں وضو اور غسل کاحکم دیا جاتا تو تم تنگی میں پڑجاتے۔ پس اللہ تعالیٰ تمہیں تنگی میں ڈالنا نہیں چاہتا بلکہ وہ تو تمہیں پاک کرنا چاہتا ہے اور تم پر اپنی نعمت تمام کرنا چاہتا ہے۔ لہذا اگر پانی نہ طع تو مٹی سے طہارت حاصل کر لو۔ اللہ تعالیٰ نے تیم کاحکم نازل کر کے تم پر اپنی نعمت تمام کر دی۔ گزشتہ امتوں کو تیم کاحکم نہیں دیا گیا تھا۔ پس تم اللہ تعالیٰ کے اس انعام پر اس کاشکر اداکرو۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی ۲/۳۰۲)

### ایفائے عہد

وَاذْكُرُ وَانِعُمَهُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمِيْثَاقَهُ الَّذِي وَاثَقَكُمْ بِمَ إِذْ قَلَّمُ مُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمِيْثَاقَهُ الّذِي وَاثَقَكُمْ بِمَ إِذْ قَلْتُمْ سَمِعْنَا وَاطَعْنَا وَآتَقُو الله مَ إِنَّ الله عَلِيمُ بِذَاتِ الشَّدُورِ ٥ الشَّدُورِ ٥

اور الله تعالیٰ کے انعام کو یاد کروجواس نے تم پر کیا ہے اور اس کے اس عبد کو بھی ( یاد کرو) جو تم سے لیا گیا ہے جبکہ تم نے کہاتھا کہ ہم نے سنااور مان لیا اور اللہ تعالیٰ ہے ڈرتے رہو بلاشبہ وہ دلوں کی باتیں خوب جانباہے۔

#### تشریح: اس آیت میں دو باتوں کا بیان ہے۔

- (۱) الله تعالیٰ نے اپنے اس احسان کو یاد دلایا ہے جو اس نے آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کو مبعوث فرماکر اور ان کے ذریعیہ عظیم دین اسلام کو پہنچاکر اس امت پر کیا۔
- (۲) مسلمانوں کو اس عہد پر مضبوط رہنے کی ہدایت کی ہے جو انہوں نے بیعت کے وقت اللہ تعالیٰ کے بیغمبر کی تابعداری اور مدد کرنے ، دین اسلام پر قائم رہنے ، اسے قبول کرنے اور دوسروں تک پہنچانے کے لئے کیاتھا۔ اسلام لاتے وقت ہر مومن اپنی بیعت میں انہی باتوں کا اقرار کر تاتھا۔ بعض کے نزدیک یہاں عہد سے مراد عہد الست ہے جو اللہ تعالیٰ نے آدم کی ذریت کو آدم کی پشت سے نکالنے کے بعد سب سے لیاتھا اور فرمایا تھا کہ کیامیں عہدارار بہیں ہوں ، اس وقت سب نے اقرار کیاتھا کہ ہم اس پر گواہ ہیں۔

بعض کہتے ہیں کہ اس سے عہد امانت مراد ہے جس کاذکر درج ذیل آیت میں ہے۔ واللہ

الله -إِنَّاعَرُ ضَٰنَا الْاَمَانَةَ عَلَى السَّمُوٰتِ وَالْاَرُضِ وَالْجِبَالِ فَابَيْنَ اَنْ يَتَحْمِلْنَهَا وَاشَّفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ ٥ اَنْ يَتَحْمِلْنَهَا وَاشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ ٥

(الاحزاب ٢٢)

بیشک ہم نے آسمانوں اور زمین اور پہاڑوں پر امانت کو پیش کیا تو انہوں نے اس کے اٹھانے سے انکار کر دیا اور اس سے ڈر گئے اور اس امانت کو انسان نے اٹھالیا۔

پچر فرمایا کہ احسان فراموشی اور عہد شکنی سے پر ہمیز کرتے رہو۔ ظاہری اعمال کا تو ذکر ہی کیا اللہ تعالیٰ تو ان اچھے یا برے خیالات سے بھی خوب واقف ہے جو لوگوں کے دلوں میں پیدا ہوتے ہیں۔(ابن کثیر ۲/۳۰)

### عدل وانصاف کی تاکید

٨- يَاكِيَّهُ الْكَذِيْنَ الْمَنُواْ كُوْنُوْا قَوْمِيْنَ لِلَّهِ شُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِ مَنْكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ الْأَتَعَدِلُوا وَاعْدِلُوا وَاعْدِمُوا وَلاَ يَجْرِ مَنْكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ الْأَتَعَدِلُوا وَاعْدِمُ وَاعْدَمُوا قُرَبُ

لِلتَّقُوىٰ وَاتَّقُوااللهُ وَإِنَّ اللهُ خَبِيرٌ بُمِاتَعُمَلُوْنَ ٥

اے ایمان والو! اللہ کے واسطے انصاف کے گوائی دینے کے لئے کھڑے ہو جایا کرو اور کسی قوم کی دشمنی کے باعث انصاف کو ترک نہ کرو (ادر) عدل کیا کرو یہی پہیز گاری سے قریب ترہے اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو بیشک اللہ تعالیٰ متہارے اعمال سے باخرہے۔

يَجْرِ مُنْكُمْمُ : وه تمهيں ضرور آماده كرتا ہے ۔ وه ضرور تمهارا باعث بنے گا۔ بَحْرَمُ وَجَرِيْمَةَ كَ مضارع بانون تاكيد -

شنان: دشمنی کرنا -عداوت ر کھنا،مصدر سماعی -

ربط آیات: گزشته آیات میں عبادات اور ان احکام کاذکر تھاجن کا تعلق مکلف کی ذات اے تھا۔ اس آیت میں عدل وانصاف اور شہادت جق کے احکام کا بیان ہے جن کا تعلق دوسروں ہے ہے۔ نظام عالم کا دارو مدار عدل وانصاف اور چی شہادت پر ہے ، اس لئے کہ عدل وانصاف اور یکی شہادت بر ہے ، اس لئے کہ عدل وانصاف اور یکی شہادت ہے۔ نظام عالم کا دارو مدار عدل و انصاف اور یکی شہادت ہے۔

تعشرت کے: یہ مضمون تقریبا انہی الفاظ کے ساتھ سور اُنساء آیت ۱۳۵ میں بھی گزر جکا ہے۔ بنیادی طور پر دونوں آیتوں میں مسلمانوں کوہر حال میں عدل و انصاف پر قائم رہنے اور پچی گواہی دینے کی تاکید کی گئی ہے۔ تقویٰ اور پرہمیزگاری کابہی تقاضا ہے کہ دوست و دشمن کے ساتھ یکساں عدل و انصاف کیاجائے ، نہ کسی کے ساتھ رعایت ہو اور نہ کسی کی حق تلفیٰ۔

انسان کو عدل و انصاف ہے روکنے اور ظلم وجور میں بسلاکرنے کے عموماً دو سبب ہوتے ہیں ۔ ایک اپنے نفس پالپنے دوستوں ، عزیزوں کی طرف داری ، دوسرے کسی شخص کی دشمنی اور عداوت ، سور ڈنساء کی آیت کاروئے سخن پہلے مضمون کی طرف ہے اور سور ڈنائدہ کی اس آیت کا روئے سخن دوسرے مضمون کی طرف ہے اور سور ڈنائدہ کی اس آیت کا روئے سخن دوسرے مضمون کی طرف ہے ۔ اسی لئے سور ڈنساء میں شکھ کدائے لیلئے کے بعد و لُو عمل و کے انساف کا مکم خود متبارے ہی خلاف ہو یا تنہارے والدین اور عزیز واقارب کے خلاف ہو اور منساف کا حکم خود متبارے ہی خلاف ہو یا تنہارے والدین اور عزیز واقارب کے خلاف ہو اور عباں سور ڈنائدہ میں شکھ کہ آئے القی شیط کے بعد فرما یا و لا یکھی منسان قوم علیٰ انساف کا حکم خود متبارے ہی خلاف ہو اور عبان سور ڈنائدہ میں شکھ کہ آئے القی شیط کے بعد فرما یا و لا یکھی منسان قوم علیٰ انساف کے خلاف کرنے گو ۔ گنسان کو خلاف کرنے گو ۔ گنسان کے خلاف کرنے گورہ دونوں آیتوں میں دو باتوں کی تاکیدی گئی ہے۔

(۱) خواہ معاملہ دوستوں ہے ہو یاد شمنوں ہے ہر حال میں عدل وانصاف پر قائم رہنا چاہئے۔ کسی ہے کسی قسم کے تعلق کی بنا پر اس میں کمزوری نہیں آنی چاہئے اور نہ کسی دشمنی اور عداوت کی بنا پر اس میں کو تاہی کی جائے۔

(۲) کی شہادت اور حق بات بیان کرنے سے گریز ند کیا جائے تاکہ منصف کو صحیح فیصلہ کرنے میں دشواری پیش نہ آئے۔

قرآن کریم میں کئی جگہ اس کی تاکید آئی ہے کہ پچی گواہی دینے میں کو تاہی اور سستی نہ کی جائے چنا پنے سور ڈلقرہ آیت ۲۸۳ میں نہایت صراحت کے ساتھ یہ حکم دیا گیا۔ وُلاَتُکُنُّمُ وُاللَّشَاهُ اللَّشَادُ لاَ وَمُنْ یَکُتُکُمُ هَا فَالِنَّهُ اٰثِمُ قَلْبُهُ '

اورتم گواہی کونہ چھپاؤ اور جو شخص اس کو چھپائے گا،اس کادل گنہگار ہو گا۔ گویا تچی گواہی دینا واجب اور اس کا چھپانا سخت گناہ ہے ۔اس کے ساتھ ہی قرآن کریم میں یہ تاکید بھی فرمادی گئی کہ ۔

وَلَا يُضَارَّكُ إِنَّ وَلَا شَهِيدُ (لقره آيت ٢٨٢)

معاملے کی تخریر لکھنے والوں اور گواہوں کو نقصان نہ پہنچایا جائے ۔ یعنی ان کو بلاوجہ پریشان نہ کیاجائے اور کم سے کم وقت میں ان کا بیان لے کرفارغ کر دیاجائے ۔

# گوای کی چند صورتیں

ولا كمٹرى سمر شيفكٹ: عرف عام میں تو شہادت و گواہی كامفہوم صرف كسى مقدے میں كسى حاكم كے سامنے گواہی دینا ہے۔ مگر قرآن و سنت كی اصطلاح میں لفظ شہادت یعنی گواہی كابہت و سيع مفہوم ہے۔ مثلا اگر كوئی ڈاكٹر كسى بيمار كويہ سرشيفك دے كہ يہ شخص كام كرنے كے قابل مہیں یا نوكری كے قابل مہیں تویہ بھی ایک شہادت ہے۔ اگر ڈاكٹر نے واقعہ كے خلاف سرشيفك دیا تو جھوٹی شہادت ہوگی جو گناہ كبيرہ ہے۔

امتحافی پرچوں پر نمسر لگانا: به بھی ایک شہادت ہے۔ اگر جان بوجھ کریا ہے پروائی سے کسی کے نمبروں میں کمی بیٹی کر دی گئی تو وہ بھی جھوٹی شہادت ہے ۔ یہ حرام اور سخت گناہ ہے ۔ کامیاب ہونے والے طالب علم کو سند دینااس بات کی شہادت ہے کہ وہ متعلقہ کام کی اہلیت وصلاحیت رکھنا ہے ۔ اگر واقعناً وہ شخص ایسا نہیں ہے تو اس سند پر دستخط کرنے والے تمام لوگ شہادتِ کاذبہ کے مجرم ہوں گے ۔

المسمبليوس كے انتخاب: اسمبليوں اور كونسلوں وغيرہ كے انتخاب ميں كسى اميد واركو وفت دينا بھى ايك شبادت ہے ۔ گويا ووٹ دينے والا اس بات كى گواہى دينا ہے كہ اس كے نزديك وہ اميد وار جس كو وہ ووٹ دے رہا ہے اپنى استعداد وقابليت اور ديانت وامانت كے اعتبار ہے قومى نمائندہ بننے كے قابل ہے ۔ اس لئے ووٹ خوب سوچ مجھ كر دينا چاہئے ۔

قرآن کریم کی رو سے ووٹ ایک سفارش بھی ہے کہ ووث دینے والا گویا یہ سفارش کرتا ہے کہ فلاں امیدوار کو نمائندگی دی جائے۔

مَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُنْ لَهُ نَصِيبٌ مِّنْهَا وَمَنْ يَشْفَعُ مَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً سَيْنَةً يَكُنْ لَهُ كُونُ لَهُ نَصِيبٌ مِّنْهَا وَمَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً سَيِّنَةً يَكُنُ لَهُ كُفُلُ مِّنْهَا . (نَاءَ آيت ٨٥) -

جو شخص کسی نیک کام کی سفارش کرتا ہے تو اسے بھی اس کا حصہ ملے گا اور جو برے کام کی سفارش کرے گااس کے لئے بھی اس میں سے ایک حصہ ہے۔

پس جو شخص اپنی ممبری کی مدت کے دور ان غلط اور ناجائز کام کرے گا،ان سب کا دبال ووٹ دینے والے پر بھی پڑے گا۔

شرعی اعتبارے ووٹ کی ایک حیثیت و کالت کی ہے کہ ووٹ دینے والا اس امیدوار کو
اپنی نمائندگی کے لئے و کیل بنا تا ہے۔ یہ و کالت السے حقوق سے متعلق ہے جن میں اس کے ساتھ

بوری قوم شریک ہے۔ اس لئے اگر کسی نااہل کو ووٹ دے کر کامیاب بنایا تو بوری قوم کے حقوق

کو پامال کرنے کا گناہ بھی اس کی گردن پر ہے۔ اس لئے ہر مسلمان ووٹر کا فرض ہے کہ وہ ووٹ
دینے سے پہلے بوری تحقیق واطمینان کرلے کہ جس کو ووٹ دے رہا ہے۔ اس میں کام کی صلاحیت
اور دیانت وامانت ہے یا نہیں۔ محض غفلت ولا پر واہی سے السے عظیم گناہ کاار تکاب نہ کرے۔

(معارف القرآن ۱۸۔ ۳۷)

# ابلِ جنت واہلِ دوزخ

١٠٠٠ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ أَمْنُواْ وَعَمِلُوا لَشَّلِحْتِ لَهُمْ تَمْغُفِرُ لَا

وَّاجُرُ عَظِيْمٌ ٥ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِالْيَتِنَا أُولَنْكِ اَصُحْبُ الْجَحِيْمِ٥

جو لوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک کام کئے تو اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے بخشش اور اجر عظیم کا وعدہ کر لیا ہے ۔ اور جن لوگوں نے کفر کیا اور ہماری آیتوں کو جھٹلا یا دی لوگ اہل جہنم ہیں ۔

تشری : جو لوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک کام کئے تو ایسے لوگوں سے اللہ تعالیٰ نے ان کے گناہوں کی بخشش اور ان کے لئے اجر عظیم یعنی جنت کا وعدہ کر رکھا ہے ۔ یہ عدل وانصاف کا تقاضا بھی ہے اور مومنوں پر اللہ تعالیٰ کا بڑا فضل وانعام اور مہر بانی بھی ہے ۔ کیونکہ جنت نیک اعمال کے سبب اللہ تعالیٰ کے فضل بی سے ملے گی ۔

اس کے برعکس جن او گوں نے کفر کیا ، اللہ تعالیٰ کے صاف و صریح احکام کو جھٹلایا وہی اہل دور خ ہیں ۔ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کفر و شرک اور اس کی آیتوں کی تکذیب ایساظلم عظیم ہے کہ اس سے بڑھ کر کوئی ظلم اور بے انصافی نہیں ۔ اس لئے اس کی سزا کے طور پر کافروں کو ہمیشہ کے لئے دور خ میں رکھنا اللہ تعالیٰ کاعدل و انصاف اور اس کی حکمت ہے ۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند صلوى ۳۰۳/ ۲)

# فتح ونُصرت كاراز

ا - كَاكَتُهُا الَّذِيْنَ الْمُنُواُ اذْكُرُ وَانِعُمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اِذْهُمَّ قَوْمُ اَنْ يَكُيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْذُهُمَّ قَوْمُ اَنْ يَبْسُطُواً اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهِ فَالْكَتَوَكُلُ الْمُؤْمِنُونَ ٥ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيُتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ٥

اے ایمان والو! تم اللہ تعالیٰ کے اس انعام کو یاد کروجو اس نے تم پر کیا جبکہ ایک قوم (اہل مکہ) نے تم پر کیا جبکہ ایک قوم (اہل مکہ) نے تم پر دست درازی کاارادہ کیا تو اللہ تعالیٰ نے ان کے ہاتھوں کو تم سے روک دیا اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو اور مومنوں کو اللہ تعالیٰ بی پر بجروسہ کرناچاہیئے۔

. اس نے اراد ہ کیا۔اس نے قصد کیا۔ تھم کے ماصنی

هُمّ

يَبُهُ عُطُوا: وه برُهائيں گے۔وه پھيلائيں گے۔ بُرُطُّ ہے مضارع فَكُفَّ: پس اس نے روک دیا۔ پس اس نے بازر کھا۔ کُفُّ ہے ماضی فشان نزول: اس آیت کے شانے نزول میں کئی واقعات ہیں جن میں کوئی تضاد نہیں اور وہ سب کے سب مذکورہ آیت کا مصداق ہوسکتے ہیں۔

(۱) بغویؓ نے اپنے سلسلہ سند ہے مجاہدؓ ، عکر مہؓ ، کلبیؓ اور ابن بشارؓ کاقول نقل کیا ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے حضرت منذر بن عمر ساعدیٰ کو مہاجرین و انصار کے تیس آدمیوں کی ایک جماعت کے ساتھ بنی عامر بن صعصعہ کی طرف (تبلیغ اسلام کے لئے) بھیجا۔ حسب الحکم یہ لوگ روانہ ہو گئے اور بنی عامر کے ایک حشمہ پر پہنچ کر جس کا نام بیئر معونہ تھا، بنی عامر بن طفیل سے مقابلہ ہوا ۔ حضرت منذر اور ان کے ساتھی شہید ہوگئے ۔ صرف تین مسلمان بے جو گشدہ اونٹ کی تلاش میں گئے ہوئے تھے ۔ ان میں سے ایک عمرو بن امیہ ضمری تھے ۔ یہ دیکھ کر کہ یر ندے آسمان بر چکر کاٹ رہے ہیں اور ان کی چونچوں سے خون کے لو تھڑے زمین بر گر رہے ہیں ، ان تینوں کو اندیشہ ہوا اور ان میں ہے ایک نے کہا کہ ہمارے ساتھی قتل کر دیتے گئے اور بھروہ اپنے (مقتول) ساتھیوں کی طرف رخ کرے دوڑنے لگے۔ راستہ میں ایک آدمی سے مقابلہ ہوا۔ دونوں میں خوب لڑائی ہوئی۔ آخران کے ایک کاری صرب لگی تو انہوں نے آسمان کی طرف سراٹھا کر کہااللہ اکبر۔ خدا کی قسم میں جنت میں داخل ہو گیا۔ان کے دونوں ساتھی بھی اسی طرف چل دئیے ۔ ان کامقابلہ بنی سلیم کے دو آدمیوں سے ہوا ( بنی سلیم بنی عامر کی ایک شاخ تھی ) ان دونوں نے اپنانسب نبی عامرے ملایا تو دونوں مسلمانوں نے ان کو کافر مجھے کر قتل کر دیامگر رسول الله صلى الله عليه وسلم بن سليم سے صلح كامعابدہ كر چكے تھے۔ اس لئے بنی سليم والے خون بہا مانگنے کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاصر ہوئے ۔ (خون بہا ادا کرنے کے لئے پیسه نه تها، لېذا) رسول الله صلی الله علیه وسلم ، حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان، حضرت علی ، حضرت طلخہ اور حضرت عبد الرحمٰن بن عوف کو ساتھ لے کر کعب بن اشرف یہودی اور بنی نضیر کے پاس تشریف لے گئے ۔ تاکہ دیت اداکرنے میں ان سے مالی مدد لیں کیونکہ ان سے رسول الله صلی الله علیه وسلم کامعابده تھا که یہو دیوں اور مسلمانوں میں لڑائی نه ہو گی اور ( اگر مسلمانوں کو صرورت ہوئی تو ) خون بہااد اکرنے میں مسلمانوں کی مدد کریں گے ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بات سن کریہو دیوں نے کہا کہ اے ابوالقاسم اپہلے ہم آپ کو کھانا کھلائیں گے ، پھر جو کچھ

آپ کامطالبہ ہو گاوہ ہم آپ کو دے دیں گے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم دیوار کے سایہ میں بیٹھر گئے ۔

یہود یوں نے آپس میں مشورہ کیااور کہا کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم جس قدر آج تہارے قریب بیں آئندہ استے قریب کہی ہمیں آئیں گے۔ اس وقت اگر کوئی اس مکان کی چست پر چڑھ کر محمد ( صلی اللہ علیہ وسلم ) پر ایک بڑا پتھر گرا دیتا تو (ہمیشہ کے لئے ) سکون ہو جاتا۔ (نعوذ باللہ ) ۔ محمد ( صلی اللہ علیہ وسلم ) پر ایک بڑا پتھر گرا دیتا تو (ہمیشہ کے لئے ) سکون ہو جاتا۔ (نعوذ باللہ ) ۔ یہ گفتگو سن کر عمر بن حجاش نے کہا کہ یہ کام میں کروں گا۔ چنا خیہ وہ ایک بڑی حکی کا پاٹ گرا دینے کے ارادے سے حلا گیا۔ مگر اللہ تعالی نے ان کے ہاتھ باندھ دیئے اور جبرائیل امین نے آگر آپ کو ان کے ارادے کی خبر دے دی اور آپ فور آوباں سے اٹھ کر مدینے واپس آنے کے ارادہ سے باہر آگئے ۔ پھر حضرت علی کو بلاکر فرمایا کہ تم اپنی جگہ ہے نہ ہٹنا۔ اگر میرے رفقا. میں ہے کوئی شخص متہارے پاس آگر میرے بارے میں معلوم کرے تو کہہ دینا کہ وہ مدینے کو گئے ہیں۔ حضرت علی نے حکم کی تعمیل کی یہاں تک کہ ایک ایک کر کے سب نکل آئے اور رسول النہ صلی اللہ علیہ وسلم حکم کی تعمیل کی یہاں تک کہ ایک ایک کر کے سب نکل آئے اور رسول النہ صلی اللہ علیہ وسلم کی چھے پیچے تھے آگئے۔ اس پر یہ آبت نازل ہوئی ۔

ابو تعیم نے دلائل النبوۃ میں حضرت حسن بھریؒ کے طریق سے حضرت جابر بن عبداللہ کا بیان نقل کیا ہے کہ بنی محارب کے ایک آدمی نے جس کو غویرٹ بن حارث کہا جاتا تھا اپنی قوم والوں سے جاکر کہا کہ میں جاکر محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو (نعوذ بااللہ) قبل کئے دیتا ہوں ۔ یہ کہہ کروہ آپ کی طرف آیا۔ اس وقت آپ بیٹھے ہوئے تھے اور تلوار گود میں رکھی ہوئی تھی ۔ غویرث نے کہا کہ ذرا میں آپ کی تلوار د مکیموں ۔ آپ نے فرما یا لود مکیم لو ۔ غویرث تلوار نیام سے کھینچ کر بلانے لگا اور کہنے لگا کہ کیا آپ کو مجھ سے ڈر مہیں لگتا ۔ آپ نے فرمایا لود مکیم ہوں گئے سے دوہ کہنے لگا کہ میرے باتھ میں تو تلوار ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ میری حفاظت کرے گا، بچھ سے ۔ یہ سن کر اس نے تلوار نیام میں رکھی اور آپ کو واپس کردی ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔

بہم نے دلائل میں قباد ہی روایت سے لکھا ہے کہ آیت کا نزول عربوں کے ایک قبسلہ
کے بارے میں ہوا تھا۔ جس نے دھو کہ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو قبل کر دینے کے
ارادے سے ایک بدو کو بھیجا۔ وہ بدو آپ کے پاس اس وقت پہنچاجب آپ کسی پڑاؤ پر آرام فرما
رہے تھے۔ بدو آپ کی تلوار قبضے میں لے کر کہنے لگا کہ اب مجھے آپ (کو قبل کرنے) سے کون
روک سکتاہے۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ ۔ فور أاس کے ہاتھ سے تلوار گر پڑی ۔ مگر آپ نے اس کو سزا

ښين دی -

حضرت ابن عباسؓ ہے روایت ہے کہ یہود یوں نے آپ کو اور آپ کے صحابہ کو قتل کرنے کے ارادے ہے زہر ملاکر کھانا تیار کیااور آپ کی اور صحابہ کرام کی دعوت کی ۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو مطلع کر دیااور آپ نچ گئے ۔

بعض صحابہ وکرام ہے یہ بھی منقول ہے کہ ایک مرتبہ کعب بن اشرف اور اس کے یہودی ساتھیوں نے اپنے گھر میں بلاکرآپ کو قتل کرنے کی سازش کی مگر اللہ تعالیٰ نے آپ کو اس کی اطلاع کر دی اور ان کی سازش خاک میں مل گئی ۔ (مظہری ۲۱ – ۲۳ / ۲۳، ابن کشیر ۱۳ / ۲۳)

تعثر سمی : اس آیت میں ایک بات تو خاص طور پریہ بتائی گئی کہ دشمنوں نے بارہار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابۂ کرام کو مٹا دینے اور قتل و غارت کر دینے کے منصوبے بنائے اور تیاریاں کیں۔ مگر اللہ تعالیٰ نے ہر موقع پر ان کو ناکام و نامراد اور خائب و خاسر کردیا۔

دوسری بات یہ بتائی گئی ہے کہ غیبی نصرت وامداد اور حفاظت خداو ندی صرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ اس نصرت وامداد اور غیبی حفاظت کا دار و مدار تقویٰ اور توکل پر ہے۔ پس جو قوم یافر دجس زمانے اور جس جگہ، تقویٰ اور توکل کو اختیار کرے گا، اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اس کی بھی ایسی ہی نصرت وامداد اور غیبی حفاظت و حمایت ہوگی۔

اس آیت میں یہ بھی اشارہ فرمایا گیا ہے کہ مسلمانوں کی فتح ونصرت صرف ظاہری ساز وسامان کی مرہون منت نہیں بلکہ ان کی اصل طاقت کار از تفوی اور تو کل میں مضمر ہے۔ (معارف القرآن ۲۲-۲۶/۳)

### عهدو ميثأق كى اہميت

### ضُلَّ سُوَاءُالشَّبِيْلِ٥

اور بے شک اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل سے بھی عہد لیا تھا اور بم نے ان میں سے بارہ سردار مقرر کئے تھے اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا تھا کہ میں بہارے ساتھ ہوں ۔ اگر تم نماز قائم کرتے رہے اور زکوٰۃ اداکرتے رہے اور میرے رسولوں پر ایمان لاتے رہے اور تم ان کی مدد کرتے رہے اور اللہ تعالیٰ کو خوش دلی سے قرض دیتے رہے تو میں بہارے گناہ ضرور تم سے دور کر دوں گا اور میں بہیں ضرور الیے باغوں میں داخل کروں گا جن کے نیچ بہریں بہتی ہوں گی ۔ بھر تم میں سے جس شخص نے اس کے بعد کفر کیا تو وہ سیدھے راستے سے گراہ ہوا۔ میں سے جس شخص نے اس کے بعد کفر کیا تو وہ سیدھے راستے سے گراہ ہوا۔ میں سے جس شخص نے اس کے بعد کفر کیا تو وہ سیدھے راستے سے گراہ ہوا۔ میں سردار ۔ نَقَا مَۃ ہُے صفت مشہ جمع نُقبًا، یہاں نُقینُٹُ سے مراد بنی اسرا

باً: سردار ۔ نَقَاسَۃ ﷺ صفت مشبہ جمع نُقباً ، یہاں نَقیبُ سے مراد بنی اسرائیل کے بارہ خاندانوں میں سے ہر خاندان کا ایک سردار ہے جو اپنی قوم کے احوال کا نگران و ذمہ دارتھا۔

راں ووسد دارسی۔

عز رُنموہ مُم : تم نے ان کی مدد کی ۔ تم نے ان کو قوت پہنچائی ۔ تَکْرِزیُر کے ماضی ۔

قر صُلّا کھسناً : قرض حسن ۔ وہ قرض جولینے والے پر احسان رکھنے سے خالی ہو ، اپنے محبوب
ومرغوب اور پاک و صاف مال میں سے اخلاص کے ساتھ دیا گیا ہو ، اس میں
غرور و دکھاوانہ ہو اور ان تمام امور سے پاک ہو جن سے عمل اکارت جاتا ہے ۔

ربط آیات : اس سے پہلی آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے مومنوں کو عہد و پیمان کی و فاداری ، حق پر قائم رہنے اور عدل کی شہادت دینے کا حکم دیا تھا اور اپنی ظاہری و باطنی نعمتوں کو یاد دلایا تھا ۔

ربازیت میں اس عہد و میشاق کی حقیقت و کیفیت کا بیان ہے جو سائیۃ بنی اسرائیل سے لیا گیاتھا۔

اس آیت میں اس عہد و میشاق کی حقیقت و کیفیت کا بیان ہے جو سائیۃ بنی اسرائیل سے لیا گیاتھا۔

تشری : یہاں یہ بتایا گیا ہے کہ عبد و میثاق لینا صرف مسلمانوں ہی کے لئے مخصوص نہیں بلکہ ان سے پہلے دوسری امتوں سے بھی اسی قسم کے میثاق لئے گئے تھے۔ مگر وہ اپنے میثاق میں یورے نہیں اترے ،اس لئے ان پر طرح طرح کے عذاب مسلط کئے گئے۔

بنی اسرائیل ہے بھی اللہ تعالیٰ نے ایک عبد لیا تھا جس کی صورت یہ تھی کہ بنی اسرائیل کی بنی اسرائیل کی پوری قوم بارہ خاندانوں پر مشمل تھی ان کے ہمر خاندان سے ایک سردار چنا گیا۔ جس نے اپنے خاندان کی طرف سے میثاق البی کی پابندی کی ذمہ داری لی۔ اس طرح بنی اسرائیل کے بارہ سردار اس بات کے ذمہ دار محبرے کہ وہ خود بھی اس میثاق کی پابندی کریں گے اور اپنے خاندان سے اس بات کے ذمہ دار محبرے کہ وہ خود بھی اس میثاق کی پابندی کریں گے اور اپنے خاندان سے

#### بھی کرائیں گے۔

اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ اگرتم نے خود اس پیشاق کی پابندی کی اور دوسروں ہے بھی پابندی کرانے کاعزم کیا تو میری مدد ونصرت متہارے ساتھ رہے گی اور تم ہرقدم پر اس کامشاہدہ کرو گے اور اللہ تعالیٰ ہروقت اور ہر جگہ متہارے ساتھ ہے اور اس پیشاق کی نگرانی فرما رہا ہے ۔ متہارا ہر فکر و خیال ، عزم وارادہ اور حرکت و عمل اس کے علم میں ہے ۔ وہ متہاری نیتوں اور ارادہ اور حرکت و محمل اس کے علم میں ہے ۔ وہ متہاری نیتوں اور ارادہ اور حرکت و محمل اس کے علم میں ہے ۔ وہ متہاری نیتوں اور ارادہ اور عرکت کے خوب واقف ہے ۔ میشاق کی خلاف ورزی کرکے تم کسی طرح بھی اس کی گرفت سے مہیں ہے ۔

## ميثأق كى چنداہم دفعات

(۱) نماز قائم کرنا، (۲) زکوٰۃ اداکرنا: دوسرے قرآنی اشارات اور احادیث ہے یہ بات ثابت ہے کہ نماز اور زکوٰۃ کے فرائض صرف بنی اسرائیل ہی کے سابھ مخصوص مہیں بلکہ یہ ہر پیغمبراور ہر شریعت میں بمیشہ عائد رہے ۔

(۳) رسولوں پر ایمان لانا: اللہ تعالیٰ کے تمام رسولوں پر ایمان لانا اور ان کے مقصد رشد ہدایت میں ان کی تائید و مدد کرنا اور ان میں باہم تفریق نہ کرنا کہ کسی کو مانے اور کسی کو نہ مانے ۔ بنی اسرائیل میں چونکہ بہت ہے رسول آنے والے تھے اس لئے خصوصیت ہے ان کو اس کی تاکید فرمائی گئی ۔

(۳) الله تعالیٰ کو قرض حسن دینا: اس ہے مراد الله تعالیٰ کے دین اور اس کے پیغمبر دن کی حمایت میں اخلاص کے ساتھ اپنا محبوب مال خرچ کر نااور اس میں کوئی دنیوی غرض شامل نہ ہو۔ الله تعالیٰ کی راہ میں مال خرچ کرنے کو ، قرض دینے ہے اس لئے تعبیر کیا گیا ہے کہ جس طرح قرض کا بدلہ قانو نااور اخلاقا واجب الادا مجھا جاتا ہے ۔ اسی طرح یہ یقین کرتے ہوئے الله تعالیٰ کی راہ میں خرچ کیا جائے کہ اس کا بدلہ ضرور ملے گا۔

ز کؤۃ اور قرض حسن کے علیحدہ علیحدہ ذکر ہے ہے چلتا ہے کہ اس سے مراد زکوٰۃ کے علاوہ دوسرے صدقات و خیرات بیں اور زکوٰۃ کے علاوہ کچے دوسرے مالی حقوق بھی انسان کے ذمہ بیں۔ بیشاق کی دفعات بیان کرنے کے بعد فرمایا کہ اگر تم نے بیشاق کی پابندی کی تو اس کی جزا کے طور پر نتہارے پچھلے گناہ معاف کر دیئے جائیں گے اور نتہیں دائمی راحت وعافیت کی بیمثال جنت میں رکھاجائے گا۔ بچرفرمایا کہ اگر کسی نے ان واضح ہدایات وار شادات کے بعد بھی سرکشی اختیار کی تو وہ سیدھی راہ چھوڑ کر اپنے ہی ہاتھوں تباہی کے گڑھے میں جاگرا۔

(معارف القرآن ۷۷-۴۰)

### يهودكي محرومي

فَيِمَا نَقُضِهِمْ مِّيُثَاقَهُمُ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوْبَهُمْ قَسِيةً قَ يُحَلِّنَا قُلُوْبَهُمْ قَسِيةً قَ يُحَرِّفُونَ أَلْكَلِمَ عَنْ مَّوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظَّا مِّمَا ثُذَكِرٌ وَابِهِ عَ وَلَا تَرْالُ تَطَلِعُ عَلَى خَانِنَةٍ مِّنْهُمُ إِلاَّ قَلِيلًا مِّنْهُمُ فَاعُفُ عَلَى خَانِنَةٍ مِّنْهُمُ إِلاَّ قَلِيلًا مِّنْهُمُ فَاعُفُ عَلَى خَانِنَةٍ مِّنْهُمُ إِلاَّ قَلِيلًا مِّنْهُمُ فَاعُفُ عَلَى خَانِنَةٍ مِّنْهُمُ إِلاَّ قَلِيلًا مِّنْهُمُ وَالْمَعُمُ وَالْمَعُمُ اللَّهُ يُحِبَّ الْمُحْسِنِينَ ٥ عَلَى اللهُ يَحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ٥ مَنْهُمُ وَاصْفَحُ وَالِنَّ اللهُ يُحِبِّ الْمُحْسِنِينَ ٥

بھر ہم نے ان کی عہد شکنی کی وجہ ہے ان پر لعنت کر دی اور ہم نے ان کے دلوں کو سخت کر دیا۔ وہ (توریت کے) الفاظ کو ان کے مواقع سے بدلتے ہیں اور وہ اس نصیحت میں سے ایک بڑا صحبہ بھول گئے ، جو ان کو کی گئی تھی اور ان میں سے چند تو گوں کے سواان کی کسی نہ کسی خیانت کی اطلاع آپ کو ہمیشہ ملتی رہے گی۔ سوآپ ان کو معاف کیجئے اور ان سے در گزر فرمائیے۔ بلاشبہ اللہ تعالیٰ احسان کرنے والوں کو دوست رکھتا ہے۔

ان کاتو ژنا ۔ ان کاعبد شکنی کرنا ۔

م بسس من مورد والی مسیاہ ہونے والی ما قشو و قساً بڑھے اسم فاعل م

ح: تومنه پھیر ہے۔ تو در گزر کر۔ صُفّح تے امر۔

تعشر سی اسلام اور بعض و می الله علیه و سلم ، حضرت عمیی علیه السلام اور بعض و و مرے انبیا، علیم السلام کی تکذیب کی ، الله تعالیٰ کی کتابوں کو پس پشت ڈالا اور الله کے فرائض کے ورائض کے دور کے دائی کی اس عبد شکنی اور سر کشی پر ان کو اپنی رحمت سے دور کر دیا اور ان کے دلوں کو سخت کر دیا ۔ اب نہ الله تعالیٰ کے ذکر سے ان میں نرمی آتی ہے اور نہ الله تعالیٰ کی ذکر سے ان میں نرمی آتی ہے اور نہ الله تعالیٰ کی آیات و شیبهات کا ان پر کوئی اثر ہو تا ہے ۔ اب ان کی حالت یہ ہے کہ وہ توریت میں تعالیٰ کی آیات و شیبهات کا ان پر کوئی اثر ہو تا ہے ۔ اب ان کی حالت یہ ہے کہ وہ توریت میں

معنوی اور لفظی تریف کرتے ہیں۔ یعنی آنحضرت صلی الند علیہ وسلم کے جو اوصاف توریت میں بیان کئے گئے ہیں وہ ان کو بدل دیتے ہیں اور الفاظ کے غلط معنی بیان کرتے ہیں اور ان کو جو نصیحت کی گئی تھی وہ اس کا ایک بڑا حصہ بھول گئے ۔ یعنی بنی اسرائیل کے پیغمبروں کی معرفت ان کو اتباع محمدی کا جو حکم دیا گیا تھا اس کو بنی اسرائیل نے ترک کر دیا اور خیانت وغداری ان کی عادت میں داخل ہے ۔ ان کے بزرگ بھی لینے زمانے کے پیغمبروں سے غداری کرتے رہے اور یہ بھی آپ سے غداری کرتے رہے اور یہ مستثنی ہیں ۔ مگر ان یہود میں سے تھوڑے سے لوگ اس خیانت سے مستثنی ہیں ۔ جی حضرت موسی کے عبد نبوت میں ان برائیان لائے تھے ۔ پھر حضرت موسی کے بعد انہوں نے حضرت عینی کی تصدیق کی تھی اور اب آخر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی بعثت کے بعد انہوں نے حضرت عینی کی تصدیق کی تھی اور اب آخر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی بعثت کے بعد انہوں نے حضرت عینی کی تصدیق کی تھی اور اب آخر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی بعثت کے بعد آپ پر ایمان لائے ۔

آب کو ورگزر کا حکم: آخر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرمایا کہ آپ کی ذات کو دکھ دینے اور ارادہ قبل کاجو جرم ان سے سرز دہوا ہے، آپ اس سے درگزر فرملیئے اور ان کی حرکتوں کامواخذہ نہ کیجئے بلکہ ان سے وہی سلوک کیجئے جس کا اللہ تعالیٰ نے آپ کو حکم دیا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ بھلائی کرنے والوں کو پسند فرما تا ہے۔ (مظہری ۲۲-۲۲/۳)

### نصاریٰ کو بدعہدی کی سزا

۱۱- ومِنَ الَّذِيْنَ قَالُوْ النَّا نَصَلَ يَ اَحَذُنَا مِيْتَاقَهُمْ فَنَسُوْا حَظًا اللهِ مِنْ الْخَدَاوَةَ وَالْبَغُضَاءَ اللهِ يَوْمِ مِنْ الْفَيْمَةُ وَالْبَغُضَاءَ اللهِ يَعْمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغُضَاءَ اللهِ يَوْمِ اللهِ يَعْمَ اللهِ يَعْمَ اللهِ يَعْمَ اللهِ يَعْمَ اللهِ يَعْمَ اللهِ يَعْمَ اللهُ يَعْمَ الله يَعْمَ اللهُ يَعْمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

الْبِغُضَاءُ: بغض - عداوت - كدينه - بُغُضُّ ہے اسم مصدر

آتشری کے: اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ جو لوگ اپنے آپ کو نصاریٰ کہتے تھے ، اللہ تعالیٰ نے حضرت عینی کے ذریعہ ان سے بھی پختہ عبد لیاتھا کہ تم انجیل میں دی ہوئی بشارت کے مطابق اس رسولی پر ایمان لانا جس کا نام محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہو گا۔ اور جو حضرت عینیٰ علیہ السلام کے بعد آئیں گے ، ان کی مدد کر نا اور ان کی بدایات پر عمل کرنا۔ بھروہ بھی اس نصیحت کا ایک حصہ بعول گئے ۔ جو ان کو انجیل میں کی گئی تھی اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے بعد ان پر ایمان لانے کی بچائے ، یہود کی طرح انہوں نے بھی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب کی ۔ اس بدعبدی کی سزا میں اللہ تعالیٰ نے ان میں آپس میں عداوت ڈال دی جو قیامت تک جاری رہے گی ۔ اس عداوت کے نتیجہ میں ان میں بے شمار فرقے بن گئے جو ایک دو سرے کو کافر و ملعون کہتے ہیں اور ایک دو سرے کو کافر و ملعون کہتے ہیں اور ایک دو سرے کو کافر و ملعون کہتے ہیں اور ایک دو سرے کو اپنے عبادت خانوں تک میں مہیں آنے دیتے ۔

قیامت کے روز اللہ تعالیٰ ان کو ان کے کفر و معصیت ، نصیحت کو بھلا دینے ، اللہ تعالیٰ کے ذمہ جہمتیں لگانے ، اس کے لئے بیوی اور اولاد مقرر کرنے ، آسمانی کتابوں کی خلاف ورزی اور انبیا ، کی تکذیب جسبے جرائم کی سزامیں ان کو بری طرح پکڑے گااور ان کو بتادے گا کہ ان کی یہ تمام حرکتیں گراہی کی تحصیں ۔ (ابن کثری ۳۳ / ۲ ، مظہری ۲/۳۷ / ۳)

# اہلِ کتاب کو نصیحت

اے اہل کتاب! متہارے پاس ہمارا وہ رسول آجاجو متہیں بہت ی وہ باتیں صاف صاف بتاتا ہے جو تم کتاب میں سے چھپاتے تھے اور وہ بہت سی باتوں سے در گزر بھی کرتا ہے۔ بیشک متہارے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے نور اور

روشن کتاب آجکی ۔ جو لوگ اللہ تعالیٰ کی رضامندی کے طلب گار ہیں اللہ ان کو اس کے ذریعیہ سلامتی کا راستہ بتاتا ہے اور ان کو اپنے حکم سے اند صیروں سے روشنی کی طرف لا تاہے اور ان کو سیدھی راہ پر حیلاتا ہے ۔

فیمان نزول: ابن جریز نے عکرمڈ کابیان نقل کیا ہے کہ کچے یہودی رجم (سنگساری) کا حکم معلوم کرنے کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے ۔ آپ نے ان ہے دریافت فرمایا کہ تہماراسب ہے بڑا عالم کون ہے ۔ یہود نے ابن صوریا کی طرف اشارہ کیا ۔ آپ نے ابن صوریا کو اس خدا کی قسم دی جس نے (حضرت) موئ پر توریت نازل کی تھی اور بنی اسرائیل کے سروں پر کوہ طور کو بلند کر کے (توریت پر عمل کرنے کا) پختہ وعدہ لیا تھا ۔ پھر آپ نے اس ہے دریافت فرمایا کہ کیا تہماری کتاب میں رجم کی سزاہے ۔ اگر ہے تو تم لوگوں نے اس نے اس ہے دریافت فرمایا کہ کیا تہماری کتاب میں رجم کی سزاہے ۔ اگر ہے تو تم لوگوں نے اس کس طرح ترک کر دیا ۔ ابن صوریا نے جواب دیا کہ جب ہمارے اندر زناکی کثرت ہو گئی (اور سنگسار کرنا د شوار ہو گیا) تو ہم نے خود سوکوڑے مارنے اور سرمونڈ نے کی سزاجاری کر دی ۔ یہ سنگسار کرنا د شوار ہو گیا) تو ہم نے خود سوکوڑے مارنے اور سرمونڈ نے کی سزاجاری کر دی ۔ یہ سنگسار کرنا د شوار ہو گیا) اللہ علیہ وسلم نے رجم کا حکم دے دیا ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ دو آیتیں نازل من کر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے رجم کا حکم دے دیا ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ دو آیتیں نازل فرمائیں ۔ (مظہری ۱۲۷ / ۲۰۱۷)

تنشری کے: یہاں تمام اہل کتاب کو مخاطب کر کے نصیحت کے طور پر فرمایا کہ د مکیھو ہمارے پیغمبر محمد صلی اللہ علیہ وسلم اپنی نبوت ورسالت کے دلائل اور معجزے اور دین حق کے ساتھ متہاری پاس آگئے ہیں۔ متہبیں ایک عرصہ ہے ان کا انتظار تھا اور ان کی صفات وبشار تیں متہاری کتابوں توریت و انجیل میں موجود ہیں۔

ان کی نبوت ورسالت کے دلائل میں سے ایک یہ بھی ہے کہ امی ہونے کے باوجود وہ مہماری کتابوں کے مخفی علوم کو مہمارے سلمنے السے حرف بحرف صحیح بیان کرتے ہیں کہ مہمیں اس کے انکار کی مجال مہمیں ۔ مثلاً رجم اور قصائل کے وہ احکام جن کو تم چھپاتے تھے ۔ ظاہر ہے کسی ان پڑھ کا ان تمام علوم واحوال کو متہماری کتابوں سے حاصل کرنا محال ہے ۔ حقیقت یہ ہے کہ آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کویہ علوم واحوال وی الهیٰ کے ذریعہ بتائے گئے ہیں ۔

ان کے حلم و برد باری کا یہ حال ہے کہ وہ تمہاری بہت سی نامناسب و ناگوار باتوں اور احوال و واقعات سے درگزر کرتے ہیں اور علم ہونے کے باوجود ان کے اظہار سے حیثم بوشی کرتے ہیں۔ بہاری ہدایت ورہنمائی کے لئے اللہ تعالیٰ نے ان کے ساتھ ایک نور ہدایت یعنی قرآن کریم

بھی نازل کیا ہے جو گراہی کو مٹاتا اور ہدایت کو واضح کرتا ہے۔ رضائے البی اور اس کی خوشنو دی چاہنے والوں کو اللہ تعالیٰ اس کتاب اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ عذاب البیٰ ہے محفوظ رہنے کے ضا بطے اور احکام بتآتا ہے اور اپنے فضل وارادے اور توفیق و تائید ہے ان کو کفر ومعصیت کی تاریکیوں ہے نکال کر راہ ہدایت پر لگادیتا ہے۔ پس اے اہل کتاب! تم بھی اس نبی محترم صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لاؤاور اس پر نازل ہونے والی کتاب مبین کو قبول کر کے اپنے کفر وجہالت کی تاریکی کو دور کرو اور ہدایت کی روشنی میں آجاؤ۔ اس میں متہاری بھلائی اور نجات ہے۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حملوی ۱۳۱۰،۳۱۰ میں متہاری بھلائی اور نجات ہے۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حملوی ۱۳۰۰ سے ۱۳۰۰ میں متہاری کشر ۱۳۳۰ میں کا

### نصاري كإباطل عقيده

ا - لَقَدُ كَفَرَ اللَّذِيْنَ قَالُوْا إِنَّ اللَّهُ هُوَ الْمَسْيَحُ ابْنُ مَرْيَمَ اقُلُ اللهُ هُوَ الْمَسْيَحُ ابْنُ مَرْيَمَ اللهِ فَمَنْ يَتُمْلِكُ مِنَ اللهِ شَيْنَا إِنْ ارَادَ انْ يَتُمْلِكَ الْمَسِيْحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَامَّهُ وَمَنْ فِي الْارْضِ جَمِيْعِا وَلِلْهِ مُلْكُ السَّمٰوتِ مَرْيَمَ وَامَّهُ وَمَنْ فِي الْارْضِ جَمِيْعِا وَلِلْهِ مُلْكُ السَّمٰوتِ وَالْارْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا اينِخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَالله عَمْلِي اللهِ مَلْكُ السَّمٰوتِ وَالْارْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا اينِخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَالله عَمْلِي اللهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَالْارْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا اينِخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَالله عَمْلِي اللهِ عَلَى اللهِ مَا يَشَاءُ وَالله عَمْلِي اللهِ اللهِ مَا يَشَاءُ وَالله عَمْلِي اللهِ مَا يَشَاءُ وَالله وَمَا بَيْنَا فَيَ مَا يَشَاءُ وَالله وَمَا الله وَمَا بَيْنَا هُمُ اللهُ مُنْ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

بیشک وہ تو کافری ہو گئے جنہوں نے یہ کہا کہ بیشک اللہ تو مسے بن مریم ہی ہے آپ کہ دیجئے کہ اگر اللہ ، مسے بن مریم کو اور ان کی والدہ کو اور سب زمین کے رہنے والوں کو ہلاک کرنا چاہے تو بچر اللہ کے آگے کس کا بس چلے گا اور آسمانوں پر اور زمین پر اور جو کچھ ان دونوں کے درمیان ہے ان سب پر اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر تعالیٰ ہر چیز پر قادر

تنشری کی اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے عیسائیوں کا کفر بیان فرمایا ہے کہ انہوں نے مخلوق کو خدائی کا در جہ وے رکھا ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ کا کوئی شریک و بمسر نہیں ۔ تمام مخلوقات ، جن وانس چرند و پر ند ، حیوان وحشرات ، شجرو تجر، زمین وآسمان ، چاند وسورج ، خشکی و تری ،آگ و ہوا وغیرہ سب اسی کی محکوم و مملوک ہیں اور سب فانی ہیں ۔ حضرت عسین اور ان کی والدہ بھی اللہ تعالیٰ ک

مخلوق اور قابل فناتھے۔ان میں سے کوئی بھی اللہ تعالیٰ کی قدرت واختیار سے باہر نہیں تھا۔ بھلا جو فانی اور مخلوق ہو وہ کیسے خالق ہو سکتا ہے؟

اگر اللہ تعالی، حضرت عینی آن کی والدہ اور روئے زمین کی تمام مخلوق کو نعیت و ناہو کر دینا چاہئے تو کسی کی مجال نہیں کہ آگے اگر اے روک سکے اور ان کو فناہو نے ہے ، پچا سکے ، کوئی مہیں جو اے کسی ارادے ہے بازر کھ سکے اور کوئی نہیں جو اس کی مرصنی کے خلاف لب کشائی کی جرات کر سکے ۔ تمام موجودات و مخلوقات کاموجد و خالق وہی ہے ۔ وہ جو چاہے کرے ۔ کوئی چیزاس کے اختیار ہے باہر نہیں ۔ اس سے کوئی باز پرس نہیں کرسکتا ۔ اس کی سلطنت و مملکت بہت و سیع ہے ۔ اس کی عظمت و عزت بہت بلند ہے ، وہ عامل و غالب ہے جبے جس طرح چاہتا ہے پیدا کرتا ہے اور فناکر تا ہے ۔ وہ سابق مادے کے بغیر بھی پیدا کرتا ہے جسے آسمان اور زمین کو محض عدم ہے وجود میں لایا ۔ اور غیر جنس کے مادے ہے بھی پیدا کرتا ہے جسے حضرت آدم کو مٹی ہے پیدا کیا اور صرف نر ہے بھی پیدا کر سکتا ہے جسے حضرت حوا کو حضرت آدم ہے پیدا کیا اور صرف مادہ ہے بھی پیدا کر سکتا ہے جسے حضرت واکو حضرت آدم ہے پیدا کیا اور نر و مادے کے جوڑے ہے ۔ زندہ کرنا بھی اس کی قدرت میں ہے ۔ وہ ہم چیز پر قادر ہوڑے ہے ۔ زندہ کرنا بھی اس کی قدرت میں ہے ۔ وہ ہم چیز پر قادر ہم ساللہ ہم ہم ہیں ہی قدرت میں ہے ۔ وہ ہم چیز پر قادر ہم اس کی قدرت میں ہے ۔ (ابن کشیر ۱۳۳)

### یہودو نصاریٰ کے دعوے کی تردید

الله وَاحِبَّاءُ لاَ حَقُلُ الله وَ النَّاصُرى نَحْنُ اَبْنَاءُ اللهِ وَاحِبَّاءُ لاَ حَقُلُ فَلِمَ يُعَذَّبُكُمُ بِذُنُوبِكُمْ مَ بَلُ انْتُمْ بَشَرٌ مِّمَّنُ خَلَقَ مَ يَغُفِرُ لِمَنُ تَشَمَّ بَشَرٌ مِّمَّنُ خَلَقَ مَ يَغُفِرُ لِمَنُ تَشَمَّ السَّمُ لُوتِ وَ الْأَرْضِ وَمَا تَشَمَّ السَّمُ لُوتِ وَ الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُ مَا لَكُ السَّمُ لُوتِ وَ الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُ مَا لَكُ السَّمُ لُوتِ وَ الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُ مَا لَكُ السَّمُ لُوتِ وَ الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُ مَا لَهُ وَلِيلِهِ الْمَصِيرُ ٥

اور یہود و نصاریٰ کہتے ہیں کہ ہم اللہ تعالیٰ کے بیٹے ہیں اور اس کے محبوب ہیں آپ کہ دیجئے کہ بچروہ نتہارے گناہوں پر نتہمیں عذاب کیوں دیتا ہے ۔ بلکہ اس کی مخلوق میں ہے تم بھی ویسے ہی آدمی ہو (جیسے اور لوگ) ۔ وہ جس کو چاہتا ہے بخش دیتا ہے اور جس کو چاہتا ہے عذاب دیتا ہے اور آسمانوں پر اور زمین پر اور زمین پر اور زمین پر اور جو کچھ ان دونوں کے درمیان ہے ان سب پر اللہ تعالیٰ ہی کی حکومت ہے اور اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سب کو لوٹ کرجانا ہے۔

فیمان مرول : کمد بن اسحاق نے حضرت ابن عباس کا بیان نقل کیا ہے کہ نعمان بن جی اور بحری بن عمرو اور شاس بن عدی یہود یوں نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کرکچ گفتگو کی ۔ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم نے ان کے سوالوں کے جواب دیئے اور ان کو اسلام کی دعوت پیش کی اور الله تعالیٰ کے عذاب نے ڈرایا۔ اس پریہودی بھی عیمائیوں کی طرح کہنے گئے کہ محمد (صلی الله علیہ وسلم) آپ بمیں کس چیزے ڈراتے ہیں۔ بغدابم تو الله تعالیٰ کے بیٹ لگے کہ محمد (صلی الله علیہ وسلم) آپ بمیں کس چیزے ڈراتے ہیں۔ بغدابم تو الله تعالیٰ کے بیٹ ور چیستے ہیں (وو بمیں عذاب کیسے دے گا) اس پریہ آیت نازل ہوئی۔ (مظہری ۲۸۸ س) کونیف و تاویل کے ذریعہ ان کامطلب النے پلٹ کر دیتے تھے۔ چنانچہ انہوں نے اس قسم کی تحریف کے ذریعہ الله تعالیٰ کے ذریعہ ان کامطلب النے پلٹ کر دیتے تھے۔ چنانچہ انہوں نے اس قسم کی تحریف کے ذریعہ الله تعالیٰ کے ذریعہ ان کے میں داس لئے علیہ وسلم کو مخاطب کرے فرمایا کہ آپ ان کے اس دعوے کے جواب میں الله تعالیٰ نے آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کو مخاطب کرے فرمایا کہ آپ ان سے کہد دیجئے کہ اگر متہارا کمان صحیح ہے تو مجر الله تعالیٰ غراب نہیں دیا ۔ الله تعالیٰ نے ان کے اس بہیں عذاب کیوں دیا ہے ، حالان کہ باپ تو اپنی اولاد کو عذاب نہیں دیا ۔ الله تعالیٰ نے دنیا میں تو متہیں چند روز کے لئے دوز خ کاعذاب دیا عذاب دیئے اور تم خود یہ دعویٰ کرتے ہو کہ آخرت میں متہیں چند روز کے لئے دوز خ کاعذاب دیا جائے گا۔

پھر فرمایا کہ حقیقت یہ ہے کہ تم نہ تو اللہ تعالیٰ کے بیٹے ہو اور نہ لاڈ لے، بلکہ تم بھی دوسرے عام آدمیوں کی طرح اللہ تعالیٰ کے پیدا کئے ہوئے ہو۔ تہبیں بھی دوسروں کی طرح نیکی اور بدی کی جزایا سزادی جائے گی۔ السبۃ اللہ تعالیٰ اپنی مہر بانی سے کفرسے کم در ہے کے گناہ ، جس کے چاہے گامعاف فرما دے گا اور جس کو چاہے گا انصاف کے تقاضے کے تحت ، ان گناہوں پر عذاب دے گا۔ وہ اس پر قادر ہے کہ جبے چاہے بخش دے اور جبے چاہے پکڑ لے، اس کے کسی حکم کو کوئی رد نہیں کرسکتا۔ وہ بہت جلد بندوں سے حساب لینے والا ہے اور آسمان و زمین اور ان کے در میان کی مخلوق، اللہ تعالیٰ ہی کی ملک ہے اور بیٹے ملک نہیں ہوسکتے۔ لہذانہ تو حضرت عُریر اللہ در میان کی مخلوق، اللہ تعالیٰ ہی کی ملک ہے اور بیٹے ملک نہیں ہوسکتے۔ لہذانہ تو حضرت عُریر اللہ

تعالیٰ کے بیٹے تھے اور نہ حضرت علیی ۔ اس کے بعد فرمایا کہ آخر کار سب کو اللہ تعالیٰ ہی کی طرف لوٹ کر جانا ہے ۔ وہ ظالم نہنیں عادل ہے ۔ وہ بندوں کے اعمال کے فیصلے عدل و انصاف کے ساتھ کرے گااور سب کو ان کے اعمال کے مطابق بدلہ دے گا۔

مسند احمدٌ میں ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ، صحابہ ، کرام کی ایک جماعت کے ساتھ جارہے تھے ۔ راسۃ میں ایک چھوٹاسا بچہ تھیل رہاتھا۔ اس کی ماں نے جب دیکھا کہ ایک جماعت کی جماعت کی جماعت اس طرف آرہی ہے تو اسے بچے کے کچلے جانے کا اندیشہ ہوا اور وہ میرا بچہ میرا بچہ کہتی ہوئی دوڑی اور فور آ بچے کو گو دمیں اٹھالیا۔ اس پر صحابہ نے عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ عورت اپنے بچ کو کبھی بھی آگ میں نہیں ڈال سکتی ۔ آپ نے فرما یا ٹھیک ہے ۔ اللہ علیہ وسلم یہ عورت اپنے بچ کو کبھی بھی آگ میں نہیں ڈال سکتی ۔ آپ نے فرما یا ٹھیک ہے ۔ اللہ تعالیٰ بھی اپنے بیارے بندوں کو ہرگز جہنم میں نہیں لے جائے گا۔

(مظہری ۲۹،۶۸/ ۱،۳ بن کثیر ۲/۳۴)

### اہلِ کتاب کو تنبیہ

٥١- كَاهَلَ الْكِتْبِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُوْلُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ فَتْرَةٍ مِّنَ الرُّسُلِ اَنُ تَقُولُوا مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيْرٍ وَلاَ نَذِيْرٍ رَفَقَدْ جَآءَكُمُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ ٥ بَشِيْرٌ وَنَذِيْرُ ١ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ ٥ بَشِيْرٌ وَنَذِيْرُ ١ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ ٥

اے اہل کتاب! متہارے پاس ہمارا وہ رسول آچاجو رسولوں کا آنا بند ہونے کے بعد متہیں (ہمارے احکام) صاف صاف بتاتا ہے تاکہ تم یہ نہ کہنے لگو کہ ہمارے پاس نہ تو کوئی خوش خبری دینے والا آیا اور نہ کوئی ڈرانے والا ۔ پس اب متہارے پاس (ثواب کی) خوش خبری دینے والا اور (عذاب سے) ڈرانے والا آگیا اور اللہ تعالیٰ ہرچیزی قادر ہے۔

فَتْرُ لَإِ: ست بونا ـ موقوف بونا ـ كسى كام كومعطل كردينا ـ

فشان نزول: محمد بن اسحاق نے حضرت ابن عباس کی روایت سے لکھا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہود بوں کو اسلام کی دعوت اور ترغیب دی ۔ حضرت معاذ بن جبل اور حضرت سعد بن عباد ہ نے کہا کہ اے یہود کے گروہ! اللہ تعالیٰ سے ڈرو۔ بخداتم ضرور جانتے ہو کہ

تحمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں۔ بعثت سے پہلے تو تم ہم سے آپ کا ذکر کیا کرتے سے اور آپ کے اوصاف بیان کرتے تھے۔ اس کے جواب میں رافع بن حربیلہ اور وہب بن یہودا کہنے گئے کہ ہم نے تم سے یہ مہنیں کہاتھااور (حضرت) موئی کے بعد اللہ تعالیٰ نے کوئی کتاب نازل مہنیں کی اور نہ (حضرت) موئی کے بعد کسی شخص کو پیغمبر بناکر بھیجا۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی۔ امظہری کی اور نہ (حضرت)

ر ماند ، فترت: شرق اصطلاح میں کچھ عرصہ کے لئے نبوت و انبیا. کا سلسلہ بند رہنے کو راند ، فترت کچھ بیں اور یہ حضرت علیہ وسلم کی بعد خاتم الانبیا، حضرت محمد مصطفے صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت تک کا زمانہ ہے ۔

حضرت عبداللہ بن عباسٌ فرماتے ہیں کہ حضرت موسی علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے درمیان ایک ہزار سات سو سال کا زمانہ ہے ۔ اس تمام مدت میں انہیا، علیہم السلام کی بعثت کا سلسلہ برابر جاری رہا، اس میں کبھی فترت بہمیں ہوئی ۔ اس عرصہ میں صرف بنی اسرائیل میں ہے جو انہیا، ہوئے وہ ان کے علاوہ میں ۔ ایک ہزار انہیا، مبعوث ہوئے اور نغیر بنی اسرائیل میں ہے جو انہیا، ہوئے وہ ان کے علاوہ ہیں ۔ بھر حضرت عیسیٰ اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے درمیان صرف پانچ سو سال کا عرصہ ہے ۔ اس عرصہ میں انہیا، کاسلسلہ بند رہا، اس لئے اس کو زمانہ ، فترت کہتے ہیں ۔ اس ہے جہلے کبھی اتنا زمانہ انہیا، کی بعثت سے خالی نہمیں رہا ۔ بعض نے اس مدت کو ساڑھے پانچ سو برس بتایا ہے اور بعض اس کو پانچ سو چالیس برس کہتے ہیں ۔ امام بخاری نے حضرت سلمان فارسی ہے وایت کی کہ حضرت علین علیہ السلام اور حضرت محمد مصطفے صلی اللہ علیہ و سلم کے درمیان کا روایت کی کہ حضرت عین علیہ السلام اور حضرت محمد مصطفے صلی اللہ علیہ و سلم کے درمیان کا رائے ہے سو سال کاتھا ۔ اس بوری مدت میں کوئی نبی مبعوث نہمیں ہوا ۔ یہی مشہور قول ہے ۔ رائی نہانہ چے سو سال کاتھا ۔ اس بوری مدت میں کوئی نبی مبعوث نہمیں ہوا ۔ یہی مشہور قول ہے ۔

(معارف القرآن ٩٠ / ٣)

تعفری کے:

اس آبت میں اللہ تعالی نے اہل کتاب کو مخاطب کر کے فرمایا کہ میں نے تم سب کی طرف اپنار سول بھیج دیا ہے جو خاتم الا نہیا، ہے ۔ ان کے بعد کوئی نبی یار سول مہیں آئے گا۔ آپ کی بعث ایسے وقت ہوئی جب رسولوں کی تعلیمات مٹ حکی تھیں اور دنیا تو حید کو بھلا حکی تھی ۔ جگہ مخلوق کی برستش ہوری تھی ۔ مثلاً سورج ، چاند ، بت اور آگ و غیرہ کی بوچا ہوتی تھی ۔ کفر کی تاریکی ایمان کے نور پر چھا حکی تھی ۔ دنیا کا چیہ چیہ سرکشی اور طغیائی کی زد میں تھا ۔ عدل و انصاف فنا ہو جیکا تھا ۔ علم اور دین کی روشنی ناپید تھی ۔ ہر طرف جہالت کا دور دورہ تھا ۔ چند لوگوں کے فنا ہو جیکا تھا ۔ علم اور دین کی روشنی ناپید تھی ۔ ہر طرف جہالت کا دور دورہ تھا ۔ چند لوگوں کے

سوار ٔ مین پر الله کا نام لینے والا کوئی نه تھا۔

اس تاریک ترین زمانے میں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مبعوث فرمایا اور آپ کے ذریعہ لوگوں کو سرکشی اور گراہی کی تاریکیوں سے نکال کر راہ راست پر لگایا اور ایک روشن و ظاہر شریعت عطا فرمائی تاکہ لوگوں کے لئے یہ کہنے کی گنجائش نہ رہے کہ ان کے پاس کوئی نبی نہیں آیا، نہ ان کو کسی نے خوش خبری سنائی اور نہ کسی نے خبردار کیا۔ پس قادر مطلق نے لینے بی نہیم برگزیدہ پیغمبر حضرت محمد مصطفے صلی اللہ علیہ وسلم کو ساری دنیا کی ہدایت و رہمنائی کے لئے بھیج برگزیدہ پیغمبر حضرت محمد مصطفے صلی اللہ علیہ وسلم کو ساری دنیا کی ہدایت و رہمنائی کے لئے بھیج دیا تاکہ کسی کے لئے کوئی عذر باتی نہ رہے۔ وہ اپنے فرماں برداروں کو ثواب دینے اور نافرمانوں کو عذاب دینے برقادر ہے۔

### جهاد کی تر عنیب

٢١،٢٠ - وَإِذْ قَالَ مُوْسَىٰ لِقَوْمِهِ لِيَقُومِ الْذَكُرُ وَانِعُمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمُ إِذَّ جَعَلَكُمُ مُّلُوكاً . وَالْتُكُمُ مَالُمُ يُؤْتِ جَعَلَكُمُ مُّلُوكاً . وَالْتَكُمُ مَالُمُ يُؤْتِ جَعَلَكُمُ مُّلُوكاً . وَالْتَكُمُ مَالُمُ يُؤْتِ اَحْداً مِّنَ الْعُلَمِينَ ٥ لِقَوْمِ اذْ خُلُوا الْارْضَ الْمُقَدَّسَةَ النّبِي احْدا مِنْ اللّهُ لَكُمْ وَلا تَرْتُدُوا عَلَىٰ ادْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا كُورُ تَرْتُدُوا عَلَىٰ ادْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا لَحُسِرِيْنَ ٥ لَحُسِرِيْنَ ٥ لَحُسِرِيْنَ ٥ لَحُسِرِيْنَ ٥

اور (و وقت یاد کرو) جب (حضرت) موئی نے اپنی قوم ہے کہا کہ اے میری قوم! تم اللہ تعالیٰ کے انعام کو یاد کروجو تم پر ہوا ہے ، جبکہ اس نے تم میں بہت ہے نبی پیدا کئے اور اس نے تم میں بادشاہ بنایا اور تمہیں وہ کچھ دیا جو دنیا جہاں میں کسی کو بھی نہیں دیا ۔ اے میری قوم! تم اس پاک زمین میں داخل ہو جاؤ جو اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے لکھ دی ہے اور پیٹھ پھیر کر واپس نہ لوٹو ور نہ خسارے میں پڑ جاؤ گے ۔

تر تُدُوا: تم بهرجاؤ - تم لوث جاؤ - إِرْ تِدُادُ ہے مضارع اَدُبُارِ كُمْ: تنہاری بیٹھیں - بنہاری پشتیں - واحد دُ بُرو

فَتُنْفُلِبُوا: پس تم پر جاؤے۔ پس تم پلٹ جاؤے۔ اِنْقِلاَبُ ہے ماضی۔

ربط ایات: گزشته آیتوں میں اس عبد و میناق کا ذکر تھا جو بنی اسرائیل سے الله تعالیٰ اور اس کے رسولوں کے بارے میں لیا گیا تھا۔ بھران کی عام عبد شکنی اور میناق کی خلاف ورزی اور اس بر سزاؤں کا بیان تھا۔ ان آیتوں میں ان کی عبد شکنی کا ایک خاص واقعہ مذکور ہے۔ ان آیتوں میں ان کی عبد شکنی کا ایک خاص واقعہ مذکور ہے۔ تشریح: جب فرعون اور اس کالشکر دریا میں غرق ہوگئے اور حضرت موسی اور بنی اسرائیل فرعون کی غلامی سے نجات پاکر مصر کی حکومت کے مالک بن گئے تو الله تعالیٰ نے ان پر مزید انعام فرمانے اور ان کا آبائی وطن ملک شام بھی ان کے قبضہ میں دینے کے لئے ان کو حضرت موسی کے ذرابعہ حکم دیا کہ وہ جباد کی نیت سے ارض مقدس یعنی ملک شام میں داخل ہوں اور ساتھ ہی ان کو در بیا سرجاد میں فتح کی خوشخری بھی سنادی ۔ اس کے باوجود انہوں نے نافر مانی گی ۔ اس جباد میں فتح کی خوشخری بھی سنادی ۔ اس کے باوجود انہوں نے نافر مانی گی ۔

ان آیتوں میں حضرت موئی کی طرف ہے اپنی قوم کو اسی جہاد کے لئے ترغیب دلانے اور آمادہ کرنے کا بیان ہے۔ چنائی حضرت موئی نے اپنی قوم کو اللہ تعالیٰ کی تعمتیں یاد دلا کر ، اطاعت خداو ندی کی طرف مائل کرنے کے لئے فرما یا کہ اے میری قوم! تم اللہ تعالیٰ کے اس انعام کو یاد کرو کہ اس نے تم میں تہمیں میں ہے ایک کے بعد ایک نبی بھیجا جو تہمیں دعوت تو حید و ایمان دیتے رہے اور اللہ تعالیٰ نے ان انبیا، کے ذریعہ تہمیں بدایت و عزت عطافر مائی اور تہمارے اندر بادشاہ بنائے اور تہمیں جاہ و حشم اور خادموں والا بنایا اور تہمیں وہ سب کچھ عطافر مایا جو تہمارے زمانے میں کسی اور کو تہمیں دیا۔

نبوت سے بڑھ کر کوئی دینی نعمت نہیں اور بادشاہت سے بڑھ کر کوئی دنیوی نعمت نہیں ۔ اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو ان دونوں نعمتوں سے نوازا ۔ حضرت موسی علیہ السلام سے پہلے بنی اسرائیل فرعون کے غلام تھے ۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کے ذریعہ نہ صرف ان کو فرعون کی غلامی سے نجات دی بلکہ ان کو ان کے ملک اور ان کی تمام املاک کا مالک بھی بنا دیا اور اس کے علاوہ اس زمانے کے جتنے لوگ تھے ان سب سے زیادہ نعمتیں بھی ان کو عطافرمائیں ۔ اور اس کے علاوہ اس زمانے کے جتنے لوگ تھے ان سب سے زیادہ نعمتیں بھی ان کو عطافرمائیں ۔ مثلاً انہیا۔ کی برکت سے اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل ہونا، دنیا میں عزت و بزرگی ملنا، من و سلویٰ اترنا، باد لوں سے سایہ کرنا، دریا کو پھاڑ کر راستہ بنانا، پتھر سے بارہ چشے برآمد ہونا، ان کے دشمنوں پر طرح کے عذاب نازل ہونا ۔ یہ سب وہ انعامات بیں جو اس زمانے میں بنی اسرائیل کے علاوہ کسی اور کو عطافہیں فرمائے ۔

مچر حضرت موئ نے اپنی قوم سے فرمایا کہ تم ارض مقدس میں داخل ہو کر وہاں کے

لوگوں سے جہاد کرو۔ اللہ تعالیٰ بہیں ان پر غلبہ دے گااور بہیں اس سرزمین کا قبضہ بھر مل جائے گا کیو بکہ اللہ تعالیٰ نے اس مقدس سرزمین میں داخل ہو نا بہارے لئے لکھ دیا ہے۔ پس تم اللہ تعالیٰ کی حکم عدولی کرتے ہوئے مصر کی طرف یا کسی اور طرف پشت پھیر کرنہ لوٹو ورنہ تم دونوں جہاں کے ثواب سے محروم ہو جاؤگے۔

(حقانی ۲/۲۱۵ مظهری ۵۰/۳، معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حلوی ۲/۳۱۸)

### يهو د كااظهارِ بز د لي

٢٣،٢٢ قَالُوْا يُمُوسَى إِنَّ فِيهَا قُوماً جَبَّارِيْنَ قُوْوَا مِنْهَا فَإِنَّا لَنْ نَّدُخُلَهَا حَتَىٰ يَخُرُجُوْا مِنْهَا فَإِنَّا لَا خِلُونَ ٥ حَتَىٰ يَخُرُجُوْا مِنْهَا فَإِنَّا لَا خِلُونَ ٥ حَتَىٰ يَخُرُجُوْا مِنْهَا فَإِنَّا لَا خِلُونَ ٥ قَالَ رَجُلُنِ مِنَ الَّذِيْنَ يَخُافُونَ اَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ الْبَابَ وَفَاذَا دَخُلُتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَلِبُونَ هَ الْخُلُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ وَفَاذَا دَخُلُتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَلِبُونَ هَ الْدُخُلُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ وَفَاذَا دَخُلُتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَلِبُونَ هَ وَكُلُونَ هَ وَعَلَى اللهِ فَتُوكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ٥ قَالُوا يُمُوسَى إِنَّا وَعَلَى اللهِ فَتُوكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ٥ قَالُوا يُمُوسَى إِنَّا وَعَلَى اللهِ فَتُوكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ٥ قَالُوا يُمُوسَى إِنَّا لَا نَدُ خُلُوا اللهُ فَتُوكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ٥ قَالُوا يُمُوسَى إِنَّا لَا نَدُ خُلُهُ اللهِ فَتُوكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ٥ قَالُوا يُمُوسَى إِنَّا لَا نَدُ خُلُهُ اللهِ فَتُوكَلُوا أَنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ٥ قَالُوا يُمُوسَى إِنَّا لَا لَا لَهُ فَا لَا لَهُ اللهُ اللهُ فَتُوكَلُوا أَلُولُ اللهُ فَيُولُونَ وَ فَيْهَا فَاذُهُ بُ اللهِ فَانُولَا أَنْ مُكُونَا فِيهُا فَاذُهُ بُ اللهُ اللهُ اللهُ فَالَا اللهُ فَاللهُ اللهُ فَالْمُ اللهُ فَا فَاذُهُ اللهُ الله

انہوں نے کہا: اے موئی! بلاشبہ وہاں تو ایک زبردست قوم ہے اور بم وہاں ہرگز داخل نہیں ہوں گے ۔ یہاں تک کہ وہ وہاں سے نکل جائیں ۔ پس اگر وہ وہاں سے نکل جائیں ۔ پس اگر وہ وہاں سے نکل جائیں گے ۔ اس پر ان دو وہاں سے نکل جائیں گے ۔ اس پر ان دو شخصوں نے کہا جو اللہ سے ڈر نے والوں میں سے تھے اور جن پر اللہ نے فضل کیا تھا کہ تم ان پر تملہ کر کے در وازے کی طرف سے داخل ہو جاؤ ۔ پھر جب تم اس میں داخل ہو جاؤ گے تو تم بی غالب رہو گے ۔ اگر تم مومن ہو تو اللہ تعالیٰ بی بر بحروسہ کرو ۔ انہوں نے کہا اے موسی ! ہم تو ہر گز کبھی بھی اس میں داخل بر بمورسہ کرو ۔ انہوں نے کہا اے موسی ! ہم تو ہر گز کبھی بھی اس میں داخل بہو ہا کہ وہوں ہوں گے جب تک وہ لوگ وہاں موجود ہیں ۔ پس تو اور تیرا رب دونوں جاکر لڑو ہم تو یہیں بیٹھے ہیں ۔

جَبّارِين : برك زبردست - سركش لوگ -طاقتور لوگ - جَبْرائ مبالغه - بغوي في كلها

ہے کہ جبار اس کو کہتے ہیں جس پر کوئی زبردستی ند کر سکے اور اس کا مقابلہ ممکن نہ ہو ۔ (مظہری)

أَبِكُا : كَبِي مِيشِهِ

هٰهُنَا:

اس جگہ ۔ یہاں یہ لفظ حرف تنبیہ (حًا) اور اسم ظرف قریب (حُمَّنًا) ہے مرکب

ا قَعِدُ وَنَ : بِيضِے والے \_ قَعْدُ وقَعُورُ كَ اسم فاعل \_

تنفری کے: حضرت موئی ہے ارض مقدس میں داخل ہونے کاحکم سن کر بنی اسرائیل کہنے گئے گے کہ اے موئی، اس سرزمین پر تو بڑے قد آور اور طاقت ور لوگ رہتے ہیں، ہم ان سے مقابلہ نہیں کرسکتے ۔ جب تک وہ لوگ وہاں موجو دہیں، ہم اس شہر میں ہر گز داخل نہیں ہوں گے ۔ پس اگروہ وہاں ہے نکل جائیں تو بھر ہم وہاں جانے کے لئے تیار ہیں ورنہ آپ کے حکم کی تعمیل ہماری طاقت سے باہر ہے ۔

بنی اسرائیل نے جب اپنے نبی کا حکم نہ مانا اور ان سے سخت کا ای اور ہے اوبی کی تو دو شخص جن پر اللہ تعالیٰ کا انعام و اگرام تھا ان کو بچھانے گئے، کیونکہ ان کے دلوں میں اللہ تعالیٰ کا خوف تھا اور وہ ڈرتے تھے کہ کہیں بنی اسرائیل کی اس سرکشی سے اللہ تعالیٰ کا عذاب نہ آجائے۔ انہوں نے بنی اسرائیل سے کہا کہ اگر تم اللہ تعالیٰ پر بھروسہ رکھو گے اور اس کے رسول کی اطاعت کرو گے تو اللہ تعالیٰ اپنی مدد و تائید کے ذریعہ تمہیں ان پر غالب کردے گا اور تم اس شہر میں غلبے کے ساتھ داخل ہو جاؤ گے۔ ہم نے انہیں دیکھا ہے کہ وہ ڈیل ڈول والے ہونے کے باوجود دل کے ساتھ داخل ہو بھاؤ گے۔ ہم نے انہیں دیکھا ہے کہ وہ ڈیل ڈول والے ہوئے دروازے تک کے کردور ہیں۔ ہمذاتم اللہ تعالیٰ پر بھروسہ اور اس کے وعدے کا یقین رکھتے ہوئے دروازے تک کے کردور ہیں ۔ ہمذاتم اللہ تعالیٰ پر بھروسہ اور اس کے وعدے کا یقین رکھتے ہوئے دروازے تک اس اسرائیل اپنی نافرمانی پر مفہو طی سے قائم رہاور حضرت موسیٰ سے کہنے لگے کہ اس زبردست قوم کی موجود گی میں ہم کسی صورت بھی اس شہر میں داخل نہیں ہوں گے۔ پس تم اور ہم اور ہم تو یہیں بیٹھے ہیں ۔ حضرت موسیٰ اور حضرت ہارون نے ان کو بہت بھی ایا مگر وہ نہ مانے ۔ (ابن کشر ہم تو یہیں بیٹھے ہیں ۔ حضرت موسیٰ اور حضرت ہارون نے ان کو بہت بھی ایا مگر وہ نہ مانے ۔ (ابن کشر ہم تو یہیں بیٹھے ہیں ۔ حضرت موسیٰ اور حضرت ہارون نے ان کو بہت بھی ایا مگر وہ نہ مانے ۔ (ابن کشر ہم تو یہیں بیٹھے ہیں ۔ حضرت موسیٰ اور حضرت ہارون نے ان کو بہت بھی ایا مگر وہ نہ مانے ۔ (ابن کشر ہم تو یہیں بیٹھے ہیں ۔ حضرت موسیٰ اور حضرت ہارون نے ان کو بہت تھی ای مقال ہم اس اس نے ۔ (ابن کشر ہم تو یہیں بیٹھے ہیں ۔ حضرت موسیٰ اور حضرت ہارون نے ان کو بہت تھی ای مقال ہم اس اس نے ۔ (ابن کشر کی ایک کے اس کر اس کے سے دو کو بی مقال ہم کی میں اس کے دو کو بی کی دو کو بی کی دو کو بی کی کی دو کو بی کی کی دو کو بی کھیں کے دو کی کی دو کو بی کی دو کو بی کی کی کی دو کو کی دو کی کی دو کو بی کی کی دو کی کی کی دو کو کی دو کی کی دو کو کی دو کی دو کی کی دو کی کی دو کی دو کی کی دو کی دو

### حضرت موسیٰ کی التجاء

٢٥ قَالَ رَبِّ إِنتِي لَا اَمْلِكُ إِلاَّ نَفْسِى وَاجِى فَافْرُقَ بَيْنَنَا وَبَيْنَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ ال

(حضرت) موسیؓ نے کہا: اے میرے رب! مجھے اپنے اور اپنے بھائی کے سواکسی پر اختیار مہیں ۔ پس تو ہمارے اور اس نافر مان قوم کے در میان جدائی کر دے

تعشری جب بن اسرائیل اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے حکم کی خلاف ورزی ہے کسی طرح بازنہ آئے اور ارض مقدس میں داخل ہونے کے لئے آمادہ نہ ہوئے تو حضرت موئی نے اللہ تعالیٰ کے سامنے ان سے بیزاری کا اظہار کیا کہ اے میرے رب! مجھے تو صرف اپنی جان پر اور اپنے بھائی کے سامنے ان سے بیزاری کا اظہار کیا کہ اے میرے رب! محھے تو صرف اپنی جان پر اور اپنے بھائی پر اختیار ہے ۔ ان نافر مانوں پر میرابس مہیں چلتا کہ ان کو تیری فرماں برداری پر مجبور کر سکوں ۔ پس تو میرے اور میری قوم کے ان فاسق و بدکار لوگوں کے درمیان جدائی کردے ۔

### نافرمانی کاانجام

٢٦- قَالَ فَانِهَا مُحَرَّمَةً عَلَيْهِمُ اَرْبَعِيْنَ سَنَةً يَيَهُونَ فِي الْأَرْضِ فَكَ الْكُومِ الْفُسِيَيْنَ سَنَةً يَيَيَهُونَ فِي الْكُرْضِ فَكَالَتُ الْسَعْلَى الْقُومِ الْفُسِيَيْنَ ٥ الله تعالى فَ فرماياكه پس اب يه لوگ چاليس برس تك اس ملك ع محروم ربين گ دي يونهي زمين مي سرگردان ربين گ ديوآپ اس نافرمان قوم پر ربين گ ديوآپ اس نافرمان قوم پر رنجيده نه بون د

یَتِیْ اَفْوْنَ : وہ سرگرداں رہیں گے۔وہ پریشان پھریں گے۔ مضارع توافسوس کرتا ہے تو رنجیدہ ہوتا ہے۔ اُس سے مضارع توافسوس کرتا ہے تو رنجیدہ ہوتا ہے۔ اُس سے مضارع تعملی نے حضرت موسی کی دعا قبول فرمائی اور فرمایا کہ اب یہ لوگ اس سرزمین سے محروم کر دیئے گئے۔ نہ صرف یہ کہ یہ لوگ ملک شام نہ جاسکیں گے بلکہ اب اگریہ اپنے وطن مصر کی طرف لو مُنا چاہیں گے تو وہاں بھی نہ جاسکیں گے اور چالیس سال تک اس وادی تیہ میں مصر کی طرف لو مُنا چاہیں گے تو وہاں بھی نہ جاسکیں گے اور چالیس سال تک اس وادی تیہ میں

سرگر داں رہیں گے ۔ ان کو کسی طرح بھی اس وادی کی حدود سے نکلنے کار استہ نہ ملے گا۔

چنائچ یہ لوگ چالیس سال تک اس وادی تیہ سے نکلنے کی تگ و دوکرتے رہے مگر نہ تو یہ اس سے نکل کر اپنے وطن مصر جاسکے اور نہ ارض مقدس پہنچ سکے ۔ ہو تا یہ تھا کہ سارا دن سفر کے بعد جب شام ہوتی تو معلوم ہو تا کہ گھوم بچر کروہ اسی مقام پر پہنچ گئے ہیں جہاں سے صبح کو چلے تھے ، حالانکہ اس میدان کارقبہ بعض روایتوں میں ۳۰× ۱۰ فریخ بتایا گیا ہے جو تقریباً ۹۰ × ۲۷ مربع میل کے برا بر ہو تا ہے اور بعض روایتوں میں اس کارقبہ ۳۰× ۱۸ مربع میل بتایا گیا ہے حضرت مقاتل کے برا بر ہو تا ہے اور بعض روایتوں میں اس کارقبہ ۳۰× ۱۸ مربع میل بتایا گیا ہے حضرت مقاتل کے بیان کے مطابق بنی اسرائیل کی تعداد ۱۲ لا کھ تھی ۔ (مظہری ۲۲ میں ۱۸ مربع میل بتایا گیا ہے حضرت مقاتل کے بیان کے مطابق بنی اسرائیل کی تعداد ۱۲ لا کھ تھی ۔ (مظہری ۲۲ میا کہ ۲۰ کہ ۲۰ میا کہ ۲۰ کہ ۲۰ میا کہ ۲۰ میا کہ ۲۰ میا کہ ۲۰ کہ ۲۰ میا کہ ۲۰ کہ ۲۰ کہ ۲۰ میا کہ ۲۰ کہ ۲۰ میا کہ ۲۰ کہ ۲۰

جب بنی اسرائیل کو وادی ستے میں بھٹکتے ہوئے چاکئیں سال ہو گئے اور ان کی سزا کی میعاد پوری ہو گئی اور بنی اسرائیل کامن و سلوی سے دل بھر گیا تو انہوں نے حضرت موسی علیہ السلام سے سبزیوں ، ترکاریوں وغیرہ کامطالبہ کیا تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو حکم ہوا کہ یہ تو عام سی چیزیں ہیں کسی بھی بستی سے مل جائیں گی ۔ لہذا اپنی مطلوبہ اشیا، حاصل کرنے کے لئے کسی بستی میں چلے جاؤ جسیا کہ سور قابقرہ کی آیت نمبر الامیں ارشاد ہے:

وَإِذْ قُلْتُمْ لِيمُوسَىٰ لَنُ نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَّاحِدٍ فَادْعُ لَنَا كَرُبُكُ مِنْ بَقُلِهَا وَقِثْاء بَهَا وَقَرْعَ مِنْ بَقُلِهَا وَقَرْقَاء بَهَا وَقَرْعَ مَا تَنْفَيْدِ لَوْنَ الْفَرِي الْفَرْقُ مَنْ بَقُلِهَا وَقَرْقَاء بَهَا وَفَقَاء بَهَا وَفَقَوْمِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا وَقَلْ الْتُدُولُ وَنَا الْفَرْقُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ

چنائ حضرت موسیٰ علیہ انسلام بنی اسرائیل کو لے کر ایک بستی کی طرف روانہ ہوگئے ۔ (جلالین صفحہ ۱۳، مواہب الرحمن ۱۷۶۷)

بستی کے قریب پہنچ کر حضرت موسیٰ علیہ السلام نے ان کو اللہ تعالیٰ کا حکم سنایا کہ جس بستی

کاتم نے قصد کیا ہے اب تم اس میں سجدہ کرتے ہوئے اور لفظ حِظَّنَة کہتے ہوئے (گناہوں سے توبہ کرتے ہوئے) داخل ہوجاؤ۔ جیسا کہ سور قابقرہ کی آیت نمبر ۵۸ میں ارشاد ہے:

وَإِذْ قُلْنَا اذْ خُلُوا لَهٰذِ لِا الْقَرِيَةَ فَكُلُوا مِنْهَا حَيثُ شِنْتُمْ رَغَدًا وَلَا مِنْهَا حَيثُ شِنْتُمْ رَغَدًا وَادْ خُلُوا الْبَابَ سُجَّدًا وَقُولُوا حِطَّةً نَّغُولُكُمُ خَطْلِكُمُ اوْسَنَزِيدُ الْمُحْسِنِيْنَ ٥

اور (وہ وقت یاد کرو) جب ہم نے کہا کہ اس بستی میں داخل ہو جاؤ اور اس میں جہاں سے چاہو بافراغت کھاؤ اور بستی کے در وازے میں سجدہ کرتے ہوئے اور اپنے گناہوں سے توبہ کرتے ہوئے داخل ہونا۔ ہم تمہاری خطائیں معاف کر دیں گے۔ دیں گے۔ اور عنقریب ہم نیکی کرنے والوں کو اور زیادہ دیں گے۔

پس اگرتم نے ہماری ہدایت پر عمل کیااور اپنی پستی اور گناہوں اور میری نعمتوں کا اقرار کیا اور مجھے سے اپنے گناہوں کی معافی اور بخشش طلب کی تو، چونکہ یہ چیزیں مجھے بہت پسند ہیں، اس لئے میں متہاری خطاؤں کو معاف کر دوں گا اور ہمہارے حق میں اپنی نعمت زیادہ کر دوں گا اور متہبیں ارض مقدس عطاکر دوں گا ۔ مگر بنی اسرائیل کو ثواب و مغفرت کے مقابلے میں سبزیوں، ترکاریوں اور گہوں و غیرہ کی زیادہ خواہش تھی، اس لئے وہ ہث دھرمی اور نافر مانی پر قائم رہ اور بستی میں داخل ہوتے وقت وہ چُھُو ؓ (بخشش مانگتے ہوئے، تو بہ کرتے ہوئے) کی بجائے چُنطَۃؓ (گہوں) کہنے گئے ۔ پس اللہ تعالیٰ نے ان ظالموں کی نافر مانی اور فسق و فجور کی وجہ سے ان پر عذاب (گہوں) کہنے گئے ۔ پس اللہ تعالیٰ نے ان ظالموں کی نافر مانی اور فسق و فجور کی وجہ سے ان پر عذاب نازل فرمایا اور وہ اپنے کفر اور بداعمالیوں کی بنا پر نہ صرف ثواب و مغفرت سے محروم رہے بلکہ ان کو ارض مقدس میں داخل ہو نافجی نصیب نہ ہوا ۔ (ابن کشیر ۹۹ / ۱، مظہری ۱۲ / ۱۷)

### ہابیل و قابیل کی قربانی

٢٠ وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا ابْنَى ادَمُ بِالْحَقِّ اِذْ قَرَّ بَاقُرُ بَانًا فَتُقَبِّلُ مِنَ الْأَخَرِ قَالَ لاَ قُتُكُنَّكَ عَقَالُ إِنَّمَا كَا تُعَبِّلُ مِنَ الْأَخَرِ قَالَ لاَ قُتُكُنَّكَ عَقَالُ إِنَّمَا كَا تُقَبِّلُ اللهِ مِنَ الْأَخَرِ قَالَ لاَ قُتُكُنَّكَ عَقَالُ إِنَّمَا كَا تَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَقِينَ ٥

اور آپ ان کو (حضرت) آدم علیہ السلام کے دونوں بیٹوں کا قصہ بھی تھیک

تھیک پڑھ کر سنادیجئے جب دونوں نے ایک قربانی پیش کی ۔ سو ان میں سے ایک کی (قربانی) قبول نہ ہوئی ۔ وہ ایک کی (قربانی) قبول نہ ہوئی ۔ وہ ایک کی (قربانی) میں بچھے ضرور قبل کروں گا۔اس (ہابیل) نے جواب دیا کہ اللہ تو صرف بر ہمیز گاروں کی قربانی قبول فرماتا ہے ۔

ربط آیات: گزشته آیتوں میں اہل کتاب کے اس فحزو دعوے کار د فرمایا گیا کہ ہم الله تعالیٰ کے لاڈ لے بیٹے ہیں۔ آئندہ آیتوں میں حضرت آدم علیہ السلام کے دو بیٹوں بابیل اور قابیل کا واقعہ مذکور ہے۔ یہ دونوں حضرت آدم کے صلبی بیٹے تھے ، مگر جس نے اطاعت کی وہ مقبول ہوا اور جس نے نافرمانی کی وہ مرد و د ہوا اور حضرت آدم کا بیٹا ہو نااس کے کچھ کام نہ آیا۔ لہذا یہ گھنڈ کے ہم پیغم روں کی اولاد ہیں ذرا بھی فائدہ مند نہیں۔ نیزاس واقعہ سے بنی اسرائیل کو نصیحت کرنا مقصود ہے کہ حسد کا انجام براہو تا ہے۔ لہذا تم آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کے فضل و کمال پر حسد کرنے کی بچائے اس پر نظر کرو کہ آپ بالکل امی ہیں۔ کسی کتاب کو پڑھ بھی نہیں سکتے مگر اس کے باوجود کر بیان عبرارے سامنے توریت و انجیل کے مخفی علوم اور بنی اسرائیل کے گزشتہ واقعات کو اس طرح بیان فرماتے ہیں کہ عنہارے علما، فضلاء کو انکار کی مجال نہیں۔ آخر غور تو کرو کہ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کو یہ باتیں الله تعالیٰ کے سواکس نے بتائیں۔

تعفری جائے گئے ہے۔ حضرت حوّا کے بطن سے ہر تمل میں ایک لڑکا اور ایک لڑکی پیدا ہوتے تھے اور ان کے لئے حکم یہ تھا کہ ایک تمل کے لڑکے کا دوسرے تمل کی لڑک سے نکاح کر دیں۔ جڑواں بہن بھائی کا آپس میں نکاح جلال نہ تھا۔ سب سے پہلے لڑکے قابیل کے ساتھ جو لڑکی پیدا ہوئی وہ بہت خوبصورت تھی اور دوسرے لڑکے ہابیل کے ساتھ جو لڑکی پیدا ہوئی وہ خوبصورت نہ تھی۔ دستور کے مطابق حضرت آدم نے ہابیل کی بہن کا قابیل کے ساتھ اور قابیل کی بہن کا ہابیل کے ساتھ نکاح کرنا چاہا مگر قابیل اس پر راضی نہ ہوااور وہ ہابیل کا دشمن ہو گیا اور اصرار کرنے نگا کہ جو لڑکی اس کے ساتھ پیدا ہوئی ہے وہی اس کے نکاح میں دی جائے۔ حضرت آدم علیہ السلام نے اس کو اس سے منع فرمادیا اور کہا کہ یہ ترے لئے حلال نہیں مگر وہ نہ مانا۔

حضرت آدم نے اختلاف رفع کرنے کے لئے یہ صورت تجویز فرمائی کہ تم دونوں اللہ تعالیٰ کے لئے اپنی قربانی پیش کرو۔ جس کی قربانی قبول ہو جائے گی یہ لڑکی اسی کو دی جائے گی ۔ اس زمانے میں قربانی قبول ہونے کی واضح علامت یہ تھی کہ آسمان سے ایک آگ آکر قربانی کو کھالمیتی تھی

جس قربانی کو آسمانی آگ نه کھاتی وہ نامقبول بھی جاتی تھی ۔ چنا پنہ دونوں نے قربانی کے ۔ بابیل کے پاس بھیڑ، بکریاں تھیں اس لئے اس نے خوش دلی کے ساتھ ایک بہایت عمدہ اور فربہ دنبہ قربانی کر کے پہاڑ پر رکھ دیا ۔ قابیل کاشتکاری کر تا تھا اس لئے اس نے کچھ غلہ قربانی کے لئے پیش کیا ۔ بعض روایتوں میں ہے کہ اس نے خراب غلہ قربانی کے لئے پیش کیااور وہ بھی ہے دلی ہے ۔ پچر آسمان ہے آگر بابیل کی قربانی کو تو کھالیااور قابیل کی قربانی کو مونہی چھوڑ دیااور وہ قبول نہ ہوئی ۔ اس سے قابیل کے دل میں حسد پیدا ہوا اور اس نے اپنے بھائی کو قتل کرنے کا ارادہ کر لیا اور بھائی کو قتل کرنے کا ارادہ کر لیا اور بھائی کو قتل کی دھی دی ۔ بابیل نے جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ پر بمیزگاروں کی قربانی قبول فرما تا ہو ۔ آگر تم پر بمیزگاری اختیار کرتے تو متہاری قربانی بھی قبول ہو جاتی ۔ تم نے ایسا ہمیں کیا اس لئے متہاری قربانی قبول ہو جاتی ۔ تم نے ایسا ہمیں کیا اس لئے متہاری قربانی قبول ہو جاتی ۔ تم نے ایسا ہمیں کیا اس لئے متہاری قربانی قبول ہو جاتی ۔ تم نے ایسا ہمیں کیا اس لئے متہاری قربانی قبول ہو جاتی ۔ تم نے ایسا ہمیں ہوئی ۔ اس میں مراکیا قصور ہے ۔

(مظہری ۹،۷۹،۳/۳،۱۳ کشیر ۳/۳۲،۳۱) ابن ابی الدنیا نے حضرت علی کاار شاد نقل کیا ہے کہ آپ نے فرما یا کہ تقویٰ کے ساتھ کوئی

(چھوٹا اور مخوڑا سا) عمل بھی قلیل نہیں ہوتا ۔ پس جو عمل قبول ہو جائے وہ قلیل کیسے ہو سکتا

ابن ابی حائم نے نقل کیا ہے کہ حضرت ابو در دائے فرمایا کہ اگریہ امر ثابت ہو جائے کہ اللہ تعالیٰ نے میری نماز قبول فرمالی تویہ بات میری نظر میں ساری دنیا اور موجو دات دنیا ہے زیادہ محبوب ہوگی کیونکہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ وہ صرف تقویٰ والوں کاعمل قبول فرماتا ہے۔

ابن عساکڑنے فرمایا کہ حضرت ابن مسعودؓ نے فرمایا کہ اگر میرے علم میں آجائے کہ اللہ تعالیٰ میرا ایک عمل قبول فرما رہا ہے تو یہ بات میرے لئے زمین تجرسونے سے زیادہ محبوب ہو گی۔ (مظہری ۳/۷۹)

## ہابیل کا قتل

٣٠،٢٨ لَئِنْ بَسَطُتُ إِلَىٰ يَدَى لِتَقْتُلُنِى مَآ أَنا بِبَاسِطِ يَّدِى اِلْيُكَ لِاَقْتُلَكَ النِّي اَخَافُ اللَّهُ رُبُّ الْعُلَمِينَ ٥ إِنِّي الْرِيدُ اَنْ تَبُوا اللَّهُ وَ اللَّهُ مِنْ اَصْحُبِ النَّارِ ٤ وَذَٰ لِكَ جَزَ آوُا الظّلِمِينَ ٥ فَطُوَّعَتُ لَهُ نَفُسُهُ قَتْلُ اَخِيْهِ فَقَتَلَهُ فَاصُبَحَ مِنَ النَّحْلِمِينَ ٥

اگر تو مجھے قبل کرنے کے لئے اپناہاتھ بڑھائے گاتو میں بچھے قبل کرنے کے لئے اپناہاتھ ہر گز نہیں بڑھاؤں گا۔ میں تو اللہ تعالیٰ ہے ڈر تاہوں جو تمام جہانوں کا پروردگار ہے۔ میں چاہتاہوں کہ تو میرے گناہ اور اپنے گناہ سب اپنے سرلے لے، پھر تو اہل دوزخ میں ہے ہو جائے اور ظالموں کی یہی سزا ہے۔ پس (قابیل) کو اس کے نفس نے اپنے بھائی کے قبل پر آمادہ کر دیا۔ پھر اس نے اس کو قبل کر ہی دیااور وہ خسارہ اٹھائے والوں میں ہے ہو گیا۔

بَسُطُتُ : تونے دراز کیا۔ تونے اٹھایا۔ بُسُطُ سے ماصلی ۔

تَكِيمُوا ؟ تو كمائے ـ تو حاصل كرے ـ تواپنے سرلے لے ـ بُوْ ؛ و بُوا ؟ سے مضارع

فَكُو عُتُ : پن اس نے رغبت دلائی ۔ پن اس نے آماد و كيا ۔ تَكُو نِع ماضى ۔

فَأَصْبَحَ: پن وه بو گيا - إصْبَاحُ عناصى - فعل ناقص ب -

تعشری جی ایس این بین اپنے بھائی قابیل کے مقابلے میں خوب تنو مند اور طاقتور تھا۔ مگر تقوی اور خوف خدا نے اس کو دست درازی سے بازر کھا، اس نے صبر کیا اور اپنے بھائی کا ظلم و زیادتی برداشت کرلی اور اس پر ہاتھ نہ اٹھایا۔ بھر ہابیل نے اپنے بھائی قابیل کو نصیحت کی اور ڈرایا اور خوف دلایا کہ اس کام سے باز آجا ورنہ گنہگار ہو کر جہنم واصل ہو جائے گا کیونکہ میں تو تیرامقابلہ کروں گا نہیں اور تو اپنے دو سرے گناہوں کے ساتھ میرے قبل اور خون ناحق کا سارا گناہ بھی لیخ سرلے گا اور تو بی ظالم مخمرے گا اور ظالموں کا ٹھکانہ دورخ ہے۔ ہابیل کی اس نصیحت کے باوجود قابیل کے نفس نے اس کو دھو کہ دیا اور بھائی کے قبل پر آمادہ کردیا۔ آخر قابیل نے غصے باوجود قابیل کے قبل پر آمادہ کردیا۔ آخر قابیل نے غصے اور حسد میں آگر اپنے بھائی بابیل کو قبل کردیا۔

قابیل نے جب ہابیل کو قتل کرنے کا ارادہ کیا تو اس کی سمجھ میں کچھ نہ آیا کہ کس طرح قتل کرے ۔ ابن جربح کا بیان ہے کہ اس وقت شیطان بھیس بدل کر اس کے سامنے آیا اور ایک پر ندے کو پکڑ کر پر ندے کا سرایک ہتھر پر رکھ کر او پر سے دو سرا پتھر مار دیا ۔ قابیل نے بھی یہ سب کچھ دیکھا اور بھر مابیل کا سر پتھر پر رکھ کر کچل دیا ۔ بعض روایتوں میں آیا ہے کہ قابیل نے سوتے میں ہابیل کو پتھر مار کر قتل کیا ۔ بھر قتل کے اس جرم کی بنا پر وہ خسارہ اٹھانے والوں میں سوتے میں ہابیل کو پتھر مار کر قتل کیا ۔ بھر قتل کے اس جرم کی بنا پر وہ خسارہ اٹھانے والوں میں

سے ہو گیا۔ دنیامیں بھی ساری عمر مارا مارا بھر تار ہااور آخرت کے اعتبار سے بھی جنت کی بجائے دوزخ حاصل کی۔(مظہری ۸۰۔ ۸۲ - ۳)

حضرت ابن مسعودؓ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص ظلم سے قتل کیاجاتا ہے اس کے خون کا ایک حصہ حضرت آدمؑ کے پہلے بیٹے (قابیل) کی گردن رہوتا ہے کیونکہ قتل کادستور سب سے پہلے اس نے ایجاد کیا۔

(مظهري بحواله بخاري شريف ۸۴ / ۳)

## د فن کی تدبیر

سو فَبَعَثَ الله عُرَابًا يَّبُحثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيَهُ كَيْفَ يُوَارِي اللهِ عَمَالُهُ عُرَابًا يَبُحثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيهُ كَيْفَ يُوَارِي سَوْءَ لَا يُويُلَتني اَعَجَزُتُ اَنْ اَكُونَ مِثْلَ لَهٰذا الْغُرَابِ فَا وَارِي سَوْءَ لَا الْخِيءَ فَاصَبَحَ مِنَ النَّدِمِيْنَ وَ اللهِ الْغُرَابِ فَا وَارِي سَوْءَ لَا الْخِيءَ فَاصَبَحَ مِنَ النَّدِمِيْنَ وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَالللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

عُرُابًا: كوا جمع أغُرابُ -

كَيْحُثُ : وه كلودتاب - وه كريدتاب - بَحْثُ ع مضارع

يوارى: وودهائلآب ووچهالاب مواراة كمارع

سُوْءَة : لاش، عيب، رسوائي، جمع سُوْاتُ

تنظرت جند قابیل کی بچھ میں نہ آیا کہ بھائی کی لاش کو کس طرح چھپائے ۔ پس اللہ تعالیٰ نے ایک قتل کے بعد قابیل کی بچھ میں نہ آیا کہ بھائی کی لاش کو کس طرح چھپائے ۔ پس اللہ تعالیٰ نے ایک کوے کو بھیجاجس نے زمین کھود کر اس میں ایک مرے ہوئے کوے کو رکھ کر اس پر مٹی ڈال دی ۔ کوے کو بھیل کو دیکھ کر قابیل کی بچھ میں بھی بات آگئی اور وہ لینے نفس پر ملامت کرتے ہوئے کہنے دگا کہ ہائے افسوس میں اس کوے سے بھی گیا گزر اہوں کہ لینے بھائی کی لاش کو نہ چھپاسکا، پچر

وہ اس پر پشیمان ہو گیا۔ بعض نے کہا کہ وہ بھائی کی جدائی پر پشیمان ہوا اور بعض نے قتل پر پشیمان ہو نامراد لیا ہے۔ تاہم قتل پر پشیمان ہونے سے یہ مراد نہیں کہ اس کو اپنے جرم پر ندامت ہوئی اور اس نے اپنے فعل کو گناہ تصور کیا، بلکہ ندامت اس بات پر ہوئی کہ اس فعل کے ارتکاب سے ماں باپ کی ناراضگی کے سواکچے حاصل نہیں ہوا۔ پھر اس نے ایک گڑھا کھو دکر اپنے بھائی کی لاش کو اس میں دفن کر دیا۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے کوے کو قابیل کامعلم و رہنما اور قابیل کو اس کاشاگرد بنادیا اور یہ کہ قابیل اللہ تعالیٰ کی نظر میں کوے سے بھی زیادہ حقیرتھا۔ (مظہری ۸۲ / ۱۷)

### حیاتِ انسانی کی عظمت

٣٠ مِنُ أَجُلِ ذُلِكَ الْكَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي السَّرَاءِيلَ أَنَهُ مَنُ قَتَلَ نَفْساً

كِفَيْرِ نَفْسٍ أَوْفَسَادٍ فِي أَلاَرْضِ فَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً وَمَنْ أَحْيَا هَا فَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَانَّمَا آخَيَا النَّاسَ جَمِيْعاً وَلَقَدْ جَآءَتُهُمُ

رُسُلُنَا بِالْبَيِّنْ تِ وَثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مَيِّنُهُمْ بَعْدَ ذُلِكَ فِي أَلاَرْضِ

لَمُسُر فُونَ ٥٠

لَمُسُر فُونَ ٥٠

اس لئے ہم نے بنی اسرائیل کو حکم دیا کہ جو کوئی کسی کو مار ڈالے بغیر کسی جان کے بدلے کے یا زمین پر فساد پھیلانے کے بغیر تو گویا اس نے تمام لوگوں کو قتل کر ڈالا۔ اور جس نے کسی کو بچالیا تو گویا اس نے سب کو بچالیا اور بیشک ہمارے رسول ان کے پاس کھلی نشانیاں لے کر آئے۔ پھراس کے بعد بھی ان میں سے بہت سے لوگ دنیامیں زیادتی کرتے پھرتے ہیں۔

تعشری : اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ حضرت آدم کے اس لڑکے کے بیجا قبل کی وجہ ہے ہم نے بنی اسرائیل کے لئے یہ مقرر کر دیا کہ جو شخص کسی ایک شخص کو قبل کر دیے جس نے نہ کسی کو قبل کیا ہو اور نہ زمین میں فساد پھیلا یا ہو تو گو یا اس نے بدامنی اور خون ناحق کا دروازہ کھول کر سب لوگوں کو قبل کر دیا اور جو شخص کسی کے قبل سے باز رہے اور اسے حرام جانے تو گویا اس نے سب لوگوں کو زندہ رکھا اور اپنے عمل سے امن و حیات کا دروازہ کھولا ۔ پس کسی شخص کے قبل سے باز رہنے یا کسی کو کسی ظالم قاتل کے ہاتھ سے بچالینے کا ثواب اتنا ہے جتنا کہ شخص کے قبل سے باز رہنے یا کسی کو کسی ظالم قاتل کے ہاتھ سے بچالینے کا ثواب اتنا ہے جتنا کہ

سارے جہاں کے لوگوں کو زندہ کرنے کا۔

بنی اسرائیل چونکہ قبل و خونریزی ہے بہیں ڈرتے تھے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان کو حکم یاد دلایا اور کہا کہ تم ہزاروں نبیوں کو قبل کر چکے ہوں اور اب اللہ تعالیٰ کے رسول برحق محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے قبل کی فکر میں ہو۔ بلاشبہ ہمارے پیغمبران کے پاس صاف احکام اور کھلے معجزے لے کر آ چکے ہیں، پھر بھی ان میں ہے بہت ہے لوگ فتنہ و فساد اور ظلم و تعدی ہے باز نہیں آتے۔

ابن ماجہ میں حضرت براء بن عازبؓ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک (کل) دنیا کی تباہی ایک مومن کے ناحق خون کے مقابلے میں حقیرہے ۔

ابن ماجہ نے لکھا ہے کہ حضرت عبداللہ بن عُمِّر نے فرمایا کہ، "میں نے د مکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کعبہ کا طواف کر رہے تھے اور فرما رہے تھے کہ تو کیسا پاکیزہ ہے، تیری خوشبو کسی اچی ہے، تیری عظمت کس قدر بڑی ہے، تیری عزت کتنی عظیم ہے ۔ لیکن قسم ہے اس کی جس کے ہاتھوں میں میری جان ہے، مومن کے مال وخون کی عزت و حرمت تیری حرمت سے بڑھ کر ہے۔ (مظہری ۱۹۸۷)۔

### بشرعی سزائیں

٣٣،٣٣ اِنَّمَا جَزَّ وَّالَّذِيْنَ يُحَارِ بُوْنَ اللَّهُ وَرُسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَاداً أَنُ يُّقَتَّلُوْاً أَوْيُصَلَّبُواۤ أَوْ تُقَطَّعَ أَيُديُهُمْ وَارْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافِ اَوْيُنَفُوا مِنَ الْارْضِ وَلَاكِ كَهُمْ وَارْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافِ اَوْيُنَفُوا مِنَ الْارْضِ وَلَكَ كَهُمْ لِكَ لَهُمْ فِي الْاجْرَةِ عَذَابٌ عَظِيمً لَى اللّهُ اللّهُ عَذَابٌ عَظِيمً لَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَقَاعُلُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَقَاعُلُمُ وَاعْلَيْهُمْ وَقَاعُلُمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَقَاعُلُمُ وَاعْلَيْهُمْ وَقَاعُلُمُ وَآانَ اللّهُ عَظِيمً وَقَاعُلُمُ وَآانَ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَقَاعُلُمُ وَآانَ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَقَاعُلُمُ وَآانَ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَقَاعُلُمُ وَآانَ اللّهُ عَلَيْهُ وَيُرْوَى عَلَيْهُمْ وَقَاعُلُمُ وَآلَنَ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَيْ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَلّا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا مِنْ قَاعُلُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا مِنْ قَالِمُ اللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

بیشک جو لوگ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) سے لڑائی کرتے اور زمین میں فساد پھیلاتے بھرتے ہیں تو ان کی یہی سزاہے کہ ان کو قتل کر دیا جائے یا ان کو سولی دی جائے یا ان کے ہاتھ اور پاؤں مخالف جانب سے
کاٹ دیئے جائیں یا وہ ملک سے نکال دیئے جائیں ۔ یہ تو ان کی دنیا میں رسوائی
ہے اور آخرت میں تو ان کے لئے بڑائی سخت عذاب ہے ۔ مگر جو لوگ توبہ کر
لیں اس سے پہلے پہلے کہ تم ان پر قابو پاؤ تو جان لو کہ بیشک اللہ تعالیٰ بخشنے والا
مہر مان ہے ۔

میکارِ جون : وہ جنگ کرتے ہیں ۔ وہ لڑتے ہیں ۔ محکار کہا ہے مضارع ۔ محاربہ تحریق ہے ۔ مضارع ۔ محاربہ تحریق ہے ۔ مناورہ میں ماخوذ ہے ۔ اس کے اصل معنی سلب کرنے اور چھین لینے کے ہیں ۔ محاورہ میں طاقت کے ساتھ بدامنی پھیلانے اور سلامتی کو سلب کرنے کا نام محاربہ ہے ۔ فاہر ہے اکا د کا چوری یا قتل و غارت گری ہے امن عامہ سلب بنیں ہوتا بلکہ معماس وقت ہوتا ہے جب کوئی طاقت ور جماعت رہزنی اور قتل و غارت گری پر کھڑی ہو جائے ۔ اس لئے فقہا نے اس سزا کا مستحق صرف اس جماعت یا فرد کو قوت کے قرار دیا ہے جو مسلح ہو کر عوام پر ڈاکہ ڈالے اور حکومت کے قانون کو قوت کے ساتھ تو ڑنا چاہے ۔ دو سرے لفظوں میں اسی کو ڈاکو یا بائی کہاجاتا ہے ۔ انفرادی جوائم کرنے والے چور یا گرہ کٹ اس میں داخل نہیں ۔ اسی طرح مقاتلہ خو نریز لڑائی کو کہا جاتا ہے ، خواہ اس میں کوئی قتل ہو یا نہ ہو اور خواہ اس میں فیمنامال بھی لوٹ لیاجائے ۔ (معارف القرآن ۱۹۱۹ ۳)

یُنْفُوُّا: وہ نکال دیئے جائیں گے۔ نفی کے مف خِرْنی: ذلت، خواری، رسوائی مصدر ہے۔

فشمان نزول: اس آیت کے سبب نزول میں مختلف روایتیں ہیں۔ ابن جریر نے یزید بن ابی جبیب کی روایت سے لکھا ہے کہ عبدالملک بن مروان نے حضرت انس کی خدمت میں عریضہ مجیجا اور اس آیت کے متعلق آپ سے دریافت کیا۔ حضرت انس نے جواب میں لکھا کہ اس آیت کا نزول عربیہ والوں کے متعلق ہواتھا، جہوں نے مرتد ہو کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے چرواہے کو قتل کردیا تھا اور او نٹوں کو ہنکا کرلے گئے تھے۔

امام بخاریؒ وغیرہ نے حضرت انسؓ کی روایت سے لکھا ہے کہ قبیلیہ عکل کے کچھ لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور مسلمان ہوگئے مگر مدینہ کی آب و ہوا ان کو موافق نہ آئی، اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو حکم دیا کہ صدقے کے او نٹوں کے (پڑاؤ کے) پاس جاکر رہیں اور او نٹوں کا دودھ اور پیشاب پئیں ۔ انہوں نے حکم کی تعمیل کی جب تندرست ہوگئے تو مرتد ہو کر چرواہوں کو قتل کر کے او نٹوں کو ہنکا کر لے گئے ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے تعاقب میں آدمی تھیج ۔ جب وہ گرفتار ہو کر آئے تو آپ نے ان کے ہاتھ پاؤں کٹوا دیئے اور آنکھوں میں سلائیاں مچرواکر ان کو حرہ میں پھنکوا دیا ۔ وہ انہائی تشکی (کی حالت) میں پانی مانگتے تھے مگر ان کو پانی نہیں دیا جاتا تھا ۔ آخراسی حالت میں مرگئے ۔ ابو قالبہ نے کہا کہ انہوں نے قتل بھی کیا تھا، مال بھی چرایا تھا، اللہ کے رسول سے جنگ بھی کی تھی اور زمین پر تباہی مچانے کی کوشش بھی کی تھی ۔ سلیمان یتی نے حضرت انس کا قول نقل کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی آنکھوں میں اس لئے سلائی پھروائی تھی کہ انہوں نے بھی چرواہوں کی آنکھوں میں اس لئے سلائی پھروائی تھی کہ انہوں نے بھی چرواہوں کی آنکھوں میں اس لئے سلائی پھروائی تھی کہ انہوں نے بھی چرواہوں کی آنکھوں میں اس لئے سلائی پھروائی تھی کہ انہوں نے بھی چرواہوں کی آنکھوں میں اس لئے سلائی پھروائی تھی کہ انہوں نے بھی چرواہوں کی آنکھوں میں اس لئے سلائی پھروائی تھی کہ انہوں نے بھی چرواہوں کی آنکھوں میں اس لئے سلائی پھروائی تھی کہ انہوں نے بھی چرواہوں کی آنکھوں میں اس لئے سلائی پھروائی تھی کہ انہوں انے بھی چرواہوں کی آنکھوں میں اس لئے سلائی پھروائی تھی کہ انہوں انے بھی چرواہوں کی آنکھوں میں اس لئے سلائی پھروائی تھی کہ انہوں انے بھی چرواہوں کی

ضحات نے کہا کہ اس آیت کا نزول اہل کتاب میں سے ایک قوم کے متعلق ہوا جن کا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے معاہدہ تھامگر انہوں نے معاہدہ توڑ دیا۔ راستے لوٹے اور زمین ر فساد پھیلایا۔

کلبیؒ نے لکھا کہ اس آیت کا نزول ہلال بن عو پیرے قبیلے کے حق میں ہوا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہلال بن عو پیر یعنی ابو برزہ اسلمی سے معاہدہ کیاتھا کہ ابو برزہ کی قوم نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف کسی دشمن کو مدد "صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف کسی دشمن کو مدد " دے گی اور نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف کسی دشمن کو مدد " وے گزرے گا دے گا اور قبیلہ ہلال بن عو پیرکاکوئی آدمی اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے گزرے گا تو وہ مامون رہے گا اور اس کو چھیڑا نہ جائے گا۔

ایک بار قبیلہ کنانہ کے کچھ لوگ اسلام لانے کے ارادے سے چلے اور قبیلہ اسلم کے کچھ
لوگوں کی طرف سے ان کاگزر ہوا ۔ قبیلہ اسلم ، ہلال بن عو میر کاقبیلہ تھا ۔ ہلال اس وقت موجود نہ
تھا ۔ بنی اسلم نے بنی کنانہ والوں پر چڑھائی کر دی اور مال چھین کر ان کو قبل کر دیا ۔ (حضرت)
جرائیل امین یہ خبر لے کرآئے اور ان آیات کا نزول ہوا ۔ (مظہری ۱۹۸۸ ۸۸)

تشریخ : ان آیتوں میں قبل وغارت گری، ڈاکہ زنی اور چوری کی شرعی سزاؤں کا بیان ہے ۔
قرآن کریم کا یہ حکیمانہ اسلوب ہے کہ وہ دنیا کی تعزیرات کی کتابوں کی طرح صرف جرم و سزا کے بیان پر اکتفا نہیں کرتا بلکہ ہر جرم و سزا کے ساتھ خوف خدا اور آخرت کے تصور کو مستحفر کر کے بیان پر اکتفا نہیں کرتا بلکہ ہر جرم و سزا کے ساتھ خوف خدا اور آخرت کے تصور کو مستحفر کر کے

انسان کارخ ایک ایسے عالم کی طرف موڑ دیرا ہے جس کاتصور اس کوہر عیب و گناہ سے پاک کر دیرا ہے۔ قرآن کریم کے اس حکیمانہ اسلوب نے دنیا میں انقلاب برپاکیا اور ایسے انسانوں کا ایک معاشرہ پیداکیاجو اپنے تقدس میں فرشتوں سے بھی اونچامقام رکھتے ہیں۔

شرعی سزاؤں کی قسمیں: شریعت اسلام میں جرائم کی سزاؤں کی تین قسمیں قرار دی گئی ہیں ۔

ا۔ حدوو: قرآن کریم نے جن جرائم کی سزاؤں کو اللہ تعالیٰ کے حق کے طور پر متعین کر کے جاری کیا ہے ان کو حدود کہتے ہیں ۔ ان کی بوری تفصیل و تشریح خود قرآن کریم نے بیان کر دی ہے ۔

حدود کے معاملے میں کسی حاکم و امیریاحکومت کو ادنی سے تغیر و تبدل یا کمی بیشی کا بھی اختیار نہیں اور نہ زمان و مکان کے بدلنے کا ان پر کوئی اثر پڑتا ہے۔ حتیٰ کہ صاحب حق انسان کے معاف کر دینے سے بھی حد ساقط نہ ہوگی۔ مثلاً اگر کسی نے کسی کا مال چوری کیا ہے تو جس کا مال چوری کیا ہے تو جس کا مال چوری کیا ہے اس کے معاف کر دینے سے بھی چوری کی شرعی سزایعنی حد معاف نہ ہوگی۔ شریعت باسلام میں حدود صرف یا نج بیں۔

(۱) ڈاکہ، (۲) چوری، (۳) زنا، (۲) ہمت زنا، (۵) شراب خوری

ان پانچ قسم کے جرائم کی سزاؤں کو حدود کہاجاتا ہے ان میں سے پہلی چار سزائیں تو قرآن کریم میں منصوص ہیں۔ پانچویں حد جو شراب خوری کی ہے وہ اجماع صحابہ کرام سے ثابت ہے۔ جس طرح حدود کی سزائیں اور ان کے نفاذ کا قانون سخت ہے اسی طرح ان جرائم کے ثبوت کی تکمیل کے لئے شرائط بھی مہایت سخت اور کڑی رکھی گئی ہیں۔ ان شرائط میں سے اگر کوئی ایک شرط بھی مفقود ہو تو حد ساقط ہو جاتی ہے بلکہ اگر ثبوت میں ادنی ساشبہ بھی پایا جائے تو حد ساقط ہو

ولا کہ ورمنزنی کی منفرعی سزا: پہلی آیت میں ان لوگوں کی سزا کا بیان ہے جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مقابلہ و محاربہ کرتے ہیں اور زمین میں فساد مچاتے ہیں ۔ لہذا یہ سزاان ڈاکوؤں اور باغیوں پر عائد ہوتی ہے جو اجتماعی قوت کے ساتھ حملہ کر کے امن عامہ کو برباد کریں اور حکومت کے قانون کو علانیہ توڑنے کی کوشش کریں ، مال لو ثنا ، آبر و پر حملہ

کرنا، قتل و خونریزی کرنا، بدامنی پھیلانا وغیرہ سب اس میں داخل ہیں ۔

قرآن كريم في ذاكه اور رمزني كى چار سزائيس ذكر كى بيس:

(۱) ایسے لوگوں کو قُتل کر دیا جائے، (۲) ان کو سولی چڑھا دیا جائے، (۳) ان کے ہاتھ اور یاؤں مخالف جانب سے کاٹ دیئے جائیں، (۴) ان کو زمین سے نکال دیا جائے۔

ان میں سے پہلی تین سزاؤں کے لئے جو الفاظ استعمال ہوئے ہیں وہ تینوں مبالغہ کے صیغے اور باب تفعیل سے ہیں جو فعل کی تکرار اور شدت پر دلالت کرتا ہے ۔ نیز تینوں سزاؤں کے لئے جمع کے صیغے استعمال ہوئے ہیں، جو اس بات کی طرف اشارہ ہیں کہ ان لوگوں کا قتل یا سولی چڑھانا یا ہاتھ پاؤں کا ثناعام سزاؤں کی طرح نہیں کہ جس فرد پر جرم ثابت ہو اس کو سزادی جائے بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ اگر بدامنی پھیلانے والے گروہ کے ایک فرد سے بھی یہ جرم سرزد ہو گیا تو بورے گروہ کے ایک فرد سے بھی یہ جرم سرزد ہو گیا تو بورے گروہ کو قتل یا سولی یا ہاتھ کا شنے کی سزادی جائے گی ۔ نیزیہ شرعی سزاحد کے طور پر نافذ کی جائے گی ۔ نیزیہ شرعی سزاحد کے طور پر نافذ کی جائے گی ۔ نیزیہ شرعی سزاعد کے طور بر نافذ کی جائے گی ۔ نیزیہ شرعی سزا میہ سزامعاف نہ ہوگی ۔ ان سزاؤں میں امام یا امیر کو شرعا اختیار دیا گیا ہے کہ ڈاکوؤں کی قوت و شوک اور جرم کی شدت و خفت کو سامنے رکھ کریہ سزائیں جاری کر سکتا ہے ۔

چوتھی سزاز مین سے نکالنا ہے۔ بعض فقہا کے نزدیک اس کامفہوم یہ ہے کہ الیے لوگوں کو دار الاسلام سے نکال دیا جائے اور بعض کے نزدیک یہ ہے کہ جس مقام پر ڈاکہ ڈالا ہے ان کو دہاں سے نکال دیا جائے۔ حضرت عمر نے ایسے معاملات میں یہ فیصلہ فرما یا کہ اگر مجرم کو اس شہر سے نکال کر، جہاں جرم سرزد ہوا ہے، دو سرے شہروں میں آزاد چھوڑ دیا جائے تو وہ وہاں لوگوں کو سنائے گا۔ اس لئے اس کو قید خانہ میں بند کر دیا جائے ۔ یہی اس کا زمین سے نکالنا ہے کہ زمین میں کہیں جل بھر نہیں سکتا۔ امام ابو حضیہ نے بھی اس کو اختیار فرمایا ہے۔

مذکورہ بالا چاروں سزاؤں کی تفسیر و تشریح میں فقہاء کرام کے مختلف اقوال ہیں۔ جمہور نے حضرت ابن عباسؓ کی تفسیر کو اختیار کیا ہے۔ حضرت ابن عباسؓ نے رہزنوں اور لشروں کے متعلق فرمایا کہ اگر لشیروں نے قتل کیا ہواور مال لیا ہوتو ان کو قتل کیا جائے اور صلیب دی جائے اور اگر صرف مال اور اگر صرف قتل کیا ہو قوان کو قتل کیا جائے ، صلیب نہ دی جائے اور اگر صرف مال لیا ہو قتل نے ہوتو ان کے مخالف سمت کے ہاتھ پاؤں کاٹ دیئے جائیں اور اگر راہ گیروں کو صرف خوفردہ کیا ہواور ان سے مال نہ چھینا ہوتو ان کو جلا وطن کر دیا جائے۔

ہدایہ میں ہے کہ جب رہزن قتل کا ارتکاب بھی کریں اور اموال بھی او ٹیں تو امام کو سزا
میں اختیار ہے کہ پہلے مخالف سمتوں ہے ہاتھ اور پاؤں کائے اور بعد میں قتل کرے یاسولی پر چڑھا
دے یاچاہے تو صرف قتل کرے یاسولی پر لٹکادے ۔ (کمآب السرقہ باب قطع الطریق)

اللہ قصاص کہتے ہیں ۔ قصاص کو بھی خود قرآن کریم نے بوری تفصیل و تشریح کے ساتھ بیان کر دیا
ہے ۔ اس سلسلہ میں اسلام کا عاد لانہ قانون یہ ہے کہ جس نے قتل کا ارتکاب کیا ہو اس کو قصاص
میں قتل کیا جائے ۔ آزاد کے بدلے میں آزاد، غلام کے بدلے میں غلام اور عورت کے بدلے میں
عورت کو قتل کیا جائے ۔ اس طرح زخم کے بدلے میں مسادی زخم کی سزادی جائے ۔ اگر عورت کے بدلے میں قتل کرنا یا اگر قائل غلام ہے تو اس کے بدلے میں مسادی خم کی سزادی جائے ۔ اگر عورت میں مسادی زخم کی سزادی جائے ۔ اگر عورت کے بدلے میں مسادی زخم کی سزادی جائے ۔ اگر عورت میں کی ہوگا ہے ہو گاہ مرد کو اس کے بدلے میں مسادی زخم کی سزادی جائے ۔ اگر عورت کے بدلے میں مسادی زخم کی سزادی جائے ۔ اگر عورت کو تائی کرنا یا اگر قائل غلام ہے تو اس کے بدلے میں مسادی کرنا یا اگر قائل غلام ہے تو اس کے بدلے میں مسادی کرنا یا اگر قائل غلام ہے تو اس کے بدلے میں مسادی کرنا یا اگر قائل غلام ہے تو اس کے بدلے میں مسادی کے بدلے میں قتل کرنا یا اگر قائل غلام ہے تو اس کے بدلے میں قتل کرنا یا اگر قائل غلام ہے تو اس کے بدلے میں قتل کرنا یا اگر قائل غلام ہے تو اس کے بدلے میں قتل کرنا یا آگر قائل غلام ہے تو اس کے بدلے میں قتل کرنا یا آگر قائل غلام ہے تو اس کے بدلے میں قتل کرنا یا آگر قائل غلام ہے تو اس کے بدلے میں قتل کرنا یا آگر قائل غلام ہے تو اس کے بدلے میں قتل کرنا یا آگر قائل کرنا قائل کرنا قائل کرنا گائل کرنا قائل کرنا گائل کر

قرآن و سنت نے قصاص میں بندے کے حق کی حیثیت کو غالب قرار دیا ہے اس لئے قاتل پر قتل کا جرم ثابت ہونے کے بعد اس کو مقتول کے ولی کے حوالے کر دیا جاتا ہے ۔ وہ چاہے تو اس کو قصاص میں قتل کرادے اور چاہے معاف کر دے ۔اس کو دونوں طرح کااختیار ہے ۔

ابی شریح خزائ سے روایت ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص کا کوئی مقتول یا مجروح ہو تو اسے تین باتوں میں سے ایک کا اختیار ہے: (۱) قصاص یعنی بدلہ لے لے ۔اور اگر (ان تین باتوں کے علاوہ) کچھ اور کرنا چاہے تو اسے روک دو۔ اگر ان تین باتوں کے علاوہ) کچھ اور کرنا چاہے تو اسے روک دو۔ اگر ان (تین) میں سے ایک کام کرچکنے کے بعد وہ زیاتی کرے تو ہمیشہ کے لئے جہنی ہو جائے گا۔

معا۔ تعمر پر: جن جرائم کی سزاؤں کا تعین ہمیں فرمایا بلکہ حکام کی صوابدید پر رکھا گیا ہے ان کو شرعی اصطلاح میں تعزیر کہا جاتا ہے۔ تعزیری جرائم کی تفصیلات کے بیان کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حکام وقت کی صوابدید پر چھوڑ دیا گیا ہے۔ تعزیری سزائیں حالات کے تحت بلکی بھی کی جاسکتی ہیں ۔ ان میں حکام کے اختیار ات وسیع بھی کی جاسکتی ہیں ۔ ان میں حکام کے اختیار ات وسیع ہیں ۔

تعزیر کی کم سے کم مقدار ۳ کوڑے ہے اور زیادہ سے زیادہ مقدار طرفین یعنی امام ابو حنیقہ اور امام محمد کے نزدیک ۳۹ کوڑے ہے۔ (ہدایہ کتاب الحدود ۔ فصل تعزیر) آیت کے آخر میں فرمایا کہ ایسے او گوں کے لئے یہ شرعی سزائیں تو دنیا کی ذلت اور رسوائی ہے ۔ آخرت میں جو سزاان کو دی جائے گی وہ اس سے بھی سخت اور دیریا ہو گی ۔

دوسری آیت میں ایک استثنا کا ذکر ہے کہ اگریہ ڈاکو اور باغی، حکومت کے گھیرے میں آنے اور ان پر قابو پانے سے پہلے پہلے جبکہ ان کی قوت و طاقت بحال ہو، توبہ کرلیں، رہزنی اور بغاوت سے باز آجائیں تو ڈاکہ کی یہ شرعی حد ان سے ساقط ہو جائے گی مگر گرفتاری کے بعد کی توبہ معتقب ہمیں، مثلاً اگر کسی نے گرفتاری ہے پہلے توبہ کرلی تو شرعی حد جواللہ تعالیٰ کاحق ہے معاف ہو جائے گی، العبۃ بندے کاحق اگر اس کے ذمہ ہے تو وہ اداکر نا پڑے گا۔ یعنی اگر اس نے کسی کا مال بیا ہے تو وہ مال واپس کرنا پڑے گا یااگر اس نے کسی کو قتل کیا ہے تو قصاص لازم ہو گا۔ العبۃ مال معاف کرنے کاحق مقتول کے اولیا، کوہو گا۔ اگر توبہ معاف کرنے کاحق مقتول کے اولیا، کوہو گا۔ اگر توبہ کے بعد مقتول کا ولی قاتل کو معاف نہ کرے بلکہ قتل کرے تو یہ قتل بطور حد نہ ہو گا بلکہ بطور قصاص ہو گا۔

رہزنی کی حدے علاوہ باقی چار حدود یعنی چوری، زنا، تہمت زنااور شراب خوری توبہ سے معاف نہیں ہوتیں خواہ تو بہ گرفتاری سے قبل ہو یابعد میں ۔ السبۃ آخرت کا گناہ مخلصانہ توبہ سے معاف ہو جاتا ہے ۔ حدود کے معاملے میں نہ تو سفارش کرنا جائز ہے اور نہ سفارش کا سننا ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی سخت ممانعت فرمائی ہے ۔

(معارف القرآن ۱۱۷ - ۱۲۲ / ۳، مظهری ۹ / ۳)

#### قرب إلهي

٣٥- يَا يَكُمُ النَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا الله وَابْتَغُوْآ اِللهِ الْوَسِيلة وَهُوَا اللهِ وَابْتَغُوْآ اِللهِ الْوَسِيلة وَجَامِدُ وَافِئ سَبِيلِم لَعُلَّكُمُ تُفْلِحُونَ ٥

اے ایمان والو! تم اللہ تعالیٰ ہے ڈرتے رہواور اس تک پہنچنے کا وسلیہ (اس کا قرب) تلاش کرواور اس کی راہ میں جہاد کرو تاکہ تم فلاح پاؤ۔

الوسیلة: یه وسل سے مشتق ہے جس کے معنی ملنے اور جزنے کے ہیں ۔ یہ لفظ سین اور صل مطلق صاد دونوں سے تقریبا ایک ہی معنی میں آتا ہے ۔ فرق یہ ہے کہ وصل مطلق

ملنے اور جرئے کے معنی میں ہے اور وسل، رغبت و محبت کے ساتھ ملنے کے لئے استعمال ہوتا ہے ۔ اس لئے وصلیہ ہراس چیز کو کہا جاتا ہے جو دو چیزوں کو ملانے اور جوڑنے کا کام دے، خواہ وہ ملانا اور جوڑنا رغبت و محبت ہے ہو یا کسی اور وجہ ہے ۔ اور وسلیہ کے معنی اس چیز کے ہیں جو کسی کو کسی دو سرے کے حبت و رغبت کے ساتھ ملادے۔

(معارف القرآن بحوالہ لسان العرب و مفردات راغب ۱۲۱ سر العرب و مفردات راغب ۱۲۱ سر العرب و مفردات راغب ۱۲۱ سر العالی کی نافر مانیوں سے بچتے ہوئے اعمال صالحہ کو قرب خداو ندی کاذر بعہ اور وسلیہ بناؤ اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں خوب جہاد کرو، بن اسرائیل کی طرح کم بمت اور بزدل نہ بنو ۔ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی ، اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے محاربہ اور زمین میں فساد پھیلانے کے متراد ف ہے ۔ اس لئے تم اس کی نافر مانی سے بچتے رہواور اس کی راہ میں ظاہری اور باطنی دشمنوں سے ، خواہ وہ نفس ہو یا شیطان یا کفار، سب سے اس کی خوشنودی کے لئے جہاد کرتے رہو تاکہ تم فلاح پاؤ، یعنی اللہ تعالیٰ کی خالص عبدیت، کمال تقوی اور اس کا تقرب تمہیں حاصل ہو جائے ۔

ایک حدیث میں ہے کہ اصل مجاہد وہ ہے جو اپنے نفس سے جہاد کرے اور جہاد ظاہری و باطنی قرب خداو ندی کابہترین ذریعہ ہے ۔

حاکم نے حضرت حذیقہ کی روایت ہے بیان کیا کہ وسلیہ ہے مراد قربت و اطاعت ہے ۔ فریافی، عبد بن حمید، ابن المنذر ّ اور ابن ابی حائم نے حضرت ابن عباس کی بھی یہی تفسیر نقل کی ہے کہ وسلیہ کے معنی تقرب کے بیں ۔ قبادہ ؓ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور اس کی مرصٰی کے احمال ہے اس کا قرب حاصل کرو ۔ ان آئم مفسرین نے اس آیت میں لفظ وسلیہ کے جو معنی بیان کئے بیں ان پر گویا سب مفسرین کا دھماع ہے ۔ پس تقوی اور اعمال صالحہ کو قرب خداوندی کا ذریعہ بناؤ ۔

وسلیہ ، جنت کے اس اعلی ترین مقام کا نام بھی ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے مخصوص ہے اور عرش سے بہت زیادہ قریب ہے ۔

امام احمدٌ نے صحیح سند کے ساتھ حضرت ابو سعید خدری کی صدیث نقل کی کہ رسول الند صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ وسلیہ ، اللہ تعالیٰ کے ہاں ایک درجہ ہے جس سے اونچا کوئی درجہ نہیں ۔ تم التد تعالیٰ ہے د عاکر و کہ الثد تعالیٰ وہ در جہ مجھے عطافر مادے ۔

مسلم نے حضرت عبداللہ بن عمرو بن عاص کی روایت سے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب تم مؤذن کو اذان دیتے ہوئے سنو تو جو لفظ وہ کہنا ہے وہی تم بھی کہو۔ پھر (اذان کے بعد) مجھ پر درود پڑھو۔ جو شخص مجھ پر ایک بار درود بھیج گااللہ تعالی اس پر دس بار رحمت نازل فرمائے گا۔ بھر اللہ تعالی سے میرے لئے وسلیہ طلب کرو۔ وہ جنت کا ایک درجہ ہے جسے صرف ایک ہی بندہ پائے گا۔ مجھے امید ہے کہ وہ بندہ میں ہی ہوں۔ پس جس نے میرے لئے وسلیہ طلب کیااس کے لئے میری شفاعت واجب ہوگئی۔

طبرانی میں حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم اللہ تعالیٰ سے دعا کرو کہ وہ مجھے وسلیہ عطا فرمائے ۔ جو شخص دنیا میں میرے لئے یہ دعا کرے گا، قیامت کے روز میں اس پر گواہ یااس کاسفارشی بن جاؤں گا۔

(مظہری ۹۳/۳،۱۰ بن کثیر ۲/۵۳) ۔

### كفركاانجام

٣٠،٣٦ إِنَّ النَّذِيْنَ كَفَرُ وَالوَانَّ لَهُمْ مَّافِى الْارْضِ جَمِيْعاً وَمُثِلُهُ مَ مُعَهُ لِيفَتُدُوا بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ القِيلَمَةِ مَا تُقُبِّلُ مِنْهُمْ .. وَلَهُمْ عَذَابٌ النَّمُ ٥ يُرِيدُونَ اَنْ يَخُرُ جُوا مِنَ النَّارِ وَلَهُمْ عَذَابٌ مَنْهُا وَلَهُمْ عَذَابٌ مَّقِيمُ ٥ وَمَا هُمْ بِخُرِ جِيْنَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مَّقِيمُ ٥ وَمَا هُمْ بِخُرِ جِيْنَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مَّقِيمُ ٥ وَمَا هُمْ بِخُرِ جِيْنَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مَّقِيمُ ٥

بے شک جو لوگ کافر ہیں اگر ان کے پاس وہ سب کا سب ہو جو زمین میں ہے اور اس کے ساتھ اتنا ہی اور بھی ہو تاکہ وہ اس کو فدیہ میں دے کر قیامت کے عذاب سے چھوٹ جائیں تو وہ ہرگز ان سے قبول نہ کیا جائے گا اور ان کے لئے درد ناک عذاب ہے۔ وہ اس بات کی خواہش کریں گے کہ وہ دوزخ سے نکل درد ناک عذاب ہے۔ وہ اس بات کی خواہش کریں گے کہ وہ دوزخ سے نکل آئیں حالانکہ وہ اس سے کہی بہیں نکلیں گے اور ان کے لئے تو ہمیشہ کاعذاب

لِيفَتَدُولا: تاكه وه فديه دين - تاكه وه بدله دے كر چيوث جائين - إِفْتِدَا، تَے مضارع -

مُنْقِيْمُ: دائل - ابدی - انل ، إِقَامَةُ سے اسم فاعل -لَنْفُو مِنْ كِي اِنْ آيِّنَ عِنْدِي كَافِي مِنْ اللهِ ا

آفشری کے: ان آیتوں میں کافروں کے برے انجام کابیان ہے کہ کافر چند روزہ زندگی اور اس کی لذت و راحت کے لئے جن چیزوں کو ہزاروں جتن کر کے جمع کرنے میں لگے رہتے ہیں پھر بھی وہ سب جمع مہیں ہو پاتیں ۔ اس ناجائز ہوس کا انجام یہ ہے کہ قیامت کے روز جب انہیں سخت برا عذاب دیا جائے گاتو اس وقت اگر وہ روئے زمین کے تمام مال و دولت اور خزانوں اور دفینوں کے مللک ہوں اور اس کے ساتھ ہی اتنا ہی اور ان کو مل جائے اور پھر وہ تمام مال و دولت اور خرینے اور فدیہ خرینے اور دفینے ، لینے آپ کو عذاب الهی ہے بچانے کے لئے فدیہ میں دے دیں تو ان کا اس قدر فدیہ بھی ان کو عذاب سے نہ بچاسکے گا۔ کیونکہ آخرت کی کامیابی رضوت و فدیہ سے نہیں بلکہ تقوی و تقرب الهی اور جہاد فی سبیل اللہ سے حاصل ہوتی ہے ۔

کافر اس روز فلاح و کامرانی کاتصور بھی نہیں کرسکتے ۔ ان کی انہتائی تمنااور آر زو ہو گی کہ وہ دوزخ کی آگ ہے باہر نکل جائیں مگر ان کی بیہ تمنابوری نہ ہو سکے گی اور یہ لوگ کسی صورت بھی عذاب ہے نجات نہ یائیں گے ۔ ان کے لئے دائی عذاب ہے ۔

تعجیجین میں حضرت انس ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ اس دوز فی ہے جس کو سب ہے کم عذاب ہوگا ہو چھے گا کہ اگر تر ہے پاس ساری دنیا کا (مال و ممآع) ہو تو کیا تو اس عذاب ہے چھو شنے کے لئے اس کو اپنے فدیے میں دے دے گا، تو وہ کم کا کہ ہاں۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ میں نے تو بچھے ہے اس ہے کہمیں زیادہ آسان چیز طلب کی تھی کہ تو میر ساتھ کسی کو شریک نہ کرنا، میں بچھے دوز خ میں داخل نہمیں کروں گا بلکہ جنت میں داخل کروں گا مگر تو نے اس آسان چیز کو قبول نہ کیا (لہذا آج بچھے ہے کوئی فدیہ قبول جنت میں داخل کروں گا مگر تو نے اس آسان چیز کو قبول نہ کیا (لہذا آج بچھے ہے کوئی فدیہ قبول بہیں کیا جائے گا)۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی ۲/۳۲۹)، ابن کشیر ۲/۵۳)

#### چوری کی شرعی سزا

٣٨- وَالسَّارِقُ وَالسَّارِ قَةُ فَاقَطَعُوْآ اَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسُبَا
نَكَالاً مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيْزُ حَكِيْمٌ ٥
اورجوكونَي مرديا عورت چوري كرے تو (سزاكے طور بر) ان كيات كاك دُالو

یہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ان کے کئے کی سزاہے ۔ اور اللہ تعالیٰ زبر دست (اور) حکمت والاہے۔

كَسُبًا: ان دونوں نے كمايا، ان دونوں نے كيا - كُنْبُ سے ماصى

نَكَالاً: عذاب-سزا-عبرت

تغشری : قرآن کریم میں اکثر مواقع پر عور توں کے احکام مردوں سے علیحدہ بیان ہمیں کئے گئے بلکہ مردوں کے ذکر میں عور توں کا حکم بھی شامل ہوتا ہے۔ مثلاً نماز، روزہ بچ، زکوۃ اور دیگر احکام میں قرآن کریم کابہی اسلوب ہے۔ مگریماں اور زناکی حدے موقع پر صرف مردوں کے ذکر پر اکتفا ہمیں قرآن کریم کابہی اسلوب ہے۔ مگریماں اور زناکی حدے موقع پر صرف مردوں کے ذکر پر اکتفا ہمیں کیا گیا بلکہ دونوں مصافف کو الگ الگ ذکر کرے صراحت کے ساتھ حکم دیا تاکہ دونوں کے معاملہ میں کسی قسم کاشبہ پیدا نہ ہو۔ اس لئے کہ حدے معاملے میں محض شبہ سے حد ساقط ہو جاتی ہے۔ اگر حدے موقع پر صراحت کے ساتھ عورت کا ذکر مذہوتا تو شبہ پیدا ہوسکتا تھا کہ شاید عورتوں کا علیحدہ ذکر مذہوں کے ساتھ عورتوں کا علیحدہ ذکر میں اسلام کی ساتھ کی ساتھ عورتوں کا علیحدہ ذکر میں اسلام کی ساتھ عورتوں کا علیحدہ ذکر میں اسلام کی ساتھ کا در میں ہوں اسلام کی ساتھ کی ساتھ کا دونوں ہا کہ میں اسلام کی ساتھ کورتوں کا علیم کی خرایا۔ (مظہری 4 اسلام کی ساتھ کی ساتھ کورتوں ہا کے دونوں ہا کہ میں اسلام کی ساتھ کی ساتھ کورتوں کی کا کی ساتھ کی

اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ چوری کاجرم خواہ مرد سے سردد ہو یا عورت سے دونوں صور توں میں سزاکے طور پر عبرت و تنبیہ کے لئے ان کے ہاتھ ، پہنچ پر سے کاٹ دیئے جائیں ۔ چور کو دی جانے والی یہ سزاچوری کئے ہوئے مال کاعوض اور بدلہ نہیں بلکہ یہ چوری کے فعل کی سزا ہے تاکہ دوسرے چور اس سے عبرت حاصل کریں ۔ گزشتہ زمانوں سے جہاں کہیں بھی یہ سزا جاری ہوئی وہاں ایک دوآدمیوں کے ہاتھ کٹنے کے بعد مکمل طور پر چوری کاانسداد ہو گیا۔ جب سے یہ سزا موقوف ہوئی اس وقت سے چوری کادروازہ چوبٹ کھل گیا۔

آیت میں اللہ تعالیٰ نے صرف چور کاہاتھ کاشنے کا حکم دیا ہے مگریہ نہیں بتایا کہ کونساہاتھ کا اللہ کو اللہ کا کا اللہ کا کا اللہ کا کا کا اللہ کا کے کا اللہ کا کا کا کا

آیت کے آخر میں فرمایا کہ بیشک اللہ تعالیٰ بڑی عربت و حکمت والا ہے کہ چور خواہ کتناہی معزز کیوں نہ ہو وہ اس عزیز و حکیم کی مقرر کردہ سزا (ہاتھ کٹنے) سے نہیں نے سکتا۔ اس کی حکمت کا تقاضایہ ہے کہ امن عالم اور ملک کے باشندوں کے اموال و املاک کی حفاظت کے لئے وہ ہاتھ ہی کاٹ دیاجائے جو اس جرم عظیم کاارتکاب کرے۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند هلوي ٢/٣٣٠)

سمرق کی تعربیف: قاموس میں ہے کہ سرقہ اس کو کہتے ہیں کہ کوئی شخص کسی دوسرے کا مال کسی محفوظ جگہ ہے اس کی اجازت کے بغیر چھپ کرلے لے۔ سرقہ کی شرعی تعربیف بھی یہی ہے اور اس تعربیف کی روسے سرقہ ثابت ہونے کے لئے چند چنزیں صروری ہیں۔

(۱) مسروقہ مال کسی فرد یا جماعت کی ذاتی ملکیت ہو۔ اس میں چرانے والے کی ملکیت نہ ہو اور نہ ہی اس میں اس کی ملکیت کاشبہ ہواور نہ مسروقہ مال الیسی چیزوں پر مشتمل ہو جن میں عوام کے مساوی حقوق ہوں جسیے رفاوعام کے ادار سے اور ان کی اشیاء ۔ پس اگر کسی شخص نے کوئی الیسی چیز لے لی جس میں اس کی ملکیت یا ملکیت کاشبہ ہو یا جس میں عوام کے حقوق مساوی ہوں تو اس پر سرقہ کی حد جاری نہیں کی جائے گی، السبة حاکم اپنی صوابد ید سے تعزیری سزادے سکتا ہے۔

(۲) مال کا محفوظ ہونا: مسروقہ مال کامقفل مکان کے ذریعہ یا کسی نگران چو کیدار کے ذریعہ محفوظ ہونا۔ اگر مال کسی جگہ محفوظ نہ ہو اور اس کو کوئی شخص اٹھالے تو اس پر سرقہ کی حد جاری ہمیں ہوگی۔ مثلاً مسجد، عیدگاہ، پارک، اسٹیشن، ریل، جہاز وغیرہ عام جگہوں پر رکھے ہوئے مال کو اگر کوئی چرالے یا در ختوں پر لگے ہوئے پھل چرالے تو اس پر سرقہ کی حد جاری ہمیں ہوگی۔ اگر مال کے محفوظ ہونے میں شبہ بھی ہو جائے تب بھی حد ساقط ہو جائے گی، الدتہ تعزیزی سزادی جاسکتی ہے۔

س) بلا اجازت ہونا: اگر کسی کو مال لینے کی یا اٹھاکر استعمال کرنے کی اجازت دی گئی ہو اور وہ اس کو بالکل لے جائے تو اس پر بھی سرقہ کی حد جاری نہیں ہوگی ۔ اسی طرح اگر کسی کو گھر میں داخل ہونے کی اجازت دی گئی ہو خواہ وہ نو کر ہو یا مزدور یا معمار یا کوئی دوست یا عزیز ہو تو اگر وہ کوئی چیز لے جائے تو اس کو ہاتھ کا شنے کی شرعی سزا نہیں دی جائے گئی کیونکہ وہ آپ کے گھر میں آپ کی اجازت سے داخل ہوا ۔ لہذا اس کے حق میں جفاظت مکمل نہیں ۔ اگر اجازت کا شبہ بھی ہو جائے تب بھی حد ساقط ہو جائے گئی ۔ اسی طرح اگر کسی نے کسی کی جیب کا شابی ، "دیور یا نقدی چھین لی یا دھو کہ دے کر کچھ وصول کر لیا یا امانت لے کر مگر گیا تو ان سب صور توں میں حد جاری نہیں ہوگی بلکہ ان کو تعزیری سزادی جائے گی جو حاکم کی صوا بدید پر موقوف ہے ۔

(۴) چھپاکرلینا: اگر کسی کامال علانیہ لوٹاجائے تو وہ سرقہ نہیں بلکہ ڈاکہ ہے،جس کی سزا

چہلے بیان ہو جگی ہے۔ پس اگر چوری خفیہ نہ ہو تو سرقہ کی حد جاری مہیں ہوگی۔
جس چوری میں مذکورہ بالا تمام شرائط پائی جائیں صرف اس میں سرقہ کی شرعی حد جاری ہو
گی۔ چوری کی باقی تمام قسموں میں جن میں مذکورہ بالا تمام شرطیں یا کوئی ایک شرط نہ پائی جائے تو
ان میں چور کا ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا۔ بلکہ حاکم وقت اپنی صوا بدید سے اس کو تعزیری سزا دے سکتا
ہے۔ (معارف القران • ۱۳ – ۱۳۵)

حد کے لئے چوری کی مقدار: اس میں ایک کا اختلاف ہے کہ کس قدر مال کی چوری پر چور کا ہاتھ کا ٹنا لازم ہے۔ امام افعیؒ کے نزدیک چوتھائی دینار کی چوری پر ہاتھ کا ٹنا لازم ہے۔ امام ابو حنیفہؒ کے نزدیک دس درہم کی چوری پر امام مالک اور امام احمد بن حنبل کے نزدیک چوتھائی دینار یا تین درہم کی یاان دونوں میں ہے کسی کے برابر قیمت کا مال ہو تو چور کا ہاتھ کا ٹا جائے گا۔ (دس درہم کا تولے ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۱۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۱۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۱۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۱۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۱۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۱۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۱۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۱۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۲۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۲۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۲۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۲۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۲۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۲۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۲۰۲ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۲۰۰ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۲۰۰ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۲۰۰ ساڑھے سات ماشے چاندی کے برابر ہے)۔ (مظہری ۲۰۰ ساڑھے سات ماشے سات ماشے ہے)۔ (می سات ماشے پرابر ہے)۔ (می سات ماشے ہے) ہے در برابر ہے کا برابر ہے)۔ (می سات ماشے ہے) ہے در برابر ہے)۔ (می سات ماشے ہے) ہے در برابر ہے کی برابر ہے)۔ (می سات ماشے ہے) ہے در برابر ہے کی برابر ہے) ہے در برابر ہے کی بر

### چور کی تو بہ

٣٠،٣٩ فَمَنُ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلُمِهِ وَاصُلَحَ فَانَّ اللَّهُ يَتُوْبُ عَلَيْهِ ، إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ٥ اَلَمْ تَعْلَمُ اَنَّ اللَّهُ لَهُ مُلُكُ السَّمُوتِ وَالْاَرْ ضِ يُعَذِّبُ مُنْ يَشَاءُ وَيُغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَى ءِقَدِيْرُهُ

پھر جس نے اپنے ظلم کے بعد توبہ کرلی اور (اپنی) اصلاح کرلی تو بیشک اللہ تعالیٰ بھی اس کی توبہ قبول کرلیمآہے۔ بلاشبہ اللہ تعالیٰ بخشنے والا (اور) مہر بان ہے۔ کیا تو مہمیں جانبا کہ آسمانوں اور زمین کی سلطنت اللہ تعالیٰ بی کے لئے ہے وہ جس کو چاہتا ہے عذاب دیتا ہے اور جس کو چاہتا ہے بخش دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ ہر چیزیر قادر ہے۔

تشری : اس آیت میں یہ بتایا گیاہے کہ اگر چور اپنی بد کرداری اور چوری ہے باز آجائے اور اپنے عمل کی اصلاح کرلے تو اللہ تعالیٰ اس کے جرم کو معاف فرما کر اس کو آخرت کی سزا ہے نجات دے دے گا۔ اللہۃ اس کی دنیوی سزا بر قرار رہے گی یعنی اگر چور اپنی گرفتاری ہے پہلے یا بعد میں

چوری سے تو بہ کرلے تو سرقہ کی حد جو دنیوی سزا ہے وہ تو معاف مہیں ہو گی الدبۃ تو بہ سے چوری کا گناہ معاف ہو کر اس کو آخرت کے عذاب سے نجات مل جائے گی ۔ کیو نکہ اللہ تعالیٰ بہت بخشنے والا مہربان ہے ۔ (معارف القرآن ۱۳۲/ ۳)

دوسری آیت میں ارشاد فرما یا کہ اللہ تعالیٰ صرف سزایاعذاب پی ہنیں دیا بلکہ معاف بھی فرمادیا ہے اور اس معافی یاسزا کامدار اس کی حکمت پر ہے۔ اس لئے کہ جس طرح وہ مالک مطلق و قادر مطلق ہے، اسی طرح وہ حکیم مطلق بھی ہے۔ جس طرح اس کی قدرت و سلطنت کا احاطہ کوئی انسانی طاقت ہنیں کر سکتی اسی طرح اس کی حکمتوں کا بورااحاطہ بھی انسانی عقل و دماغ ہمیں کر انسانی طاقت ہمیں کر سکتی اسی طرح اس کی حکمتوں کا بورااحاطہ بھی انسانی عقل و دماغ ہمیں کر سکتے ۔ لہذا گہرگاروں میں ہے جس کو وہ عذاب دینا چاہے گاعذاب دے دے گا، خواہ اس کے گناہ صغیرہ ہوں یا کہیرہ، کیونکہ عدل کا تقاضا بہی ہے کہ گناہ کی سزادی جائے ۔ اسی طرح وہ اپنے فضل سے جس کے گناہ معاف فرمادے گا، خواہ اس نے تو بہ کی ہو ، کیونکہ ہے جس کے گناہ معاف فرمان چاہے گامعاف فرمادے گا، خواہ اس نے تو بہ کی ہو یا نہ کی ہو ، کیونکہ یہ اس کے فضل کا تقاضا ہے اور چونکہ وہ قادر مطلق ہے اس لئے اس کو عذاب دینے پر بھی بوری یہ اس کے فضل کا تقاضا ہے اور چونکہ وہ قادر مطلق ہے اس لئے اس کو عذاب دینے پر بھی بوری قدرت ہے اور معاف کر دینے پر بھی ۔ (مظہری ۱۱۳ س)

## يهودكي خيانت

٣٢،٣١ يَايَهُا الرَّسُولُ لاَ يَحُرُنُكَ الَّذِينَ يُسَارِ عُونَ فِي الكُفَرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوبُهُمُ فَ وَكُمُ تُوْمِنُ قَلُوبُهُمُ فَ وَمَنَ الَّذِينَ اللَّهُ اللَّهُ

بِالْقِسُطِ وإِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُقُسِطِينَ ٥

اے رسول! (صلی اللہ علیہ وسلم) جو لوگ کفری طرف دوڑتے ہیں آپ ان

کے لئے رنجیدہ نہ ہوں خواہ وہ ان لوگوں میں ہے ہوں جو لپنے منہ ہے تو کہتے

ہیں کہ ہم ایمان لائے اور ان کے دل ایمان مہنیں لائے اور خواہ وہ ان لوگوں

میں ہے ہوں جو یہودی ہیں۔ یہ لوگ جھوٹی باتوں کی جاسوسی کرتے ہیں۔ یہ

لوگ اس قوم کے جاسوس ہیں جو آپ تک مہنیں آئی۔ یہ (لوگ) الفاظ کو ان

کے مواقع ہے ہٹاکر بدل ڈلتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اگر تمہیں یہ حکم ملے تو قبول

کر لو اور اگر نہ ملے تو بچتے رہنا۔ اور جس کو اللہ تعالیٰ گراہ کرنا چاہے تو آپ اس

کے لئے اللہ تعالیٰ کے ہاں کچے اختیار مہنیں رکھتے۔ یہی وہ لوگ ہیں جن کے لئے

اللہ تعالیٰ کو منظور مہنیں کہ ان کے دل پاک ہوں۔ ان کے لئے دنیا میں بھی

رسوائی ہے اور آخرت میں بھی ان کے لئے بڑا عذاب ہے۔ یہ جھوٹی باتوں کی

جاسوسی کرتے ہیں اور بڑے حرام کھانے والے ہیں۔ بھراگریہ آپ کے پاس

آئیں تو ان میں فیصلہ کر دیجئے یا ان سے کنارہ کشی کر لیجئے اور اگر آپ ان میں

منارہ کشی کریں گے تو وہ آپ کا ہرگز کچے نہ بگاڑ سکیں گے اور اگر آپ ان میں

فیصلہ کریں تو انصاف سے کیجئے۔ بیشک اللہ تعالیٰ انصاف کرنے والوں کو

دوست رکھا ہے۔

فِتْنَتَهُ: اس كى آزمائش -اس كامتحان -اس كى گرابى -مصدر ب

تَكُمُلِكَ: تومالك بنتاب - تواختيار ركھتاب - مِلْكُ ع مضارع -

شخت : حرام - رحوت - اس کے معنی کسی چیز کو جڑ بنیاد سے کھود کر برباد کرنے کے بیں - یہاں مراد رحوت ہے جو نہ صرف لیننے اور دینے والوں کو برباد کرتی ہے بلکہ بورے ملک اور ملت کی جڑ بنیاد اور امن عامہ کو برباد کردیتی ہے -

(معارف القرآن ۱۵۱ / ۳)

شمان نزول: امام احمد اور امام مسلم نے حضرت براً بن عازب کی روایت سے بیان کیا کہ ایک یہودی جس کو کوڑوں کی سزادے کرمنہ کالا کر دیا گیا تھا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے گزرا۔ آپ نے اس سے دریافت فرمایا کہ کیا متہاری کتاب میں زانی کی شرعی سزایہی ہے

یہودی نے جواب دیا، جی ہاں۔ آپ نے ایک یہودی عالم کو طلب فرمایا اور اس سے فرمایا کہ میں بخصے اس اللہ کی قسم دیآ ہوں جس نے (حضرت) موسیٰ پر توریت نازل فرمائی تھی۔ کیا زانی کی شری سزا تمہیں اپنی کتاب میں یہی ملتی ہے ہیہودی عالم نے کہا نہیں۔ خدا کی قسم (توریت میں زناکی حد یہ نہیں ہے) ، اگر آپ تھے قسم نہ دیتے تو میں آپ سے بیان نہ کرتا۔ ہماری کتاب میں زائی کی سزا سنگسار کرنا ہے۔ مگر ہمارے بڑے آدمیوں میں جب زناکی کثرت ہوگی تو ہمار اطریقہ یہ ہوگیا کہ بڑا آدمی پکڑا جاتا تو اس پر شری حد جاری بڑا آدمی پکڑا جاتا تو ہم اس کو سزا دیئے بغیر چھوڑ دیتے اور کمزور پکڑا جاتا تو اس پر شری حد جاری کرتے ۔ آخر ہم نے آپس میں کہا کہ کوئی الیسی سزا تجویز کر لینی چاہتے جو ہم او نے اور نیچ دو نوں طبقوں کو دے سکیں۔ چنا پخہ اتفاق رائے کے بعد ہم نے یہ سزا تجویز کی کہ زائی کامنہ کالاکر کے اس کو کوڑے مارے جائیں۔ یہ سن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اے اللہ! ان لوگوں نے تو تیرا حکم مردہ کر دیا، سب سے پہلے میں ہی تیرے حکم کو زندہ کر رہا ہوں۔ اس کے بعد آپ نے اس کو سنگسار کرنے کا حکم دے دیا اور اس کو پتھرمار مار کر ہلاک کر دیا گیا۔ اس پر اللہ تعالی نے اس کو سنگسار کرنے کا حکم دے دیا اور اس کو پتھرمار مار کر ہلاک کر دیا گیا۔ اس پر اللہ تعالی نے آیات ۲۱ تا ۲۵ کا کا کارل فرمائیں۔ (مظہری ۱۳/۱۳)۔

بغویؒ نے اپنی سند سے حضرت ابن عمر کا بیان نقل کیا ہے کہ کچے یہود ہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ ہمارے ایک مرد اور ایک عورت نے زنا کیا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ سنگساری کے بارے میں متہاری کتاب میں کیا لکھا ہوا ہے۔ یہود ہوں نے جواب دیا کہ (ہماری کتاب میں لکھا ہوا ہے کہ) ہم ان کو رسوا کریں اور کوڑے لگائیں۔

عبداللہ بن سلامؓ نے کہا کہ تم نے جھوٹ کہا۔ توریت میں رجم کی آیت موجود ہے۔ لوگ توریت کے دائیہ ادبی نے توریت کھول کر تلاوت شروع کی تو رجم کی آیت پر ہاتھ رکھ کر اس سے پہلی اور بعد کی (عبارت) ملا کر پڑھ دی۔ حضرت عبداللہؓ نے اس سے ہاتھ ہٹانے کو کہا۔ اس نے ہاتھ ہٹایا تو رجم کی آیت سلمنے آگئی۔ آخریہودی بول اٹھے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے کی اس نے ہاتھ ہٹایا تو رجم کی آیت سلمنے آگئی۔ آخریہودی بول اٹھے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے کی کہا ہے۔ توریت میں رجم کی آیت موجود ہے۔ بھرآپ نے حکم دے کر دونوں کو سنگسار کرادیا۔ کہا ہے۔ توریت میں رجم کی آیت موجود ہے۔ بھرآپ نے حکم دے کر دونوں کو سنگسار کرادیا۔ (مظہری ۱۱۹ سے ۱۲ سابن کشر ۱۲ میں (مظہری ۱۱۹ سے ۱۲ سے ۱۲ سے کی ایک کشر ۱۲ سے ۱۲ سے ایک کشر ۱۳ ساب

امام احمدؓ اور امام ابو داؤہؓ نے حضرت ابن عباسؓ کی روایت سے لکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے یہ آیت یہود یوں کے دو گروہوں کے حق میں نازل فرمائی ۔ ایام جاہلیت میں ایک گروہ کو دوسرے گروہ پر فوقیت حاصل محی ۔ دونوں گروہوں میں اس بات پر صلح ہوئی محی کہ غالب فریق کا کوئی استخص اگر مغلوب فریق کا کوئی اور اگر مغلوب گروہ کا تشخص اگر مغلوب فریق کا کوئی آدمی مار ڈالے گا تو پچاس وسق دیت ہوگی ۔ اور اگر مغلوب گروہ کا کوئی آدمی غالب گروہ کے کسی آدمی کو قتل کر دے تو سو وسق دیت ہوگی ۔ ان میں یہی رواج حلا آرہا تھا۔

ر سول الله صلى الله عليه وسلم كى مدسنه مين تشريف آورى كے بعد ايك واقعه پيش آياكه مغلوب گروہ میں سے کسی نے غالب گروہ کے ایک آدمی کو مار ڈالا ۔ غالب گروہ نے اس بر سودسق دیت طلب کی ۔ مغلوب گروہ نے جواب دیا کہ یہ صریح ناانصافی ہے کہ ہم دونوں ایک ہی قبیلے، ایک ہی دین، ایک ہی نسب اور ایک ہی شہر کے ہیں۔ پھر ہماری دیت کم اور متہاری دیت زیادہ كيوں ہو - چونكہ اب تك ہم تم سے دب ہوئے تھے اس لئے اس ناانصافی كو بادل ناخواسة برداشت کرتے رہے لیکن اب جبکہ محمد (صلی الله علیہ وسلم) جیسے عادل باد شاہ یہاں آگئے ہیں اس لئے ہم تہمیں اتنی ہی دیت دیں گے جتنی تم ہمیں دیتے ہو ۔ اس تنازع پر بات بہت بڑھ گئی ۔ یہاں تک کہ جنگ چھڑنے ہی والی تھی کہ دونوں فریق اس پر راصنی ہو گئے کہ تنازع کا فیصلہ ر سول الله (صلی الله علیه وسلم) کو سونب دیاجائے ۔ پھرغالب گروہ کے مجھدار لوگوں نے آپس میں مشورہ کر کے کہا کہ دیکھو خدا کی قسم محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) تمہیں اس سے دو گنا (دیت) دلوانے والے بہیں، جوتم ان کو دیتے ہو، اور ان کی یہ بات کے ہے کہ انہوں نے دب کر اس کو منظور کیاتھا۔ پس اب تم کسی کو محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے پاس بھیجو کہ وہ ان کی رائے معلوم کرے آئے ۔اگر وہ نتہاری منشاکے مطابق نتہاراحق نتہیں دیں تو ان کو حکم بنالو اور اگر وہ نہ دیں توتم الگ رہواور ان کو حکم نہ بناؤ ۔ چنائ انہوں نے کچے منافقوں کو جاسوس بناکر رسول اللہ صلی الله عليه وسلم كے پاس بھيجا - مچرجب وہ رسول الله صلى الله عليه وسلم كے پاس پہنچ تو الله تعالىٰ نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو بورے واقع اور ان کے ارادے کی خبر کر دی اور پٹائیٹھا ً الرَّسُولُ لاَيحُزُنك عالفاسِقُونَ تكسات آيس نازل فرمائى -

(ابن کثیر ۲/۲،مظیری ۱۱۲ (۳)

تعشری : یہاں منافقوں کی دو خصلیتی بیان کی گئی ہیں۔ ایک یہ کہ وہ جھوٹی باتیں جلد قبول کرتے ہیں یعنی جو لوگ ان کو فور آ مان لیکتے کرتے ہیں ، یہ لوگ ان کو فور آ مان لیکتے ہیں ، یہ لوگ ان کو فور آ مان لیکتے ہیں ، یہ لوگ ان کو فور آ مان لیکتے ہیں ۔ دوسرے یہ کہ جو لوگ ابھی تک آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر مہیں

ہوئے، یہ منافق ان کو دور ہی ہے بہکاتے اور اسلام ہے بدگان کرتے ہیں۔ کفر میں کوشش کرنے سے ان کی یہی باتیں مراد ہیں۔ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کو ان کی ان ناشائسۃ حرکتوں ہے ملال خاطر ہوتا تھا، اس لئے الله تعالیٰ نے آپ کی تسلی کے لئے فرما یا کہ آپ ان لوگوں کے لئے رنجیدہ اور مغموم نہ ہوں جو بے تکلفی اور رغبت کے ساتھ کفر کی طرف دوڑ رہے ہیں خواہ وہ منافق ہوں جو لینے منہ ہے تو جھوٹ موٹ ہجتے ہیں کہ ہم مسلمان ہیں اور ان کے دل مسلمان ہمیں اور خواہ وہ یہوں جو بہوں ہوں ۔ امر حق کی مخالفت کرناان دونوں گروہوں کا شیوہ ہے اور یہ لینے علماء اور سرداروں ہے جھوٹی باتیں سننے اور ان کو قبول کرنے کے عادی ہیں۔ اگر کبھی یہ لوگ آپ کی مجلس میں آجاتے ہیں تو ان کا مقصد آپ کی باتیں سننا نہیں ہوتا بلکہ یہ دوسروں کے جاسوس بن کر آپ کے یاس آتے ہیں تو ان کا مقصد آپ کی باتیں سننا نہیں ہوتا بلکہ یہ دوسروں کے جاسوس بن کر آپ کے یاس آتے ہیں تاکہ ان کے تحریف شدہ احکام کی تائید میں آپ کی کوئی بات حاصل کریں۔

یہ لوگ حق کی عدادت میں توریت کے کلمات میں کریف کر ڈالتے ہیں ۔ یہی ہمیں بلکہ جس کسی کو آپ کی خدمت میں بھیجتے ہیں تو اس کو پہلے ہی تاکید کر دیتے ہیں کہ اگر محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی طرف ہے تہمیں ہمارے خریف کئے ہوئے حکم کے موافق کوئی چیز ملے تو اسے قبول کر لینا ورنہ اسے قبول نہ کرنا، یعنی اگر تہمیں زناکی حد میں کو ڑے لگانے کا حکم ملے تو اس کو قبول کر لینا ورنہ اسے قبول نہ کرنا، یعنی اگر تہمیں زناکی حد میں کو ڑے لگانے کا حکم ملے تو اس کو قبول کر لینا ورنہ ہمیں ۔ گویایہ لوگ اللہ تعالیٰ کی شریعت کو اپنی نفسانی خواہشات کے تابع رکھنا چاہتے ہیں ۔ لینا ورنہ ہمیں ۔ گویایہ لوگوں کے ہدایت پانے کی کوئی امید ہمیں کیونکہ یہ ازلی گراہ ہیں ان کے دلوں کا نجاستوں اور خباشتوں سے پاک ہونا، ان کی تقدیم ہیں ہمیں ہمیں ہمیں ۔ لہذاآپ ان کے بارے میں رنجیدہ اور فکر مند نہوں ۔ ان کے لئے تو دنیا میں بھی ہڑی رسوائی ہے اور آخرت میں بھی ان کے لئے عذاب عظیم مقرر کر دیا گیا ہے ۔

یہ لوگ حق کو سننے اور پچ کو مانے والے مہیں بلکہ یہ تو جھوٹ کو بہت زیادہ سننے والے اور بڑے حرام خور ہیں۔ جان بوجھ کر اللہ تعالیٰ کی کتاب میں مخریف کرتے ہیں اور رخوت لے کر حرام کو حلال کر دیتے ہیں۔ پس اگر الیے لوگ اپناکوئی مقد مہ لے کر آپ کے پاس آئیں اور آپ سے اس کا فیصلہ کرانا چاہیں تو آپ کو اختیار ہے کہ خواہ آپ ان کے مقدے کا فیصلہ کر دیں یا ان سے کنارہ کشی کرتے ہوئے ان کا معاملہ انہی کے علماء کے سپرد کر دیں۔ الیے جابلوں اور خود غرضوں سے تو اعراض ہی مناسب ہے۔ اس صورت میں یہ لوگ آپ کو ذرا بھی نقصان نہیں پہنچا سکیں گے کے نکہ اللہ تعالیٰ آپ کا محافظ و نگہبان ہے۔ اگر آپ ان کے درمیان فیصلہ کرنا چاہیں تو بھر آپ بلا

خوف و خطر، عدل و انصاف اور قانون شریعت کے مطابق فیصلہ کر دیجئے ۔ بیشک اللہ تعالیٰ عدل و انصاف کرنے والوں کو پسند فرما تا ہے ۔

مسلم کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ انصاف کرنے والے اللہ تعالیٰ کے یاس نور کے منبروں برہوں گے۔

(حقانی ۲/۲۷۵) معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند هلوی ۲/۳۳۹،۳۳۵)

## الثدكاا ظهار تعجب

وَكُيْفُ يُحَكِّمُونَكَ وَعِنْدَهُمُ التَّوْلِيَّةُ فِيهُا حُكُمُ اللهِ ثُمَّ يَتُوَلُّوْنَ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ وَمَا أُولَٰئِكَ بِالْمُؤْمِنِيْنَ ٥ إِنَّا ۗ ٱنْزَلْنَا التَّوْرُنَّ فِيْهَا مُدَّى وَنُوْرُ ٤ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّوْنَ الَّذِيْنَ ٱسۡلَمُوۡا لِلَّذِيۡنَ هَادُوۡا وَالرَّبّٰنِيُّوۡنَ وَالْاَحْبَارُ بِمَا اسُتُحْفِظُوا مِنْ كِتْبِ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدًا عَلَا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُون وَلاَ تَشْتَرُ وَا بايْتِي ثَمَناً قَلِيلا ۗ ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمُ بِمَا أَنْزُلُ اللهُ فَأُولَنِكَ مُمُ الْكُفِرُ وْنَ٥ اور وہ آپ کو کس طرح حکم (منصف) بنائیں گے، حالانکہ ان کے پاس تو توریت ہے ۔ جس میں اللہ تعالیٰ کا حکم موجود ہے ۔ پھروہ اس کے بعد بھی روگردانی کرتے ہیں اور وہ تو سرے سے بی مومن بہیں - بیشک ہم نے توریت نازل کی جس میں ہدایت اور روشنی ہے ۔ اللہ تعالیٰ کے فرمان بردار انبیاء یہود کو اسی پر چلنے کا حکم دیتے تھے،اور مشائخ اور علماء بھی (اس پر چلنے کا جكم دينة تقے) كيونكه وه كتاب الله ك محافظ مهرائے گئے تھے اور وہ خود اس ر گواہ تھے۔ پس (اے یہود) تم لوگوں سے نہ ڈرواور مجھ بی سے ڈرواور میری آیات کو مقوری سی قیمت ایر فروخت نه کرو اور جو کوئی الله کی نازل کی ہوئی (كتآب) كے مطابق حكم يذكرے سو وہي (لوگ) كافر بيں -محكم محمونك : وه آپ كو حكم (ثالث) بناتے بيں - تحكيم سے مضارع الرَّ بَنْنِيُّونَ : الله والے - درویش - واحد رَبَّانِيُّ

الْآخْبَارُ: علما وانالوگ واحد حِزْد

ثُمُنًا: قيمت ـ دام جمع أثْمَانُ

تشری : ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے یہود کے طرز عمل پر تعجب کا ظہار فرما یا ہے کہ یہ کسی عجیب بات ہے کہ یہ لوگ توریت کے پیرہ کارہوتے ہوئے، اس کے احکام پر نہ چلنے کہائے، آپ کو حکم بناتے ہیں۔ حالانکہ یہ لوگ آپ کو تو تسلیم ہی نہیں کرتے ۔ ان کے پاس جو توریت ہے اس میں بھی زناکے متعلق اللہ تعالیٰ کا حکم صراحت کے ساتھ موجود ہے اور یہ لوگ اس توریت کو اللہ کی کتاب بھی مانتے ہیں اور اس پر ایمان کادعویٰ بھی کرتے ہیں۔ پھریہ اس کے احکام سے اعزاف کیوں کرتے ہیں۔ پھریہ اس کے احکام سے اعزاف کیوں کرتے ہیں۔ پھر مزید تعجب کی بات یہ ہے کہ ایک طرف تو یہ آپ کو حکم بناتے ہیں اور پھر آپ کے فیصلے سے اعزاض بھی کرتے ہیں۔ پس جن لوگوں کا اپنی کتاب کے بارے میں یہ حال ہو تو نبی آخر الزماں صلی اللہ علیہ و سلم کے بارے میں حق سے حیثم پوشی کرنے میں ان کا کیا کچھ حال نہ ہو گئے۔

حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی کسی کتاب پر بھی ان کا ایمان مہمیں ۔ نہ یہ قرآن کو مانتے ہیں اور نہ توریت کو ۔ اگر توریت پر ان کا ایمان ہو تا تو یہ اس پر عمل کرتے اور جو کتاب (یعنی قرآن) توریت کی تصدیق و تائید کرتی ہے ، اس پر بھی ان کا ایمان ہو تا ۔

بلاشبہ توریت کسی شخص کی تصنیف کردہ کتاب ہمیں بلکہ وہ تو اللہ تعالیٰ کی طرف ہے حضرت موسیٰ علیہ السلام حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بعد حضرت عیسیٰ علیہ السلام تک جس قدر انبیاء علیہم السلام آئے، سب کے سب توریت کے احکام پر عمل کرتے رہے، ان کے لئے کوئی علیحدہ شریعت نازل ہمیں کی گئی تھی ۔ یہ تمام انبیاء جو اللہ تعالیٰ کے فرماں بردار تھے اور یہود کے مشائخ و علماء سب یہود کے معاملات کا اسی توریت سے فیصلہ کرتے تھے ۔ وہ لوگ اس کتاب کے محافظ و نگہبان مشہرائے گئے تھے ۔ یہ کسے ناخلف ہیں کہ فیصلہ کرتے تھے ۔ وہ لوگ اس کتاب کے محافظ و نگہبان مشہرائے گئے تھے ۔ یہ کسے ناخلف ہیں کہ اپنے انبیاء اور علماء کے طریقے کو چھوڑ کر توریت کے احکام سے نہ صرف روگردانی کرتے ہیں بلکہ اپنی نفسانی خواہشات کے مطابق ان میں تحریف بھی کرتے ہیں ۔

بھر فرمایا کہ اے یہود تم لوگوں سے نہ ڈرو بلکہ میری کتاب اور میرے احکام کو ترک کرنے میں مجھ بی سے ڈرو اور توریت کے احکام کو لوگوں کے سامنے بلا خوف و خطر تھیک تھیک

بیان کرو اور دنیا کے حقیر فائدے کے لئے اجکام خداوندی میں تریف نہ کرد۔ اور جو کوئی اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ احکام کے مطابق فیصلے نہ کرے بلکہ ان میں اپنی طرف سے رد و بدل کرے فیصلے کرے توالیے ہی لوگ احکام البیٰ کے منکر ہیں۔ (حقانی ۲/۲۷۷،۲۷۱)

ابن عساکر اور ترمذی نے حضرت ابن عباس کا قول نقل کیا ہے کہ اگر آدمی کسی آدمی ہے درے تو اس شخص پر اسی آدمی کو مسلط کر دیا جاتا ہے جس سے وہ ڈر تا ہے اور اگر آدمی اللہ تعالیٰ کے سواکسی سے نہ ڈر تا ہو تو اللہ تعالیٰ لینے سواکسی کو اس پر قابو مہیں دیں اور جو آدمی کسی آدمی سے کوئی امید رکھنا ہے اس کو اس سے وابستہ کر دیا جاتا ہے اور اگر وہ اللہ تعالیٰ کے سواکسی سے امید نہ رکھے تو اللہ تعالیٰ اس کو لینے سواکسی اور کے سپرد مہیں کرتا۔ (مظہری ۱۲۴/ ۳)

# توريت ميں قصاص كاحكم

٣٥- وَكَتَبُنا عَلَيْهِمْ فِيهُمَ اَنَّ النَّنَفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ
 وَالْاَنْفَ بِالْاَنْفِ وَالْاُذُن بِالْاُذُن وَالسِّنَّ بِالسِّنِ وَالْجُرُوحَ
 وَالْاَنْفَ بِالْاَنْفِ وَالْاُذُن بِالْاُذُن وَالسِّنَّ بِالسِّنِ وَالْجُرُوحَ
 وَصَاصُ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا قَهُوكُفْار لَا لَهُ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا الشَّلِمُونَ ٥
 انْزَلَ اللَّهُ فَا وُلْنِكَ مُمُ الظَّلِمُونَ ٥

اور بم نے اس (توریت) میں ان پریہ بات فرض کردی تھی کہ جان کے بدلے میں جان اور آنکھ کے بدلے میں آنکھ اور ناک کے بدلے میں ناک اور کان کے بدلے میں کان اور دانت کے بدلے دانت اور زخموں کے بدلے میں ولیے بی زخم اور جو کوئی اس بدلے کو معاف کردے تویہ اس کے لئے کفارہ ہے اور جو کوئی اس کے مطابق حکم نہ دے جو اللہ نے نازل کیا ہے تو وہی (لوگ) ظالم ہیں

تشری کے: اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ یہود نے اپنی کتاب کے احکام کی صریح خلاف ورزی کرتے ہوئے جس طرح زناکی سزاکو بدل رکھاتھا اور زانی کو صرف رسوا اور منہ کالاکر کے مار پیٹ کرتے ہوئے جس طرح زناکی سزاکو بدل رکھاتھا اور زانی کو صرف رسوا اور منہ کالاکر کے مار پیٹ کرچھوڑ دیتے تھے، ای طرح یہ لوگ قصاص کے بارے میں بھی توریت کے حکم کی صریح خلاف ورزی کرتے ہیں کہ بنو قریظہ کے یہود کو تو بنو نضیر کے یہود کے بدلے میں قتل کرتے ہیں مگر بنو

نفسیر کو بنو قریظہ کے بدلے میں قبل نہیں کرتے بلکہ آدھی دیت لے کر چھوڑ دیتے ہیں۔ حالانکہ توریت میں بھی قصاص اور دیت کی مساوات کے احکام موجود ہیں کہ قاتل خواہ آزاد ہو یا غلام، مرد ہو یا عورت، مسلمان ہو یا دمی اس کو مقتول کے بدلے میں قبل کیا جائے ۔ اور آنکھ کے بدلے میں آنکھ پھوڑی جائے اور ناک کے بدلے میں ناک کاٹی جائے اور کان کے بدلنے میں کان کاٹا جائے اور دانت کے بدلے میں دانت (اکھاڑا جائے) اور دوسرے زخموں میں بھی اسی طرح بدلہ ہے۔ اور دانت کے بدلے میں وازت (اکھاڑا جائے) اور دوسرے زخموں میں بھی اسی طرح بدلہ ہے۔ پس حقداروں میں سے جو شخص قصور وار کے قصاص سے درگزر کرلے گاتو اس (معاف کرنے والے) کے لئے معافی کا یہ فعل اس کے گناہوں کا کفارہ ہو جائے گااور جو لوگ اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ حکم کے مطابق حکم نہیں کرتے اور اس کی جگہ اپنی طرف سے مخریف کرکے حکم جاری کرتے ہیں تو الیے ہی لوگ ظالم اور بے انصاف ہیں۔ (حقانی ۱۲۸ / ۲۸ مظہری ۱۲۵ / ۳)

### حضرت عتيلىء كي بعثث

٣١، ٣٠ - وَقَفَّيُنا عَلَى الْاَرِهِمْ بِعِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَكِيهِ مُدَّى وَقُولُو وَالْآيُنَاهُ الْإِنْجِيلَ فِيهِ مُدَّى وَنُورُو وَالْآمُصَدِّقَا لَا يَكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ فِيهِ مَدَّى وَكُو عَظَةً لِلْمُتَّقِينَ هُ لَا لَمُ اللَّهُ فِيهِ مَا وَمَنْ لَمَّ يَحُكُمُ وَلَيْحُكُمُ اللَّهُ فِيهِ مَا وَمَنْ لَمَّ يَحُكُمُ وَلَيْحُكُمُ اللَّهُ فِيهِ مَا وَمَنْ لَمَّ يَحُكُمُ اللَّهُ فِيهِ مَا وَمَنْ لَمَّ يَحُكُمُ اللَّهُ فِيهِ مَا وَمَنْ لَمَّ يَحُكُمُ اللَّهُ فِيهِ مَا وَمَنْ لَمَ يَحُكُمُ اللَّهُ فِيهِ مَا وَمَنْ لَمَ يَحُكُمُ اللَّهُ فِيهِ مَا وَمَنْ لَمَ يَحُكُمُ اللَّهُ فَا وَلَيْكَ هُمُ الفَسِقُونَ ٥

اور ان کے بعد ان ہی کے نقش قدم پر ہم نے (حضرت) مریم کے بیٹے (حضرت) عیبیٰ کو بھیجا جو توریت کی تصدیق کرتے تھے جو ان سے پہلے سے موجود تھی اور ہم نے ان کو انجیل دی تھی جس میں ہدایت و روشنی ہے اور وہ (انجیل) اپنے ہم نے ان کو انجیل دی تھی جس میں ہدایت و روشنی ہے اور وہ (انجیل) اپنے سے جہلے والی کتاب توریت کی تصدیق کرتی تھی اور پر ہمیز گاروں کے لئے ہدایت اور نصیحت تھی ۔ اور اہل انجیل کو چاہئے کہ اللہ تعالیٰ نے جو کچھ احکام اس میں نازل کئے انہی کے مطابق فیصلہ دیا کریں اور جو کوئی اللہ کے نازل کئے ہوئے (احکام) کے مطابق فیصلہ نہ کرے تو وی لوگ نافرمان ہیں ۔

ہوے(افکام) مے مطابق میسلد نہ کرے کو وہی کو ک مافر مان ہیں۔ فَقَیْنَا: ہم نے پیچے بھیجا۔ہم نے یکے بعد دیگرے بھیجا۔ تَقْفِینَهُ سے ماصلی۔ اَثُارِ هِمْ: ان كَ نشانات - ان كَ نقوش قدم - واحد أَثَرُ مَ مَوْعِ خُلَةً " وه نصيحت جس ميں مخاطب كو ڈرايا جائے -

ربط آیات: یہود کی شرار توں اور خباشتوں کے ذکر کے بعد نصاریٰ کے الخراف اور کجروی کا بیان ہے کہ جس طرح یہود اپنی آسمانی کتاب توریت سے منحرف بیں اسی طرح نصاریٰ بھی اپنی آسمانی کتاب انجیل سے منحرف بیں۔

آتشری کے اسلام کی اللہ تعالیٰ کے برحق نبی تھے۔ ان کو اس کتاب (توریت) کی طرح صفرت موسیٰ علیہ السلام کی برحق نبی تھے۔ ان کو اس کتاب (توریت) کی تصدیق کے لئے بھیجا گیاتھا جو ان سے وہلے حضرت موسی علیہ السلام پر نازل ہوئی تھی جو اللہ تعالیٰ کے فرماں بردار تھے اور توریت کے مطابق احکام بیان کرتے تھے۔ حضرت عیبیٰ علیہ السلام کو انجیل فرماں بردار تھے اور توریت کے مطابق احکام بیان کرتے تھے۔ حضرت عیبیٰ علیہ السلام کو انجیل دی گئی جس میں توریت کی طرح بدایت و نور ہے اور یہ پر بمیزگاروں کے لئے بدایت و نصیحت کا ذریعہ ہے۔ اس میں بادی اعظم صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں بشارت ہے کہ وہ آگر لوگوں کو حق کاراستہ دکھائیں گے اور وعظ و نصیحت کے ذریعہ لوگوں کو حرام اور گناہ کے کاموں ہے بچائیں کے اہل انجیل کو بہود کی طرح اپنی کتاب سے انخراف نہیں کرناچاہئے بلکہ اللہ تعالیٰ نے جو احکام اس میں نازل کئے ہیں ان پر عمل کرناچاہئے اور جس نبی ابی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی بشارت اس میں مذکور ہے اس پر حضرت عیبیٰ کی بدایت و نصیحت کے مطابق ایمان لاناچاہئے۔ جو لوگ اللہ میں مذکور ہے اس پر حضرت عیبیٰ کی بدایت و نصیحت کے مطابق ایمان لاناچاہئے۔ جو لوگ اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ کتاب کے مطابق حکم نہیں دیتے وہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت سے خارج اور فاسق و بد کار ہیں۔ (معاد ف القرآن از مولانا محمد ادرایس کاند حملوی ۲/۳۲۳ سے ادر خار فاسق و بد کار ہیں۔ (معاد ف القرآن از مولانا محمد ادرایس کاند حملوی ۲/۳۲۳ سے دارے اور فاسق و بد کار ہیں۔ (معاد ف القرآن از مولانا محمد ادرایس کاند حملوی ۲/۳۲۳ سے دارائیں)

## عظمت ِقرآن

٥٠،٣٨ وَانْزُلْنَا اللهِ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

اور (اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) ہم نے آپ پر بھی کچی کتاب نازل کی ہے جو تمام سابقة كتابوں كى تصديق كرتى ہے اور ان كى محافظ ہے ۔ سوآپ ان كے باہمى معاملات میں ان احکام کے مطابق فیصلہ کیجئے جو اللہ تعالیٰ نے نازل کئے ہیں اور آپ کو (اللہ تعالیٰ کی طرف ہے) جو حق بات چہنی ہے، اس کو چھوڑ کر ان کی خواہشات پرنہ چلئے۔ ہم نے تم میں سے ہرایک کے لئے ایک دستور اور راستہ مقرر كر ديا ہے اور اگر الله تعالىٰ چاہاتوتم سب كو ايك بى امت بنا ديها ليكن اس نے جو کچھ متہیں دے رکھا ہے وہ اس میں متہیں آزمانا چاہتا ہے ۔ سوتم نیکیوں میں پیش قدمی کرو۔ تم سب کو اللہ تعالیٰ ہی کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔ مچروہ متہیں سب باتیں بہا دے گاجن میں تم اختلاف کیا کرتے تھے اور یہ بھی كرآب ان كے معاملات ميں اس كے مطابق فيصله كر ديجيئے كه جو الله تعالىٰ نے نازل کیا ہے اور ان کی خواہشوں کی پیروی نہ کیجئے اور ان کی طرف سے احتیاط كيجة \_ (ايسانه بو) كه وه الله تعالىٰ كى طرف سے آپ ير نازل كتے بوئے كسى حکم ہے آپ کو بھٹکا دیں ۔ اگریہ لوگ پھر بھی نہ مانیں تو جان لیجئے کہ اللہ تعالیٰ کو یہی منظور ہے کہ وہ ان کو ان کے بعض گناہوں کی وجہ سے کسی مصیبت میں گر فتار کرے اور اکثر لوگ تو نافرمان ہی ہوتے ہیں ۔ کیا وہ جاہلیت کا حکم چاہتے ہیں اور یقین رکھنے والی قوم کے لئے اللہ تعالیٰ ہے بہتر کس کا حکم ہو سکتا

م کہ نیمینیا: حاکم ۔ نگہبان ۔ شاہد ۔ اللہ تعالی کا اسم صفت شرقہ عُقه یک شریعت ۔ دستور ۔ طریقہ ۔ احکام خداو ندی کا مجموعہ ۔ شرع کے اسم شرقہ عُقه یک شریعت ۔ دستور ۔ طریقہ ۔ احکام خداو ندی کا مجموعہ ۔ شرع کے اسم مِنْهَاجًا: سیدها راسته - کھلا ہوا راسته - دینی راسته - یه کنجی ہے ماخوذ ہے - اس سے تزکید منفس اور اصلاح باطن کاطریقہ مراد ہے اور طریقت، شریعت کے علاوہ کوئی چیز نہیں بلکہ اس کے ماتحت ہے -

كَيْبُغُونُ: وه چلمتے بيں - وه سركشى كرتے بيں - كُفِي تے مضارع

فشان نزول : حضرت ابن عباس ہم مروی ہے کہ یہود میں باہم کچے نزاع ہو گیا تو کعب
بن اسید، عبداللہ بن صور یا اور شاس بن قبیں وغیرہ جو یہود کے مقتدر علما سنے، مشورہ کر کے آپ
کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اپنے تنازع کے فیصلہ کی در خواست کی اور کہا کہ آپ خوب جانتے
ہیں کہ ہم یہود کے بڑے عالم اور ان کے سردار ہیں ۔ آپ ہماری عزت و شرافت ہے بھی واقف
ہیں اور آپ کو یہ بھی معلوم ہے کہ یہودی قوم ہمارے اختیار و افتدار میں ہے اور اگر آپ اس
مقدے میں ہمارے موافق فیصلہ کردیں تو ہم مسلمان ہو جائیں گے ۔ اگر ہم نے آپ کادین قبول
کر لیا تو ہماری تقلید میں سب یہودی اسلام لے آئیں گے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے
اس رشوتی اسلام کو منظور نہ فرما یا اور ان کی خواہشات کی پیروی سے صاف انکار کردیا ۔ اس پر یہ
آیٹیں نازل ہو ئیں ۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کا ندھلوی ۲/۳۲)

آتشری کے:

اللہ تعالیٰ نے ان آیتوں میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرمایا کہ ہم نے آپ پر قرآن مجید نازل فرمایا جو خود بھی برحق ہے اور اپنے سے جہلے نازل ہونے والی کتابوں میں جو توریت اور انجیل کی تصدیق بھی کرتا ہے اور ان کی حفاظت بھی اس لئے کہ ان کتابوں میں جو تخریف شدہ اور غلط باتیں شامل کر دی گئی ہیں، قرآن کریم ان کی نشاندہی کر کے اصل حقیقت کو واضح کرتا ہے ۔ یہی قرآن کریم کے حق ہونے کی دلیل ہے ۔ کیونکہ دین حق ہی حق کی تصدیق کرتا ہے ۔ باطل دین کھی دین حق کی تصدیق کرتا ہے ۔ باطل دین کھی دین حق کی تصدیق مہنیں کرسکتا ۔ دنیا میں توریت و انجیل کی اصل تعلیمات آج بھی قرآن کریم ہی کے ذریعہ باقی ہیں ورنہ ان کتابوں کے وار ثوں اور ان کی پیروی کا دعویٰ کرنے والوں نے تو ان کاالیا حلیہ بگاڑا کہ حق و باطل کاامتیاز ناممکن ہوگیا ۔

اس کے بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی وہی حکم دیا گیا جو اس سے پہلے اہل توریت اور اہل انجیل کو دیا گیا تھا کہ آپ بھی ان کے در میان آسی کتاب کے مطابق فیصلہ کیجئے جو اللہ تعالیٰ فیصلہ کیجئے جو اللہ تعالیٰ نے آپ پر حق کے ساتھ اتاری ہے اور جو تمام سابقہ کتب کی محافظ ہے اور آپ اس حق کو چھوڑ کر جو آپ کے پاس آجکا ہے ان لوگوں کی خواہشوں اور فرمائشوں کی پیروی نہ کیجئے ۔ آپ کو جو دین دیا

گیا ہے وہ کہمی منسوخ نہیں ہوگا۔آپ ہے پہلے بھی ہم نے ہر ایک گردہ کے لئے ایک خاص شریعت اور خاص طریق عمل مقرر کیاتھا تاکہ وہ اس پر چل کر اللہ تعالیٰ تک پہنچ سکیں۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ نے آپ کے لئے بھی یہ شریعت اور یہ شاہ راہ مقرر کی ہے۔آپ اسی پر چلتے رہئے۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کے لئے بھی یہ شریعت اور یہ شاہ راہ مقرر کی ہے۔آپ اسی پر چلتے رہئے۔ اللہ تعالیٰ نے حکمت ومصلحت کے تحت مختلف زمانوں میں ان زمانوں کے انبیا، کو ان زمانوں اور ان امتوں کے احوال واستعداد کے مطابق شریعتیں عطافر مائیں۔

ایک حدیث میں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ہم تمام پیغمبر عَلَاَتِیْ (باپ شریک) بھائیوں کی مانند ہیں کہ جن کا باپ (یعنی دین) ایک ہے اور مائیں (شریعتیں) مختلف ہیں ۔

انبیاء کرام کی شریعتیں مختلف رہیں۔ کسی کی شریعت میں کوئی چیز حلال ہوئی اور کسی میں وہی چیز حرام۔ کسی کے احکام میں نرمی اور سہولت رہی جیسا کہ شریعت عبیویہ میں ہے اور کسی میں شدت اور سختی رہی جیسا کہ شریعت موسویہ میں ہے۔ پس اللہ تعالیٰ نے زمان و مکان اور قوموں کے احوال و استعداد کے مطابق جیسی شریعت مناسب سمجھی ولیسی ہی ان کے لئے نازل فرما دی ۔ کے احوال و استعداد کے مطابق جیسی شریعت مناسب سمجھی ولیسی ہی ان کے لئے نازل فرما دی ۔ اب اس اخیر زمانے میں اللہ تعالیٰ نے ایک مہمایت کامل اور معتدل شریعت نازل فرمائی جو قیامت تک تمام عالم کی ہدایت کے لئے کافی و شافی ہے۔ جس طرح پہملی شریعتیں من جانب اللہ اور واجب الاطاعت تھیں، اسی طرح یہ آخری شریعت بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے اور واجب الاطاعت ہے۔

اگر اللہ تعالیٰ چاہتا تو سب کو ایک ہی امت اور ایک ہی ملت بنا دیتا، سب کی ایک ہی کتب اور ایک ہی شریعت ہوتی ۔ مگر اس نے ایسا نہیں کیا بلکہ مختلف زمانوں اور امتوں کے لئے مختلف شریعتیں نازل فرمائیں تاکہ اس سے لوگوں کا امتحان اور آزمائش ہوتی رہے کہ کون اس کے حکم کو مانتا ہے اور کون اس سے روگر دانی کرتا ہے ۔ پس اے لوگو! تم تعجب اور نفسانی خواہشات کو چھوڑ کر ان بہترین اعمال و عقائد اور مکارم اخلاق کی طرف دوڑو اور ان کی طلب میں سرگرم رہو جن کی طرف شریعت کی طرف شریعت کی انباع پر ہے اور تم یہ نہیں دعوت و بتی ہے ۔ کیوں کہ اب نجات کا انحصار اسی آخری شریعت کی اتباع پر ہے اور تم یہ نہیں دعوت و بتی ہے ۔ کیوں کہ اب نجات کا انحصار اسی آخری شریعت کی اتباع پر ہے اور تم یہ نہیں دعوت و بتی ہے ۔ ایک دن تم سب کو اللہ تعالیٰ شریعت کی اتباع پر ہے اور تم یہ نہیں دین کے بارے میں ان سب باتوں سے آگاہ کر دیا جائے کا کا حرف میں تم یہاں اختلاف کرتے ہو۔

اس کے بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کرے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو جو

شریعت عطافرمائی ہے،آپ اسی پر قائم رہے اور یہود و نصاری کے مکر و فریب ہے ہوشیار رہے اور ان کے باہی تنازعات کافیصلہ آپ اپنی شریعت کے مطابق کیجئے جو اللہ تعالیٰ نے آپ پر نازل فرمائی ہے۔ خواہ آپ کافیصلہ ان کے رسوم و رواج اور ان کی خواہشات کے خلاف ہی ہو اور آپ ان کی چرب زبانی اور ملمع کاری ہے محتاط رہئے۔ اگریہ لوگ آپ کے فیصلے ہے اعراض کریں تو جان لیجئے کہ اللہ تعالیٰ ان کے بعض گناہوں کی سزا کے طور پر ان کو دنیا ہی میں مصیبت میں جسلا کرنا چاہا

بلاشہ بہت ہے بہود دین و شریعت کی حدود سے تجاوز کر چکے ہیں۔ وہ فاسق و بدکار ہیں وہ آپ کے فیصلے پر راضی بہیں ہوسکتے۔ پھر فرمایا کہ کیایہ لوگ جاہلیت کا فیصلہ چاہتے ہیں کہ دیت و قصاص کے معاملات میں امیر و غریب کا فرق روار کھا جائے۔ جو لوگ اللہ کے فیصلے کو بہیں مانتے ان کو آخرت پر یقین ہو تا تو اللہ کے فیصلے ہے انخراف نہ کرتے کیونکہ اس کے فیصلے ہے انخراف نہ کرتے کیونکہ اس کے فیصلے ہے انخراف نہ کرتے کیونکہ اس کے فیصلے ہے انچا فیصلہ کس کا ہو سکتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے فیصلے ہے انخراف بہالت کی دلیل ہے۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حلوی ۳۲۷ سے ۲/۳۲۸)

### یہو دو نصاریٰ سے دوستی کی ممانعت

اے ایمان والو ایمہود و نصاریٰ کو دوست نہ بناؤ۔ وہ آپس میں ایک دوسرے کے دوست بیں اور تم میں سے جو کوئی ان کو دوست بنائے گاتو بیشک وہ انہی میں ہے ہوگا۔ بلاشبہ اللہ تعالیٰ ظالموں کو ہدایت نہیں دیتا ۔ پس (اے رسول صلی اللہ علیہ وسلم) آپ ان لوگوں کو جن کے دلوں میں (نفاق و حسد کا) مرض ہے د کیھیں گے کہ وہ ان (یہود و نصاریٰ) ہے دوستی میں جلدی کرتے ہیں (اور) کہتے ہیں کہ ہمیں اس بات کا خوف ہے کہ ہم کسی گردش میں نہ آجائیں ۔ سو عنقریب اللہ تعالیٰ اپنے ہاں ہے فتح دے گایا کوئی اور بات ۔ پھریہ لوگ اس بد کمانی پر نادم ہوں گے جو یہ اپنے دلوں میں چھپاتے تھے اور مومن کہیں گے کہ کیا یہ وہی لوگ ہیں کہ کیایہ وہی لوگ ہیں جو اللہ تعالیٰ کی سخت قسمیں کھاکر کہاکرتے تھے کہ بلاشبہ کہ کیایہ وہی لوگ ہیں ۔ ان کے تمام اعمال ضائع ہوگئے ۔ سو وہ خسارہ میں رہ گئے ۔

أَوْلِيكَاء: دوست ـ ساتھى ـ ناصرومدد كار ـ واحد وَلِيُّ

يُسَارِ عُونَ: وه سرعت كرتي سوه جلدى كرتي سي - مُسُارَعَةُ على مضارع

دَائِرَ لا: دائره - طقة ، مصيبت

جَهْدَ: زور دار كوشش - سخت - پخته -مصدر ب

حَيِطَتْ: وه ناپير بوگئے ۔ وه ضائع بوگئے ۔ تَحبُط مے ماضی

فیمان نزول بین ابن ابن ابن ایتوں کے شان نزول میں مختلف روایتیں ہیں۔ ابن اسحاق، ابن جریق، ابن ابی حاتم اور بہمقی نے حضرت عبادہ بن صامت کی روایت سے بیان کیا کہ جب بنو قینقاع کے بہودیوں میں باہم جنگ ہوئی تو معاہدہ کے مطابق عبداللہ بن ابی بن سلول انہی کے معاطے میں الحجا رہا اور انہی کی طرف سے کھڑا ہو گیا لیکن حضرت عبادہ بن صامت رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم کی طرف آگئے اور عرض کیا کہ میں ان کے ساتھ دوستی کے معاہدہ سے دست بردار ہوتا ہوں اور اللہ اور رسول کے سامنے اظہار بیزاری کرتا ہوں۔ حضرت عبیدہ بن صامت قبیلہ خزرج کے ایک فرد تھے اور یہودیوں کے ساتھ ان کاایسا ہی معاہدہ تھا جیدہ بن ابی بن سلول کے ماتھ ان کا ایسا ہی معاہدہ تھا جیدہ بن ابی بن سلول کو تا ہوں کے ایک فرد تھے اور یہودیوں کے ساتھ ان کا ایسا ہی معاہدہ تھا جیدا للہ بن ابی بن سلول کے بارے میں نازل ہوئی ۔ حضرت عبیدہ بن صامت اور عبداللہ بن ابی بن سلول کے بارے میں نازل ہوئی ۔

(مظهري ۱۳۲ / ۳)

ایک روایت میں ہے کہ جب بنو قینقاع کے یہود بوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم

سے جنگ کی اور اللہ تعالیٰ نے انہیں نیچاد کھا دیا تو عبداللہ بن ابی تو آپ کے سامنے ان کی تمایت کرنے نگا اور حضرت عبادہ بن صامت نے ان کا حلیف ہونے کے باوجود ان سے برأت ظاہر کر دی اس برآیات ۵۱ تا ۵۹ نازل ہوئیں۔

حضرت عکرمی فرماتے ہیں کہ یہ آیتیں لبائٹ بن عبد المنذر کے بارے میں نازل ہوئیں جبکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں بنو قریظہ کی طرف بھیجاتھا تو انھوں نے حضرت لبائٹ ہے بوچھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بمارے ساتھ کیاسلوک کریں گے تو حضرت لبائٹ نے لینے گلے کی طرف اشارہ کیا یعنی تم سب کو قتل کرادیں گے۔ (ابن کشیر ۲/۹۸)

تنظری : اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو یہود و نصاریٰ ہے دوستی اور دوستوں جنیں معاشرت رکھنے ہے منع فرمایا ہے کیونکہ باہمی اختلافات کے باوجود وہ آپس میں دوست ہیں اور مسلمانوں کی مخالفت اور صرر رسانی پر وہ متفق ہیں اور مسلمانوں میں ہے جو شخص ان کا دوست ہے حقیقت میں وہ انہی میں ہے ہے ۔ بلاشبہ اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو ہدایت نہیں دینا جو کافروں ہے دوستی کر کے خود لینے او پر بھی ظلم کرتے ہیں اور مسلمانوں کے دشمنوں سے تعاون کر کے مسلمانوں پر بھی سے کو دور دور کر کافروں سے میلی اور مسلمانوں کے دشمنوں سے تعاون کر کے مسلمانوں پر بھی ستم کرتے ہیں ۔ پس جن لوگوں کے دلوں میں نفاق کا مرض ہے وہ دور دور کر کافروں سے ملتے ہیں اس سے مراد عبداللہ بن ابی بن سلول اور اس کے منافق ساتھی ہیں جو یہو دلوں سے موالات اور اس سے مراد عبداللہ بن ابی بن سلول اور اس کے منافق ساتھی ہیں جو یہو دلوں سے موالات اور میں جائیں گردش زمانہ سے معاملہ الٹ نہ ہوجائے اور کافر اقتدار میں آگر ہمارے لئے باعثِ مصیبت نہ بن جائیں۔

پی وہ وقت قریب ہے کہ جب اللہ تعالیٰ اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں کو ان کے دشمن پر فتح یاب کرے گااور حکومت ان کے قدموں میں ڈال دے گا۔ یافتح و کامرانی سے چہلے اللہ تعالیٰ اپنی طرف ہے کوئی اور خاص بات یعنی منافقوں کے نفاق کو ظاہر کر کے ان کو رسوا کر دے یا جزیرہ عرب سے یہود ہوں کی جڑمٹا دے ۔ اس وقت یہ منافق لینے نفاق اور کافروں سے دوستی پر پشیمان ہوں گے اور اپنی چالا کی وعیاری پر خون کے آنسو بہائیں گے ۔

ہے ہے ہے۔ ہے ہے ہے وہ ان کے نفاق کا پردہ چاک ہو گااور ان کی دوستی کے دعوؤں اور قسموں کی حقیقت کھلے گی تو وہ ان کی مکاری پر حیرت زدہ ہو کر کہیں گے کہ یہ لوگ تو اللہ تعالیٰ کی پختہ قسمیں کھاکر کہتے تھے کہ بلاشیہ ہم تہارے ساتھ ہیں ۔ اگر تہیں نکالا گیا تو ہم بھی تہارے ساتھ نکل جائیں گے اور اگر تم سے جنگ کی گئی تو ہم تہاری مدد کریں گے ۔ پس السے لوگوں کا ظاہری فکل جائیں گے اور اگر تم سے جنگ کی گئی تو ہم تہاری مدد کریں گے ۔ پس السے لوگوں کا ظاہری

اسلام ان کے کچھ کام نہ آیا ۔ ان کے تمام اعمال برباد ہو گئے اور وہ دین و دنیا میں ناکام و نامراد ہو گئے ۔

الله تعالیٰ کی یه پیشنگوئی که وه اپنے رسول الله صلی الله علیه وسلم اور مسلمانوں کو ان کے دشمنوں پر فتح یاب کرے گا، جنگ احزاب میں بوری ہوئی اور اس جنگ میں مخالفین کی تمام شوکت و قوت مٹ گئی اور اسلام کو قوت و غلبہ حاصل ہو گیا۔ (مظہری ۱۳۳، ۱۳۳)

#### ارتداد كاانجام

مَا يَكُوم يَكُوبُ اَمَنُوا مَنُ يَرْ تَدَ مِنكُمُ عَنْ دِينِهِ فَسُوفَ يَاْتِي اللّهُ بِقَوْمٍ يَكُوبُ هُمُ وَيُحِبُونَهُ لَا اَدْ لَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنيْنَ اَعِزْ لَا عَلَى الْمُؤْمِنيْنَ اَعِزْ لَا عَلَى الْمُؤْمِنيْنَ اَعِزْ لَا عَلَى الْمُؤْمِنيْنَ اَعِزْ لَا عَلَى اللّهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةً لَا نِمْ مَ الْكُومِ لَيْنَ يَجَاهِدُ وَنَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةً لَا نِمْ مَ فَلَ اللّهِ يُولِيَنَ يَجَاهِدُ وَنَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةً لاَ نِمْ مَ فَل اللّهِ يُولِيكُ فَضُلُ اللّهُ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلِيمُ اللّهُ وَلاَ يَخَالُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلِيمُ اللّهُ وَلاَ يَخَالُ مُن اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ وَلاَ يَخَالُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلِلللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْ الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْ الللللّهُ وَلَا الللللللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللللللللللللهُ وَلِلللللللللهُ وَلَا ال

ار تداد کہتے ہیں ۔ اِرْ تِدِادُ کے مضارع (ابن کثیر ۲/۹۸)

نرم دل - مہربان - واحد ڈُلٹِلُ زبر دست - سخت گیر - واحد تَجزیْز ْ

ملامت - ملامت کرنا - مصدر ہے

ملامت کرنے والا ۔ برا کہنے والا ۔ کوٹم کے اسم فاعل

یہاں اللہ تعالیٰ نے مہدید کے طور ر مسلمانوں سے فرمایا کہ اسلام کا مدارتم ر

نہیں۔ اگرتم میں سے کوئی دین اسلام سے بھرجائے تواس سے اسلام کی قوت میں کمی نہیں آئے گ بلکہ اللہ تعالیٰ تم لوگوں کے بدلے دوسرے لوگوں کو لینے دین کی ضدمت اور حفاظت و تمایت کے لئے مامور فرما دے گاجو تم لوگوں سے ہر حیثیت میں اچھے ہوں گے اور ان میں مندر جہ ذیل صفات ہوں گی:

- (۱) الله تعالى ان سے اور وہ الله تعالىٰ سے محبت ركھيں گے۔
- (۲) وہ ایمانداروں کے حق میں تو نرم اور اللہ تعالیٰ کے دشمنوں کے مقابلے میں تحقیق اور در اللہ تعالیٰ کے دشمنوں کے مقابلے میں تحقیق اور در
- (۳) وہ لوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد سے منہ نہ موڑیں گے، نہ پیٹھ دکھائیں گے اور نہ بزدلی کریں گے ۔ بھلائی کا کریں گے ۔ بھلائی کا حکم کریں گے اور برائیوں سے روکیں گے ۔
- (٣) وہ لوگ حق کے اظہار میں کسی کی طرف سے ملامت اور برا کہنے کی ذرا پرواہ نہ کریں گے۔ گے۔

پی وہ ایک الیں قوم ہوگی، جس کی محبت و عداوت اور دوستی و دشمنی اپنی ذات اور ذاتی حقوق و معاملات کی بجائے صرف اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور اس کے دین کی خاطر ہوگی ۔ اس لینے ان کی لڑائی کا رخ اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے فرماں برداروں کی طرف ہوگا ۔ یہ لوگ دین حق کی برداروں کی طرف ہوگا ۔ یہ لوگ دین حق کی اشاعت و بر تری کے لئے جہاد کرتے رہیں گے اور اقامت دین اور کلمہ ، حق کی سربلندی کی کوشش میں کسی کی طامت اور براکھنے کی ذرا برواہ نہ کریں گے ۔

پھر فرمایا کہ کمال ایمان کی یہ صفتیں اللہ تعالیٰ کاخاص عطیہ ہیں۔ وہی جس کو چاہتا ہے عطا فرمادیہ آہے، اسی کی طرف سے ان کی تو فیق ہوتی ہے۔ انسان محض اپنی سعی وعمل سے اللہ تعالیٰ کے فضل کے بغیر ان کو حاصل نہیں کرسکتا۔ وہ کامل علم والا ہے اور خوب جانبا ہے کہ اس عظیم نعمت کامستحق کون ہے۔

جمہور مفسرین کے نزدیک بیہ آیت آنے والے فتند کی پیشنگوئی اور اس کا ہمت کے ساتھ مقابلہ کر کے کامیاب ہونے والی جماعت کے لئے بشارت ہے ۔ آنے والا فتند وہ فتند ارتداد ہے جس کے اثرات تو عہد نبوت کے آخری ایام ہی میں چھیلنے لگے بھے اور جو آپ کی وفات کے بعد بورے جزیرہ العرب میں طوفان کی شکل اختیار کر گیاتھا۔ اور بشارت پانے والی جماعت صحابہ کی جماعت صحابہ کی جماعت محابہ کی جماعت ہے۔ جماعت ہے اور بھاءت ہے ساتھ مل کراس فتند کامقابلہ کیا۔

مسند احمد میں حضرت ابوسعید حذریؒ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ لوگوں کی ہیبت میں آکر حق گوئی ہے نہ رکنا ۔ یاد رکھو نہ تو کوئی موت کو قریب کر سکتا ہے، نہ رزق کو دور کر سکتا ہے ۔

مسند احمد میں حضرت ابو سعید حذری کی ایک روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ خلاف شرع امر کو دیکھ کر، سن کر، لینے آپ کو کمزور جان کر خاموش نہ ہو جانا ورنہ اللہ تعالیٰ کے ہاں اس کی باز پرس ہوگی ۔ اس وقت انسان جواب دے گا کہ میں لوگوں جانا ورنہ اللہ تعالیٰ کے ہاں اس کی باز پرس ہوگی ۔ اس وقت انسان جواب دے گا کہ میں لوگوں کے ڈرتا۔ کے ڈر سے خاموش ہو گیا تھا، تو اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ میں اس کا زیادہ حقد ارتحاکہ تو مجھے ڈرتا۔ (ابن کشیرہ کا / ۲)

حضرت انس کا بیان ہے کہ زکوٰۃ کی ادائیگی ہے انکار کرنے والوں سے جنگ کرنا (شروع میں) صحابہ کو پسند نہ تھا۔ ان کا کہناتھا کہ یہ لوگ تو اہل قبلہ ہیں اور اہل قبلہ سے جہاد نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن جب(حضرت) ابو بکڑگردن میں تلوار لٹکائے ہوئے تہناہی نکل کھڑے ہوئے تو صحابہ

كو بھى نكلے بغير كوئى چار ہ نہ رہا۔

حضرت عائشہ بیان فرماتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات ہوتے ہی عرب مرتد ہوگئے اور نفاق ان کے دلوں میں جم گیا اور میرے باپ پر وہ مشکلات پڑیں کہ اگر مضبوط پہاڑوں پر پڑتیں تو ان کا بھی چور اکر دیتیں ۔ (مظہری > ۱۳/۳)

حضرت ابن مسعودٌ كابيان ہے كہ شروع ميں ہميں حضرت ابو بكرٌ كا فيصلہ پسند نہ تھاليكن آخر ميں ہم نے آپ كے خيال كى تعريف كى ۔

ابو بکر بن عیاش کا بیان ہے کہ میں نے ابو حفص کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ انبیاء کے بعد حضرت ابو بکڑسے افضل کوئی شخص پیدا نہیں ہوا۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد آپ ہی مرتدوں سے جنگ کرنے کے لئے کھڑے ہوگئے تھے۔(مظہری ۱۳۴/۳)

عرب کے مختلف مقامات پر تین گروہ تو آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی ہی میں مرتد ہوگئے تھے۔ پھرآپ کی وفات کی خبر نے اس فتند ، ارتداد کو ایک طوفانی شکل دے دی اور عرب کے سات قبیلے اسلام اور اس کی حکومت سے مخرف ہو گئے اور خلید ، وقت حضرت ابو بکڑکو اسلامی قانون کے مطابق زکوٰۃ دینے سے انکار کردیا۔

جو تنین گروه آنحضرت صلی الله علیه وسلم کی زندگی میں مرتد ہو گئے تھے، ان کا مختصر حال

(1) پیٹو مڈری ہے۔ ان کاسردار ذوالحمار عبدلد بن کعب عنسی تھااور اس کالقب اسودتھا۔ یہ ایک شعبدہ باز کامن تھا۔ اس نے بمن میں نبوت کادعویٰ کیاتھا اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے عمال کو نکال کر بلاد یمن پر قبضہ کر لیاتھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بمن کے گور نر حضرت معافظ بن جبل اور یمن کے رئیبوں کو لکھا کہ لوگوں کو مضبوطی کے ساتھ دین پر قائم رہنے کی ترغیب دیتے رہو اور اسود سے لڑنے کے لئے نکل پڑو۔ چنانچہ فیروز دیلمی نے گھر میں گھس کرا اسود کو اس کے بستر پر ہی قتل کردیا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس قتل کی خبراسی روز دے دی تھی ہاگرچہ باضابطہ خبر کافی دن بعد آئی۔

(۳) پنو حشیقہ: ان کا سردار مسیلمہ کذاب تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی ہی میں اللہ علیہ وسلم کی اللہ علیہ دندگی ہی میں اللہ علیہ اللہ علیہ وسلم کے ساتھ اسے بھی نبوت میں شریک کردیا گیا ہے۔ چنا بخیہ اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ اسے بھی نبوت میں شریک کردیا گیا ہے۔ چنا بخیہ اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ

وسلم کی خدمت میں مندر جہ ذیل خط دو آدمیوں کے ذریعہ بھیجا۔

مسیلمہ (کذآب) کی طرف ہے گھد رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کے نام ۔ اما بعد! یہ
زمین آدھی میری اور آدھی آپ کی ہے۔ آپ نے قاصد سے فرمایا کہ اگر قاصدوں کو قتل نہ کرنے کا
حکم نہ ہو تا تو میں تم دونوں کی گرد نیں مار دیتا۔ پھرآپ نے خط کامندر جہ ذیل جواب لکھوایا۔
گھم نہ ہو تا تو میں اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کی طرف سے مسیلمہ کذاب کے نام ۔ اما بعد! ساری

تحمد رسول الله (صلی الله علیه وسلم) کی طرف سے مسیلمہ کذاب کے نام - اما بعد! ساری زمین الله تعالیٰ کی ہے - لینے بندوں میں سے وہ جس کو چاہتا ہے اس کا مالک بناتا ہے اور اچھا انجام یر بمزگاروں کا بوتا ہے -

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بیمار ہوگئے اور آپ کی وفات ہو گئی۔ حضرت ابو بکڑ نے کشیر لشکر کے ساتھ حضرت خالد بن ولیڈ کو مسیلمہ سے لڑنے کے لئے بھیجا۔ آخر مسیلمہ، مطعم بن عدی کے غلام حضرت وحشیؓ کے ہاتھوں مارا گیا۔ یہ وحشیؓ وہی شخص تھے جس نے حضرت حمزہ بن عبد المطلبؓ کو شہید کیا تھا۔ مسیلمہ کو قتل کرنے کے بعد حضرت وحشیؓ کہا کرتے تھے کہ میں نے مسلمان ہونے سے بہتر آدمی کو شہید کیا تھا اور مسلمان ہونے کے بعد بدترین آدمی کو شہید کیا تھا اور مسلمان ہونے کے بعد بدترین آدمی کو قتل کیا۔

(۱۹۷) سپی آسید: ان کا سردار طلحیه بن خویلد تھا۔ نبوت کادعوی کرنے والوں میں یہ سب ہے آخری شخص تھا۔ اس نے بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی ہی میں مرتد ہو کر نبوت کادعویٰ کر دیا تھا۔ مگر آپ کی وفات کے بعد اس سے جہاد کیا گیا۔ حضرت ابو بکڑنے حضرت خالد بن ولیڈ کو اس کے مقابلے کے لئے بھیجا۔ حضرت خالد نے شدید جنگ کے بعد اس کو شکست خالد بن ولیڈ کو اس کے مقابلے کے لئے بھیجا۔ حضرت خالد نے شدید جنگ کے بعد اس کو شکست دی ۔ بھریہ بھاگ کر شام چلا گیا اور کچھ مدت کے بعد دو بارہ مسلمان ہو گیا اور بھر خلوص کے ساتھ اس پر قائم رہا۔ (مظہری کا ساتھ)

### اللداورر سول کے دوست

ه ه ، ۱ ه إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ امْنُو الَّذِينَ يُقِيمُونَ اللَّهُ اللَّهُ الله السَّلُولَة وَالَّذِينَ امْنُولَة وَهُمُ رَاكِعُونَ ٥ وَمَنْ يَتَوَلَّ الله الله وَرَسُولَة وَالَّذِينَ امْنُوافَإِنَّ حِزْبَ اللهِ مُمُ الْفَلِبُونَ ٥ وَرَسُولَة وَالَّذِينَ امْنُوافَإِنَّ حِزْبَ اللهِ مُمُ الْفَلِبُونَ ٥ وَرَسُولَة وَالَّذِينَ امْنُوافَإِنَّ حِزْبَ اللهِ مُمُ الْفَلِبُونَ ٥

تعشر سی جا اللہ کفار ہمارے دوست ہمیں بلکہ ہمماری دوستی تو اللہ تعالیٰ، اس کے رسول سی اللہ علیہ دوستی تو اللہ تعالیٰ، اس کے رسول سی اللہ علیہ دوستی اللہ علیہ وسلم اور ان مومنوں سے ہونی چلہتے جو نماز کے بوری طرح پابند ہوں، زکوٰۃ ادا کرتے ہوں، تواضع، عاجزی اور انکساری کرتے ہوں اور جو کوئی اللہ تعالیٰ اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور مومنوں سے دوستی رکھے گاتو وہ اللہ تعالیٰ کی جماعت میں داخل ہے جو سب پر غالب

دوسری جگه ارشاد ہے:

كَتَبُ الله كَا غُلِبَنَ انا ور سلِي مان الله قوي عَزِيرُ ٥ لاَ حَدُ عَوْمَ الله عَلَيْهُ مَا الله عَلَيْهُ مَا الله عَلَيْهُ مَا الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ مَا الله عَلَيْهُمُ وَرَفُوا عَنْهُ مَا الله عَلَيْكَ كَتَب فِي عَلْمُ الله عَلَيْهُمُ الله عَلَيْهُمُ وَرَفُوا عَنْهُ مَا الله عَلَيْكَ الله عَنْهُمُ وَرَفُوا عَنْهُ مَا الله عَلَيْكَ الله عَنْهُمُ الله عَلَيْهُمُ وَرَفُوا عَنْهُ مَا الله عَلَيْكَ عَرْبُ الله عَنْهُ مَا الله عَنْهُمُ المُعْلِكُونَ ٥ وَرَفُوا عَنْهُ مَا الله عَلْهُ الله عَنْهُ المُعْلِكُونَ ٥ وَرَفُوا عَنْهُ مَا الله عَلَيْكُونَ ٥ وَرَفُوا عَنْهُ مَا الله عَلْهُ المُعْلِكُونَ ٥ وَرَفُوا عَنْهُ مَا الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَنْهُ المُعْلِكُونَ ٥ وَرَفُوا عَنْهُ مَا الله عَلَيْهُ الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْكُونَ ٥ وَالله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ المُعْلِكُونَ ٥ وَالله الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله الله عَلَيْهُ المُعْلِكُونَ ٥ وَلَا الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ المُعْلِمُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ المُعْلِمُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ المُعْلِمُ الله عَلَيْهُ المُعْلِمُ الله عَلَيْهُ المُعْلِمُ الله عَلَيْهُ المُعْلِمُ الله الله عَلَيْهُ المُعْلِمُ الله عَلَيْهُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ الله عَلَيْهُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ المُلْمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ

(المجادله آيات ۲۲،۲۱)

الله تعالیٰ نے یہ لکھ دیا ہے کہ میں اور میرار سول ہی غالب رہیں گے۔ تو الله تعالیٰ اور آخرت پر ایمان رکھنے والوں کو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے دشمنوں سے دوستی رکھنے والا کبھی نہ پائے گا۔ خواہ وہ باپ، بیٹے، بھائی اور کننے، قبیلے کے لوگ ہوں۔ یہی وہ لوگ ہیں جن کے دلوں میں اللہ تعالیٰ نے ایمان لکھ دیا ہے اور اپنی روح سے الن کی تائید کی ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کو الیم جنتوں میں داخل کرے گاجن کے نیچ مبریں بہتی ہیں جہاں وہ ہمیشہ رہیں گے بین جناں وہ ہمیشہ رہیں گے اللہ تعالیٰ ان سے داور وہ اللہ تعالیٰ سے خوش ہیں جہاں وہ ہمیشہ رہیں گے اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہے اور وہ اللہ تعالیٰ سے خوش ہیں۔ یہی اللہ کاگروہ ہے

#### اور یمی گروہ فلاح پانے والا ہے۔ (ابن کثیرا> / ۲)

# ترک موالات کے حکم کااعادہ

٥٥، ٨ هَيْاَيَتُهَا الَّذِيْنُ المَنُوا لَاتَنَجِدُوا الَّذِيْنَ النَّحُدُوْ إِيْنَكُمْ مُرُوّا لَكِيْنَ مَنْ قَبْلِكُمْ وَالْكُفّارُ اوْلِيَاءَءَ وَالْكُفّارُ اوْلِيَاءَءَ وَالْكُفّارُ الْوَلِيَاءَءَ وَالْكُفّارُ الْوَلِيَاءَءَ وَالْكُفّارُ الْوَلِيَاءَ وَالْكُفّارُ الْوَلِيَاءَءَ وَالْكُفُوا اللّهُ إِنْ كُنْتُمْ مُّوْمُ مِنْيُنَ ٥ وَإِذَا فَادَيْتُمْ إلى الصَّلُوةِ وَالْتَحَدُّ وَهَا هُرُّ وَالَّالِيَةِ الْمَاءَ وَيَ الْعَلَيْدُ وَ وَالْفَالِيَ الصَّلُوةِ وَالْتَحَدُّ وَهَا هُرُّ وَالَّالِيَةِ الْمَاءَ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُولِينَ وَالْوَاجِنَ لُولُونَ فَي اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّ

هُوْ وًا: مُعَمَّا - مسحرًا بن - مصدر بمعنی اسم فَاکَیْتُمْ: تم نے بلایا - تم نے بکارا - نِدا جَے ماضی

فشان مرول: حضرت ابن عباس كابيان ب كه رفاعه بن زيد بن تابوت اور سويد بن طارث بظاهر مسلمان بوگة تقر باطن ميس كافر تقد مسلمان دونوں كو دوست مجھنے لگے اس پر يہ آيت نازل بوئى - (مظهرى ١٣٣/ ٣)

گشری کے : ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو غیر مسلموں کی محبت اور دوستی سے نفرت دلائی ہے کہ کیا تم ان سے محبت اور دوستی کرو سے جو بہارے دین کو بنسی اور مذاق میں اڑاتے بیں خواہ وہ لوگ ہل کتاب ہوں، جیسے یہود و نصاری یادو مرے کافر ہوں ۔ ان کے استہزاء اور تمسیخ کاتقاضا تو یہ ہے کہ ان سے دوستی کی بجائے دشمنی کی جائے ۔ اگر تم ان سے دوستی کروگ تو اندیشہ ہے کہ کہیں اس سے بہار اایمان و اسلام نہ ضائع ہو جائے ۔ پس تم لینے دین کی عزت و مرمت کا بی را لحاظ رکھو اور اس کی بوری حفاظت کرو اور جو دشمنان دین اللہ کے دین کے ساتھ محرمت کا بی را لحاظ رکھو اور اس کی بوری حفاظت کرو اور جو دشمنان دین اللہ کے دین کے ساتھ مسحز کرتے ہیں ان کے ساتھ محبت و دوستی نہ رکھو کیونکہ ان کی دوستی سے دین محفوظ مہیں رہ

سكنا-(ابن كثير٢>/٢)

جب تم اذان کے ذریعہ لوگوں کو نماز جسی افضل عبادت کی طرف بلاتے ہو تو وہ اس کو ہنسی اور کھیل بناتے ہیں کیونکہ وہ بے عقل ہیں اور نماز اور اذان کی حقیقت کو نہیں سمجھتے اور ہے عقل محبت کے لائق نہیں۔

ابن ابی حائم نے سدی کی روایت سے بیان کیا کہ مدسنے میں ایک عیمائی تھا۔ جب وہ مؤذن کو اشھدان محمدار سول الله کہتے ہوئے سنبا تو کہنا کہ اللہ جھوٹے کو آگ میں جلائے۔ ایک رات اس کا خادم آگ لے کرآیا۔ وہ عیمائی اور اس کی بیوی سور ہے تھے۔ اتفاق سے جلائے۔ ایک رات اس کا خادم آگ لے کرآیا۔ وہ خود بھی جل گیااور اس کی بیوی بھی۔ آگ کی ایک پینگاری اڑ کر عیمائی پر جا پڑی جس سے وہ خود بھی جل گیااور اس کی بیوی بھی۔ (مظہری ۱۳۵۸)

# يهودكى برى خصلتي

۱۰،۵۹ قُلُ يَا هُلُ الْكِتٰبِ هَلُ تَنْقِمُونَ مِنْ الْآلَا اللهِ وَمَا مَنْ لَكُنّهُ اللهُ وَمَعْتُمُ الْقِرَدُةُ وَالْخَنَازِيْرَ وَعَبَدَ اللهُ وَعَجَدَ وَعَجَدَ اللهُ وَعَجَدَ اللهُ وَعَجَدَ اللهُ وَعَجَدَ اللهُ وَعَجَدَ اللهُ وَعَبَدَ اللهُ وَعَبَدَ اللهُ وَعَبَدَ اللهُ وَعَبَدَ اللهُ وَعَلَى مِنْهُمُ الْقِرَدُةُ وَالْخَنَازِيْرَ وَعَبَدَ اللهُ وَعَلَى مَا اللهُ اللهُ وَعَلَى مَا اللهُ اللهُ وَعَلَى مِنْهُمُ الْمَوْدُ وَاللهِ وَعَلَى اللهُ اللهُ

مُثُوَّبَةً: ثواب بدله بهزا الْقِرَكَة لَاَ: بندر واحد قِرْدُرُد الْخَفْلَازِيْرَ: حور - واحد خِزْرُرُرُدُ

فیمانِ مرول الله صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں حاض ہوئے ۔ ان میں ابویاس نے بیان کیا کہ کچے عبودی رسول الله صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں حاض ہوئے ۔ ان میں ابویاس بن اخطب، رافع بن ابی رافع اور عامر بن عمرو بھی تھے ۔ ان لوگوں نے آپ سے دریافت کیا کہ آپ کا ایمان کن کن پینمبروں پر ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ میں الله تعالیٰ پر ایمان رکھتا ہوں اور جو کچے صفرت ابراہیم، صفرت اسماعیل، صفرت اسحاق، حضرت یعقوب اور ان کی اولاد پر نازل ہوا اور جو حضرت موئ اور حضرت معنی کو دیا گیا اور جو کچے الله تعالیٰ کی طرف سے دوسرے انہیاء کو دیا گیا، سب پر میرا ایمان ہے ۔ ہم ان میں سے کسی کی بھی تفریق منہیں کرتے ۔ ہم تو الله تعالیٰ کے فرماں بردار ہیں ۔ صفرت عیمیٰ کا نام س کر یہود کہنے گئے کہ ہم ان کو نہیں مانتے اور نہ اس کو مانتے ہیں جو حضرت عیمیٰ کو پیٹم مرمانتا ہے ۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۱۳۲۹ س)

کنفرری : جو اہل کتاب متہارے دین کا مذاق الڑاتے ہیں اور نماز اور اذان جسی بہترین عبادت کو ہنسی اور کھیل بناتے ہیں ان ہے کہ دو کہ تم جو ہمارے دین میں بنستے ہو تو تم اس میں کیا عیب پاتے ہو۔ ہمارے دین کا خلاصہ تو یہ ہے کہ ہم اللہ پر ایمان رکھتے ہیں اور اس قرآن مجید پر ایمان رکھتے ہیں جو تمام شریعتوں کالبرلباب اور تمام حکمتوں کا عطر ہے اور ہم ان تمام کتابوں پر ایمان رکھتے ہیں جو ہم ہے جہلے نازل ہوئیں۔ کیا یہ کوئی عیب کی بات ہے جو تم اس پر بنستے ہو۔ چونکہ تم بد کار ہواور ہم تمہاری بد کاری ہے علیمہ وہیں ،اسی لئے ہم تمہاری آنکھوں میں کھیلتے ہیں۔ چونکہ تم بد کار ہواور ،ہم تمہاری بد کاری سے علیمہ وہیں ،اسی لئے ،ہم تمہاری آنکھوں میں کھیلتے ہیں۔ دین کے ساتھ استہزاء کرتے ہیں یہ کہ دیجئے کہ آؤ میں تمہیں بناؤں کہ اللہ تعالیٰ کے پاس بدلہ پانے میں کون بد تر ہے ۔ واقعی اللہ تعالیٰ کے نزد یک وہ لوگ برے ہیں جن پر اللہ تعالیٰ نے لعنت کی اور ان براہنے فضب ناؤل کیا اور ان کی نافرہانیوں کی بنا پر ان میں سے بعض کو بندر اور بعض کو سور بنایا اور جہوں نے شیطان اور باطل معبود کی پر ستش کی یعنی گو سالہ کو معبود بنایا، یہی لوگ بدترین مقام والے اور راور است سے بالکل محتج ہوتے ہیں۔

(ابن کثیر ۲/ ۲، معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند هلوی ۲/۳۷۲)

### منافقوں کی سیاہ کاریاں

١١- ١٣ وَإِذَا جَآءُ وُكُمُ قَالُوْآ أُمنَّا وَقَدْ دَّخَلُوْا بِالْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوْا بِالْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوْا بِهِ وَاللَّهُ اَعْلَمُ بِمَاكَانُوْا يَكْتُمُونَ ٥ وَتَرَى كَثِيراً مِنْ هُمْ يُسَارِعُونَ فِي الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ وَلَيْ يَنْهُمُ السُّحْتَ وَلَا يَنْهُمُ السُّحْتَ وَالْعَدُوانِ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ وَلَيْ يَنْهُمُ الرَّبُنِيُّونَ لَا يَنْهُمُ الرَّبُنِيُّونَ وَالْاَحْدَ وَالْعَلَمُ السُّحْتَ وَالْعَيْمُ السُّحْتَ وَالْعَبْمُ السُّحْتَ وَالْمِيمُ الْإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ وَلَيْمُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ وَلَيْمُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ وَلَيْمُ مَا كَانُوا مَنْ قَوْلِهِمُ الْإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ وَلَيْمُ مَا كُولُوا مَنْ السُّحْدَ وَالْمُ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ الْعُنْدُونَ مَا مَالْمُ السُّمُ مَا لَاللَّهُ مُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُولُولُومُ الْمُ السُّمُ مَا السُّمُ مَا السُّمُ مَا السُّمُ مُنْ السُّمُ مَا السُّمُ السُّمُ السُّمُ السُّمُ السُّمُ السُّمُ الْمُ السُّمُ السُّمُ السُّمُ السُلْمُ السُّمُ السُّمُ السُّمُ الْمُ السُلُومُ السُّمُ السُّمُ السُّمُ السُلِمُ السُّمُ السُّمُ السُلِمُ السُّمُ السُّمُ السُّمُ السُلْمُ السُلِمُ السُّمُ السُّمُ السُلْمُ السُلْمُ السُّمُ السُلِمُ السُّمُ السُلَمُ السُلْمُ السُلْمُ السُلْمُ السُلْمُ السُلْمُ السُلْمُ السُلْمُ السُلْمُ السُلُولُ الْمُ السُلْمُ السُلُمُ السُلِمُ السُلْمُ السُلْمُ السُلُمُ السُلُمُ السُلْمُ السُلُمُ السُلُمُ السُلُمُ السُلْمُ السُلُمُ السُلُمُ السُلُمُ السُلْمُ السُلُمُ السُلُمُ السُلُمُ الْمُ الْمُنْ الْمُلْمُ السُلُمُ اللْمُ السُلِمُ الْمُ الْمُلْمُ ال

اور جب وہ متہارے پاس آتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم بھی ایمان لے آئے حالانکہ وہ کافری آئے تھے اور کافری چلے گئے اور جو کچے یہ چھپاتے ہیں اللہ تعالیٰ اس کو خوب جانبا ہے ۔ اور آپ ان میں سے بہت سے لوگوں کو دیکھیں گے کہ وہ گناہ، سرکشی اور حرام خوری پر دوڑتے ہیں۔ السبۃ وہ بہت ہی براکر رہے ہیں۔ ان کے مشائخ اور علماء ان کو گناہ کی بات اور حرام کھانے سے کیوں نہیں منع کرتے۔ اللہۃ وہ بہت ہی براکر رہے ہیں۔

السُّحْتُ: حرام، دخوت، جمع أنْحَاتُ ـ

رُجْنِيونَ: الله والے - درویش - واحدر بانی

أَحْبُارُ: علماء - دانالوگ - واحد جرزة

تعفر سی جب یہ منافق دنیادی اغراض کے لئے ، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس وعظ و نصیحت میں آتے تو اپنے آپ کو مومن ظاہر کرتے اور کہتے کہ ہم آپ کے دین سے راضی ہیں اور جب واپس جاتے تو دامن بھاڑ کرولیے کے ولیے ہی اٹھتے جیسے آئے تھے ۔ یہ لوگ ایک لمحہ کے لئے بھی ایمان میں داخل نہمیں ہوئے ۔ آپ کے وعظ و نصیحت کا ان پر کچھ اثر نہمیں کیونکہ ان کے شجر ہمی ایمان میں داخل نہمیں ہوئے ۔ آپ کے وعظ و نصیحت کا ان پر کچھ اثر نہمیں کیونکہ ان کے شجر کہنہ میں اصلاح کی قابلیت ہی نہمیں رہی ۔ لہذا ان کا اُمنا کہنا بالکل جبوٹ ہے ۔ اللہ تعالیٰ ان کے دلوں کے کفر و نفاق کو خوب جانبا ہے ۔ کیونکہ وہ عالم الغیب ہے ۔ آپ ان میں سے بہت سوں کو گناہ، ظلم اور حرام خوری کی طرف تیڑی سے بڑھتے ہوئے دیکھیں گے ۔ کیونکہ ان کے اعمال بہت بی خراب ہو چکے ہیں ۔ ان کے علماء و مشائخ بھی ان کو گناہ اور نافر مائی سے نہیں روکتے کیونکہ وہ بی خراب ہو چکے ہیں ۔ ان کے علماء و مشائخ بھی ان کو گناہ اور نافر مائی سے نہیں روکتے کیونکہ وہ

خود بھی اللہ تعالیٰ کے احکام و قوانین کو بھلا کر برائی میں مبتلاہیں اور ان کو بھی برائی کاحکم دیتے ہیں۔ (حقانی ۲۸۹/۲۸۹) ابن کشیر ۲/۷۴)

### يهو د کی گستاخی

٩٧،٧٣ وَقَالَتِ الْيَهُوُدُيَدُ اللَّهِ مَغُلُوْلَةً مِغُلَّتُ أَيْدِيُهِمْ وَلُعِنُوْا بِمَا قَالُوا بَلُ يَدْا لُمُ مَبُسُو طَتْنِ لا يُنْفِقُ كَيُفَ يَشَآءُ لَا وَلَيَزِيْدُنَّ كَثِيراً مِنْ مُمَّ مَّا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبِي كُلغُياناً وَكُفُراً م وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَآءَ الِيٰ يَوْمِ الْقِيْمَةِ طِكُلُّمَآ أَوْقَدُوْا نَارًا لِلْحَرْبِ ٱطْفَاهَا اللهُ ﴿ وَيَسْعُونَ فِي الْاَرْضِ فَسَاداً ﴿ وَاللَّهُ لا يُحِبُّ المُفْسِدِينَ ۞ وَلُوْ أَنَّ اَهُلَ الْكِتْبِ امننوا واتَّقُوا لَكُفَّر نَا عَنُهُمْ سَيّاتِهِمْ وَلَادْ خَلْنُهُمْ جَنّْتِ النَّعِيْم ٥ وَلُو انَّهُمْ اَقَامُوا التَّوْرْية وَالْإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزُلَ النيهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ لَاكُلُوامِنْ فَوُقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْ جُلِهِمْ ا مِنْهُمْ أُمَّةً كُنَّةً تُصَدَةً ﴿ وَكُثِيرٌ مِنْهُمْ سَآءَمَا يَعْمَلُونَ ٥ اور یہود بوں نے کہا کہ اللہ تعالیٰ کا ہاتھ تنگ ہے۔ انہی (یہود بوں) کے ہاتھ تنگ ہو جائیں اور لعنت ہو ان کو اس کہنے ری، بلکہ اس کے دونوں ہاتھ کشادہ ہیں۔ وہ جس طرح چاہتا ہے خرچ کرتا ہے اور آپ برآپ کے رب کی طرف ہے جو (کلام) نازل ہوا وہ ضرور ان میں ہے بہت ہے لوگوں کی سرکشی اور کفر کو زیادہ کرنے کا باعث ہو گااور ہم نے قیامت تک ان میں آپس کی عداوت اور كدينه وال ديا - يه جب بهي لزائي كي آك بجز كانا چاہتے ہيں تو الله تعالیٰ اس كو بجھا دیتا ہے اور وہ ملک میں فساد کرتے پھرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ فساد کرنے والوں کو پسند منبیں کرتا اور اگر اہل کتاب ایمان لے آتے اور برہمیز گاری کرتے تو ہم صرور ان ہے ان کے گناہ دور کر دیتے اور ان کو نعمت کے باغوں میں داخل کرتے اور اگریہ لوگ توریت اور انجیل کو قائم رکھتے اور اس کو جو ان کے رب

كى طرف سے ان كى طرف نازل كيا گيا ہے ۔ تويد اپنے او ير اور اپنے ياؤں كے نیجے سے خوب کھاتے ۔ ان میں سے کچھ لوگ تو سیدھی راہ رہیں اور ان میں

ے اکثر برے کام کر رہے ہیں۔ مُغْلُولَةُ: بندهی ہوئی ۔ بخیل ۔ عُل ہے اسم مفعول

مَبْسُو طَتْنِن : دو كھلے ہوئے ۔دوكشادہ - بُنط عصاسم مفعول

أُوْقَدُوا: انبول نِ آك سلكائي - انبول نے روشن كيا - انقاد كے ماصى

أَطْفَاهَا: اس فاس كو: كهاديا - إَطْفَادَ عاماني

مُقْتُصِدَ لا اعتدال يررهن والى - إِقْتِصَادَ عاسم فاعل

شان نزول: حضرت ابن عباس، عكرمة، ضحات اور قبادة في كما كه يهودى برا مال دار، فراخ دست اور دولت مند مخے ۔ جب انہوں نے اللہ تعالیٰ کی نافر مانی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب کی تو اللہ تعالیٰ نے جو فراخی اور کشائش ان کو عطا فرمائی تھی وہ تنگی ہے بدل دی اس وقت انہوں نے اللہ تعالیٰ کو بخیل کہنا شروع کر دیا اور بنی قینقاع کے سردار فخاص بن عازور نے کماکہ اللہ تعالیٰ کاباتھ تورزق دینے سے بندھ گیاہے۔اس بریہ آیت نازل ہوئی۔

طرافی نے حضرت ابن عباس کا بیان اس طرح نقل کیا ہے کہ نباش بن قیس نامی یہودی نے کہاکہ تیرارب بخیل ہے کچے دیتا نہیں۔اس پرید آیت نازل ہوئی۔

(جلالین ۳۲۱ مظهری ۱۳۹/۳)

تشریکے: اللہ تعالیٰ نے مدینے کے یہود کو مالدار اور صاحب وسعت بنایا تھا۔ مگر جب آنحضرت صلی الله علیه وسلم بجرت كر كے مدينه تشريف لائے اور ان كو اسلام كى دعوت دى تو انہوں نے اپنی جابلانہ رسوم سے حاصل ہونے والے نذر انوں کی خاطر دعوتِ اسلام سے روگر دانی كى اور رسول الله صلى الله عليه وسلم كى مخالفت شروع كردى - الله تعالىٰ في اس كى سزامين ان ير دنیا تنگ کر دی اور تیجا یہ لوگ تنگ دست ہو گئے اور ان کی زبانوں سے ایسے کلمات فکے کہ (معاذ الله) الله تعالىٰ كے خزانے ميں كمي آگئي يا الله تعالىٰ بخيل ہو گيا۔

ان کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ انہی لوگوں کے ہاتھ بندھے ہوئے ہیں اور انہی ر لعنت ہو گی جس کا اثر آخرت میں عذاب اور دنیامیں ذلت و رسوائی کی صورت میں ظاہر ہو گا۔ الله تعالیٰ کے باتھ تو ہمیشہ سے کھلے ہوئے ہیں۔اس کی جود وسخاہمیشہ سے ہواور ہمیشہ رہے گی۔ جس طرح وہ غنی اور صاحب وسعت ہے ، اسی طرح وہ حکیم بھی ہے ۔ وہ اپنی حکمت کے تحت جس پر مناسب سمجھتا ہے ۔ فراخی و وسعت فرمادیتا ہے اور جس پر مناسب سمجھتا ہے ، تنگدستی مسلط فرما دیتا ہے ۔

آپ پر جو قرآنی آیات نازل ہوتی ہیں ، یہ سرکش لوگ ان سے فائدہ اٹھانے کی بجائے اپنے کفرو انکار میں اور سخت ہو جاتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو ان کے شرسے بچانے کے لئے ان میں آپس میں شد بد اختلافات اور دشمنی پیدا کردی ، جس کی وجہ سے نہ تو ان کو مسلمانوں کے خلاف کھلی جنگ کا حوصلہ ہو سکتا ہے اور نہ ان کی کوئی سازش ان (مسلمانوں) کے خلاف چل سکتی ہے۔ پھر فرما یا کہ توریت و انجیل اور انہیاء علیہم السلام کے ارشادات سے فائدہ اٹھانے کی بجائے، دنیا کی حرص میں بسلا ہو کریہ لوگ سب کچھ بھلا بیٹھے ۔ اس لئے یہ لوگ دنیا میں شگرستی کا شکار ہوئے ۔ اگریہ اب بھی ایمان اور پر ہمیزگاری اختیار کرلیں تو ہم ان کی چھلی تمام خطائیں معاف کردیں گے اور ان کو نعموں کے باغات عطاکر دیں گے ۔ اگریہ لوگ توریت و انجیل اور ان کے بعد جو آخری کتاب نازل کی گئی ، اس کی تعلیمات پر کسی قسم کی کمی بیٹی کے بغیر پوری طرح عمل کریں تو ان کو آخرت کی نعمتیں بھی ملیں گی اور دنیا میں بھی ان پر رزق کے دروازے اس طرح کسل کریں تو ان کو آخرت کی نعمتیں بھی ملیں گی اور دنیا میں بھی ان پر رزق کے دروازے اس طرح کھول دئے جائیں گے کہ ان کو آسانی ہے اور مسلسل رزق عطاہوگا۔

پھر فرمایا کہ یہود کی ایک چھوٹی سی جماعت اس بدعملی اور کج روی سے پچی ہوئی ہے اور راہِ راست پر ہے ۔ مگر ان کی اکثریت بد کار اور بدعمل ہے ۔ یہاں راہ راست پر ہونے والوں سے وہ لوگ مراد ہیں جو پہلے یہودی یا نصرانی تھے بھر قرآن کریم ادر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لے آئے ۔ (معارف القرآن ۱۹۱، ۱۹۲/ ۳)

## تىلىغ دىن كى ئاكىيە

الرَّسُوْلُ بَلِّغْ مَا آأُنُوْلَ اللَّكَ مِنْ رَّبِكَ عَوَانِ لَّمُ تَفْعَلُ فَعَلَ الرَّسُولُ بَلِغْ مَا آأُنُوْلَ اللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ عَالِنَّ اللَّهُ لَكَ عَصِمُكَ مِنَ النَّاسِ عَالِنَّ اللَّهُ لَا يَعْمِمُكَ مِنَ النَّاسِ عَالِنَّ اللَّهُ لَا يَعْمِمُكَ مِنَ النَّاسِ عَالِنَّ اللَّهُ لَا يَعْمِمُكَ مِنَ النَّاسِ عَالِنَّ اللَّهُ لَا يَعْمِمُكُ مِنَ النَّاسِ عَالِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ ) اجوكي آب يرآب كروك والله عليه وسلم ) ا

نازل کیا گیاوہ (لوگوں کو) پہنچاد یجئے اور اگر آپ نے ایسانہ کیا تو آپ نے اللہ کا کچھ بھی پیغام نہ پہنچایا اور اللہ تعالیٰ آپ کو لوگوں (کے شر) سے محفوظ رکھے گا۔ بیشک اللہ تعالیٰ کافروں کوہدایت نہیں دیتا۔

تو تبليغ كر - تو پهنچادے - تنبلنغ كے امر

يَعْصِمُكَ: وه آپ كى حفاظت كرے كا - وه آپ كو بچائے كا - عِضْمَة كے مضارع -

تعلیٰ نے جو کچے آپ پر نازل فرمایا ہے، آپ وہ سب کسی جھبک کے بغیر لوگوں کو پہنچادیں۔ خواہ تعالیٰ نے جو کچے آپ پر نازل فرمایا ہے، آپ وہ سب کسی جھبک کے بغیر لوگوں کو پہنچادیں۔ خواہ کوئی اس کو قبول کرے یااس کی مخالفت کرے ۔ اگر بفرض محال کسی حکم خداو ندی کو امت کو پہنچانے میں آپ ہے ادنیٰ می کو تاہی بھی ہوئی، تو فریضہ، تبلیغ رسالت کاحق ادانہ ہوگا۔ اس لئے آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم تمام عمر فریضہ، تبلیغ رسالت میں بوری، مت وقوت کے ساتھ مصروف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم تمام عمر فریضہ، تبلیغ رسالت میں بوری، مت وقوت کے ساتھ مصروف رہے ۔ چنائی چجہ الوداع کے موقع پر آپ نے لینے خطبہ میں صحابہ کرام کے عظیم مجمع کو اہم ہدایات اور وصیتیں فرمانے کے بعد مجمع ہے سوال فرمایا کہ د مکھوا کیا میں نے تبہیں دین پہنچا دیا ؟ صحابہ نے اقرار فرمایا کہ ہاں آپ نے ہمیں دین پہنچا دیا ۔ پھر آپ نے ارشاد فرمایا کہ تم اس پر گواہ رہو اور ساتھ ہی یہ بھی فرمایا کہ جو لوگ اس وقت مجمع میں حاضر ہیں وہ ان لوگوں تک میری بات پہنچا دیں ۔ پر جواس وقت حاضر نہیں ۔

غائبین میں وہ لوگ بھی شامل ہیں جو اس وقت دنیا میں موجود تھے مگر اس بجمع میں حاضر نہ کھے اور وہ لوگ بھی شامل ہیں جو ابھی پیدا نہیں ہوئے تھے اور قیامت تک پیدا ہوتے رہیں گے۔
ان سب کو دین پہنچانے کا طریقہ علم دین کی نشر و اشاعت تھی جس کو صحابہ ، کرام نے نہایت تن دی سب کو دین پہنچانے کا طریقہ علم دین کی نشر و اشاعت تھی جس کو صحابہ ، کرام نے نہایت تن دی سالت دی انجام دیا ۔ آیت کے دوسرے جملے میں آپ کو یہ خوش خبری بھی دی گئی کہ تبلیغ رسالت کے سلسلے میں کفار آپ کا کچھ نہ بگاڑ سکیں گئے کیو نکہ اللہ تعالیٰ خود آپ کا محافظ و ناصر ہے ۔ پھر فرمایا کہ آپ کے ذمے تو صرف تبلیغ دین ہے ۔ ہدایت دینا اللہ کے اختیار میں ہے ۔ وہ کافروں کو ہدایت نہیں دیتا ۔ (معارف القرآن کا ۱۹۴ س)

بخاری شریف میں حضرت عائشہ ہے روایت ہے، وہ فرماتی بیں کہ جوتم ہے کہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ کسی حکم کو چھپالیا تو جان لو کہ وہ جھوٹا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے لینے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو خود حکم دیا ہے: یکاً اینگھاالر ؓ **سُوُلُ بُلّغ**ُ مَا اُنْزِلَ الِیکَ مِنْ رَّ بِیکَ صحیین میں ہے کہ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے کسی فرمان کو چھپاتے تو اس آیت کو چھیاتے ۔

وَتُخْفِئَ فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبُدِيْهِ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللهُ اَحَقُّ اَنْ تَخُشُهُ

آپ اپنے دل میں وہ چھپاتے تھے جس کو اللہ تعالیٰ ظاہر کرنے والا تھا اور آپ لوگوں سے خوف محسوس کر رہے تھے حالا نکہ اللہ تعالیٰ زیادہ حقد ارہے کہ آپ اس سے ڈریں ۔(ابن کشیر۷۰/۲)

### اہلِ کتاب کے دعوے کی تر دید

قُلُ يَاهُلُ ٱلكِتٰبِ لَسُتُمْ عَلَىٰ شَىءٍ حَتَى تُقِيمُوا التَّوْرانةَ وَالْإِنْجِيلُ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمُ مِّنْ رَّبِكُمْ ﴿ وَلَيَزِيْدَنَّ كَثِيراً وَالْإِنْجِيلُ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمُ مِّنْ رَّبِكُمْ ﴿ وَلَيَزِيْدَنَّ كَثِيراً مِّنْ كَثِيراً مَا أَنْ فَكُ تَاسَ مِّنْ رَبِكَ مُعْفِياناً وَكُفُراً ٤ فَلاَ تَاسَ عَلَى الْفَوْمِ الْكُفِرِيْنَ ٥ عَلَى الْفَاسِ مَا الْكُفِرِيْنَ ٥

آپ کہد دیجئے کہ اے اہل کتاب تم کسی راہ پر بھی ہمیں ہوجب تک تم توریت و انجیل اور جو کچھ تہمارے رب کی طرف سے تہماری طرف نازل کیا گیا (سب کو) قائم ندر کھو گے اور جو کچھ کلام آپ کے رب کی طرف سے آپ پر نازل ہوا وہ صرور ان میں سے بہت سے لوگوں کی سرکشی اور کفر کو زیادہ کرنے کا باعث ہوگا۔ سوآپ کافروں پر افسوس نہ کریں۔

مُلْفَیاناً: سرکشی - نافرمانی - مصدر ب

تُاسُ : توافسوس كرتاب - تورنجيده بوتاب - أسي سے مضارع

فشان نزول : ابن جریز اور ابن ابی حائم نے حضرت ابن عباس کی روایت ہے بیان کیا کہ رافع اور سلام بن مشکم اور مالک بن الضیف نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ کیا آپ کا یہ دعویٰ نہیں کہ آپ (حضرت) ابراہیم کی شریعت اور دین پر ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ بے شک میں یہی کہتاہوں مگرتم لوگوں نے نئی باتیں ایجاد کرلی ہیں اور (حضرت)
ابراہیم کی شریعت میں جو کچھ ہے تم اس کاانکار کرتے ہو اور جن چیزوں کو لوگوں کے سلمنے واضح
طور پر بیان کرنے کا تمہیں حکم دیا گیا تھا تم ان کو چھپاتے ہو۔ (یہ سن کر) وہ کہنے گئے کہ جو کچھ
ہمارے ہاتھوں میں ہے ہم تو وہی لیں گے۔ ہم یقیناً حق اور ہدایت پر ہیں۔ اس پر یہ آیت نازل
ہوئی۔ (مظہری ۱۵۹/ ۳)

ایش رسی جود و نصاری کے گان فاسد کو غلط کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ یہود و نصاریٰ کسی صحیح دین پر بہیں ہیں ۔ یعنی اہل کتاب کا مذہب اللہ تعالیٰ کے نزدیک معتبر بہیں یہاں تک کہ وہ توریت و انجیل اور دوسرے صحیفوں اور اللہ تعالیٰ کی اس کتاب (قرآن کریم) پر ایمان لائیں جو اللہ تعالیٰ نے آپ پر نازل فرمائی ہے ۔ مگر ان کی حالت تو یہ ہے کہ جوں جوں آپ کے رب کی طرف ہے آپ پر قرآن نازل ہوتی تو وہ اس کا انکار کرتے، جس سے ان کے کفر و سرکشی اور کفر میں اضافہ ہوتا ۔ جب کوئی آیت نازل ہوتی تو وہ اس کا انکار کرتے، جس سے ان کے کفر و سرکشی میں اضافہ ہو جا تا تھا ۔ پس اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم آپ کو ان کافروں کی طرف سے جسرت و افسوس اور غم کرنے کی ضرورت بہیں کیونکہ یہ لوگ اپنی سرکشی میں حد سے بڑھ چکے ہیں ۔ افسوس اور غم کرنے کی ضرورت بہیں کیونکہ یہ لوگ اپنی سرکشی میں حد سے بڑھ چکے ہیں ۔ افسوس اور غم کرنے کی ضرورت بہیں کیونکہ یہ لوگ اپنی سرکشی میں حد سے بڑھ چکے ہیں ۔ افسوس اور غم کرنے کی ضرورت بہیں کیونکہ یہ لوگ اپنی سرکشی میں حد سے بڑھ چکے ہیں ۔ افسوس اور غم کرنے کی ضرورت بہیں کیونکہ یہ لوگ اپنی سرکشی میں حد سے بڑھ کے ہیں ۔ افسوس اور غم کرنے کی ضرورت بہیں کیونکہ یہ لوگ اپنی سرکشی میں حد سے بڑھ کے ہیں ۔ افسوس اور غم کرنے کی ضرورت بہیں کیونکہ یہ لوگ اپنی سرکشی میں حد سے بڑھ کے ہیں ۔ افسوس اور غم کرنے کی ضرورت بہیں کیونکہ یہ لوگ اپنی سرکشی میں حد سے بڑھ کے ہیں ۔ (مظہری ۱۵ ۲ س) این کشر کے کی شرورت بہیں کیونکہ یہ لوگ اپنی سرکشی میں حد سے بڑھ کے ہیں ۔

#### قانون نجات

وه إِنَّ النَّذِيْنَ امْنُوا وَالَّذِيْنَ هَادُوْا وَالصَّبِئُوْنَ وَالنَّصْرِيٰ مَنُ الْمَنْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَعَمِلَ صَالِحاً فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلاَ مُونَ عَلَيْهِمُ وَلاَ مُونَ عَلَيْهِمُ وَلاَ مُعْرَيْحُزَنُوْنَ ٥

بیشک جو لوگ ایمان لائے اور جو یہودی اور جو صابئین ہیں اور جو نصاریٰ ہیں ان میں سے جو کوئی اللہ تعالیٰ اور بوم آخرت پر ایمان لائے اور اچھے کام کرے تو (قیامت کے روز) ان پرنہ کچے خوف ہوگا اور نہ وہ عمکین ہوں گے۔

اُ مُنُوا: وہ ایمان لائے ۔ انہوں نے مانا ۔ اِٹیانؑ سے ماضی ۔ یہاں مسلمانوں کی جماعت میں شامل ہو نامراد ہے ۔ ھُادُ وا: وہ یہودی ہوئے ۔ ھُودُ تھے ماصنی ۔ اس سے وہ تمام لوگ مراد ہیں جو یہودی عقائد رکھتے ہوں ۔ خواہ وہ سنی اسرائیل میں سے ہوں یا کسی اور قوم میں سے ۔

عیمائی، نصرانی، فلسطین میں ناصرہ نامی ایک قصبہ ہے جہاں حضرت علی علیہ السلام پیدا ہوئے تھے۔ اسی قصبہ کی نسبت سے حضرت علییٰ کو مسیح ناصری کہتے ہیں اور ان کے ملننے والوں کو نصاریٰ کہاجاتا ہے۔نصاریٰ کامطلب یہ ہے کہ

ناصرہ میں پیداہونے والے مسے کی امت ۔

نُصَارِئ:

صابی ۔ ب دین ۔ ستارہ پرست، صابی کے لفظی معنی ہیں، اپنے دین ہے منہ موڑ کر کسی اور دین کی طرف مائل ہو جانے والا ۔ عرب میں صابی ایک فرقہ تھا یہ لوگ حضرت ابراہیم کو ملنتے ، فرشتوں کی پرستش کرتے ، زبور پڑھتے اور عبادت میں تعبہ کی طرف منہ کرتے تھے ۔ عرب کے لوگ انہیں بے دین کہتے ہے۔

ایمان بالله اور عمل صالح کاتفاضایہ ہے کہ جو شخص ایمان بالله کا دعویدار ہواس کو الله تعالیٰ کے وجود، اس کی وحدانیت، اس کی صفات کمالیہ، اس کی قدرت کی نشانیوں اس کے احکام و قوانین، اس کے انبیاء و مرسلین اور روز جزا پر ایمان لانا چاہئے اور نیکی کاراستہ اختیار کرنا چاہئے ورنہ اللہ تعالیٰ کی رضا اور ابدی سکون و اطمینان اور فلاح و نجات کا حصول محال ہے۔ پس الله

تعالیٰ کے کسی پیغمبر کی تکذیب حقیقت میں اللہ تعالیٰ کے ان دلائل اور نشانیوں کو جھٹلانا ہے جو اس نے اپنے نبی کی تصدیق کے لئے اتاریں ۔

اگر کوئی یہودی توریت پر ایمان رکھتا ہواور حضرت موسیٰ علیہ السلام کے طریقے پر چلتا ہواور پھراس کی زندگی میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام مبعوث ہوجائیں اور وہ ان کی نبوت کو ہر حق محجمتے ہوئے ان کی اتباع کرنے گئے تو ایسا شخص ایمان دار ہے ۔ اگر ایسا شخص حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے آنے بعد بھی توریت اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کی شریعت پر قائم رہا اور اس نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا انکار کیا اور ان کی اتباع نہ کی تو اس کا شمار ہو دینوں میں ہوگا ۔ اس طرح یہود میں سے جو لوگ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ پائیں اور آپ کی نبوت کو نہ مانیں اور آپ کی اتباع نہ کریں تو وہ بھی ہے دینوں میں شمار ہوں گے ۔

نصرانیوں میں ہے بھی ایمان دار وہ ہے جو انجیل کو اللہ تعالیٰ کی کتاب مانے ، حضرت عینی کی شریعت پر عمل کرے بھروہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ پائے تو آپ کی نبوت کی تصدیق کرے اور آپ کی شریعت پر عمل کرے ۔ اگر اس نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ پایا اور بھر بھی اس نے آپ کی تصدیق نہ کی اور نہ آپ کی اتباع کی اور وہ بدستور حضرت عینی کی اتباع کر تا رہا تو وہ بھی ہے دین کہلائے گا۔ مختصریہ کہ ہرنبی کا تابعد ار اور ملننے والا ایمان دار اور صالح ہے اور اللہ تعالیٰ کے ہاں نجات پائے والا ہے ۔ لیکن جب دوسرا نبی آجائے اور وہ اس کی اتباع کرنے اور اللہ تعالیٰ کے ہاں نجات پائے والا ہے ۔ لیکن جب دوسرا نبی آجائے اور وہ اس کی اتباع کرنے القرآن از مولا نا محمد ادریس کا نہ حلوی ۲/۳۸۱ / ۱، تفسیر عثمانی ۱۳۹۷ / ۱، معارف القرآن از مولا نا محمد ادریس کاند حلوی ۲/۳۸۱)

## يهودكي عهد شكني

٥،١٠ لَقُدُ اَخَذُنَا مِيْثَاقَ بَنِي اِسْرَآءِيُلَ وَارْسُلْنَآ اِلَيْهِمْ رُسُلاً وَارْسُلْنَآ اِلَيْهِمْ رُسُلاً وَارْسُلْنَآ اِلَيْهِمْ رُسُلاً وَارْسُلْنَآ اِلَيْهِمْ رُسُلاً وَكُلَّا اللهُ عَلَيْهُمْ وَاللهُ اللهُ ا

السبة ہم نے بنی اسرائیل سے عہد لیاتھااور ان کے پاس رسول بھیج تھے۔ جب کہمی کوئی رسول ان کے پاس وہ احکام لے کرآیاجو ان کو ناپسند ہوئے تو انہوں نے بعض رسولوں کو تو جھٹلایا اور بعض کو قتل کر ڈالا۔ اور انہوں نے یہ خیال کیا کہ ان پر کوئی آفت نہیں آئے گی۔ سو وہ اندھے اور بہرے بن گئے۔ میراللہ نے ان کی توبہ قبول کی مجر بھی ان میں سے بہت سے اندھے اور بہرے بین سے رہے اور اللہ ان کے اعمال کو خوب د مکھنے والا ہے۔

عبد ـ بيمان ـ وَ ثَاقَةً تِهِ اسم آله ـ جمع مُواثيِّق -

جب کبھی، جس وقت ۔ اکثر ۔ یہ لفظ کُل اُور مَا ہے مرکب ہے ۔

وہ خواہش کرتی ہے۔ وہ چاہتی ہے۔ ھُوگی سے مضارع

حَسِيْبُوا: انہوں نے مگان کیا۔انہوں نے خیال کیا۔حِشباُنُ سے ماضی

پس وہ اندھے ہو گئے ۔ عَمَیؓ سے ماصنی

صُعْوا: وه بهرے بن گئے ۔ صُمْ وصُمَم سے ماصی

نْثَاقُ:

كُلَّمًا:

تُهُويٰ:

فَعُمُوا:

کنٹر کے:

اللہ تعالیٰ نے اللہ علیہ و سے، توحید پر قائم رہنے، نبی آخر الزماں صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لانے اور ان کی مدد کرنے کاعہد و پیمان لیاتھا۔ پھران کو یہ عہد و پیمان یاد دلانے کے لئے اللہ تعالیٰ نے ان کے پاس بہت ہے رسول بھیج، مگر انہوں نے عہد و پیمان کو توڑد یا اور اپنی نفسانی خواہشات کے پیچے لگ گئے۔ سرکشی میں ان کایہ حال تھا کہ جب بھی کوئی رسول ان کے پاس ایسا حکم لے کر آتا جو ان کی نفسانی خواہشات کے مطابق نہ ہوتا تو وہ لوگ اس پیغمبر کی تکذیب کرتے اور کبھی ان میں ہے کسی کو قتل بھی کر دیتے۔ اس قدر شدید مظالم اور باغیانہ جرائم کے ارتکاب کے بعد بھی وہ بالکل بے فکر رہے کہ پیغمبروں کو جھٹلانے اور قتل کرنے پر بھی ان کو کوئی سزا کے بعد بھی وہ بالکل بے فکر رہے کہ پیغمبروں کو جھٹلانے اور قتل کرنے پر بھی ان کو کوئی سزا کہیں ۔ اور نہ ان پر کوئی مصیبت اور عذاب آئے گا۔ مگر ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ایسی سخت سزاملی کہ وہ حق ہے دور کر دیئے گئے اور وہ کلام الجیٰ کی طرف سے بالکل اندھے اور بہرے ہو گئے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے ان پر بخت نصر کو میں آط کر دیا، جس نے ان کو خوب ذلیل و رسوا کیا۔ طویل عرصے کے بعد جب یہ لوگ اپنی شرار توں سے باز آئے اور تائب ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے ان کی توبہ قبول کرلی اور فارس کے ایک باد شاہ کے ذریعہ ان کو بخت نصر کی قید سے آزاد کرا کر بست المقدس کی طرف واپس کیا۔ مگر کچھ عرصے کے بعد وہ پھر وہی شرار تیں کرنے گئے اور حسبِ سابق ان میں سے بہت سے اپنی سر کشی میں اندھے اور بہرے ہوگئے اور انہوں نے حضرت زکریا اور حضرت بھی علیمما السلام کو قتل کر دیا۔ پھروہ حضرت عیسی کو بھی قتل کرنے کے لئے تیار ہوگئے مگر وہ لینے ارادے میں کامیاب نہ ہوئے۔

آیت کے آخر میں فرمایا کہ یہ لوگ اگر چہ اللہ تعالیٰ کے قہر و غضب سے بے پرواہ اور اپنی سر کشی میں اندھے ہو گئے ہیں، مگر اللہ تعالیٰ ان کے اعمال کو برا بر دیکھ رہا ہے ۔ یہ سزا سے بچ نہیں سکتے ۔ (ابن کثیر ۲/۸۰، حقانی ۲/۲۹۳) ۔

#### نصاري كافاسد عقيده

الْمَسِيْحُ يَبَنِي قَالُوَّانِ الله مُوالُمَسِيْحُ ابُنُ مَرْيَمَ وَوَقَالَ الله مُوالُمُسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَوَقَالَ الْمُسِيْحُ يَبَنِي السُّرَآءِيلُ اعْبُدُواالله رَبِّيْ وَرَبَّكُمُ وَالله مَنْ الله عَلَيْهِ الْجَنَّنَة وَمَا وَلهُ النَّالُ وَ يَشُرِكُ بِاللهِ فَقَدُ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّنَة وَمَا وَلهُ النَّالُ وَ وَمَا لِللهِ لِمَا اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّنَة وَمَا وَلهُ النَّالُ وَمَا لِللهِ الْآ الله عَلَيْهِ الْجَنَّنَة وَمَا مِنْ الْهِ الْآ الله وَ لَا الله عَلَيْهِ الْجَنَّنَة وَمَا مِنْ الْهِ الْآ الله وَالْمَوْدُو الله عَدَابُ الله عَمَا كَنْ الله عَلَيْهُ وَاحِدُ وَانْ لَمْ يَنْ الله عَلَى الله وَ الله عَلَيْهُ وَالله عَنْ الله عَلَى الله وَيَسْتَغُورُ وَ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله وَيَسْتَغُورُ وَنَهُ وَالله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله وَيَسْتَغُورُ وَنَهُ وَالله عَنْ الله عَنْ الله وَيُسْتَغُورُ وَنَهُ وَالله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله وَيُسْتَغُورُ وَنَهُ وَالله وَيُسْتِعُونَ وَالله وَيُسْتَغُورُ وَلَهُ وَلَا الله عَنْ الله عَلَى الله وَيُسْتَغُورُ وَلَهُ وَلَا الله عَلَى الله وَيُسْتَغُورُ وَلَهُ وَلَا الله عَلَى الله وَيُسْتَعُونَ وَالله وَلَا الله الله الله الله وَيُسْتَعُونَ وَ وَلَا الله وَيُسْتَعُونَ وَ الله وَالله وَلَا الله وَالله والله وَالله وَالل

بیشک وہ لوگ کافر ہو گئے جہنوں نے کہا کہ اللہ تو یہی مریم کا بیٹا مسے ہے۔ حالانکہ خود مسے نے کہا تھا کہ اے بنی اسرائیل تم اللہ کی عبادت کر وجو میرا بھی رب ہے اور تہارا بھی ۔ بیشک جو کسی کو اللہ کے ساتھ شریک تھہرائے گاتو اللہ نے اور تہارا بھی ۔ بیشک جو کسی کو اللہ کے ساتھ شریک تھہرائے گاتو اللہ نے اس پر جنت حرام کر دی اور اس کا ٹھکا ناد و زخ ہے اور ظالموں کا کوئی مددگار نہیں ۔ بیشک وہ کافرہوگئے جہنوں نے اللہ تعالیٰ کو تین میں کا تبیرا کہا۔

حالانکہ ایک اللہ کے سواکوئی معبود نہیں ۔ اور اگر وہ اس سے باز نہیں آئیں گے جو کچے وہ کہتے ہیں تو ان میں سے جو لوگ کفر پر قائم رہیں گے، ان پر در د ناک عذاب ضرورت واقع ہو گا ۔ پھریہ لوگ اللہ تعالیٰ کے آگے توبہ کیوں نہیں کرتے اور اس سے معافی کیوں نہیں چاہتے حالانکہ اللہ بہت بخشنے والا مہربان ہے ۔ مریم کا بیٹا مسے تو صرف رسول ہے ۔ اس سے پہلے بھی بہت سے رسول ہو چکے ہیں اور اس کی ماں پاک دامن ہے ۔ وہ دونوں کھانا کھایا کرتے سے تھے ۔ د کھھئے ہم ان کے لئے کسی کھلی دلیلیں بیان کرتے ہیں ۔ پھر د کھھئے وہ کدھر کھئے چلے جارہے ہیں۔

مَا فوقة: اس كر رہنے كى جگه - اس كا مُكانا - أوِي سے اسم ظرف - مصدر كے معنى ميں

-4

كُنْتُهُوا: وهركتيس وه بازرجتيس وأنتمان مضارع

لَيْمُسُنَ : الدبة وه ضرور بهن جائے گا۔ مُن کے صفارع بالام تاكيد و نون تاكيد

ر ... فکہ : تحقیق ۔ کبھی ۔ کافی ۔ ہے ۔ اسم بھی ہے حرف بھی ۔ ماضی اور مضارع دونوں سبب

خُلُتُ: وه گزر گئی۔ مُخلُونات ماصی

يُوْفَكُونَ: وه لو النَّ جاتے بيں ۔ وه يھيرے جاتے بيں ۔ اَفُكُ وَأَفُوكَ سے مضارع بجول

تشری : ان آیتوں میں نصاری کے ایمان باللہ کی کیفیت و حالت کا بیان ہے ۔ ان کے ایمان باللہ کا حال یہ ہے کہ انہوں نے عقل و فطرت سلیمہ کے خلاف اور خود حضرت عیمیٰ علیہ السلام کی تعلیمات کے خلاف حضرت عیمیٰ بن مریم کو خدا بنادیا، اللہ تعالیٰ ان کے قول سے مبرا ہے ۔ حضرت عیمیٰ تو اللہ تعالیٰ کے بندے تھے ۔ انہوں نے اس دنیا میں قدم رکھتے ہی لینے گبوارہ میں سب سے عیمیٰ تو اللہ تعالیٰ کے بندے تھے ۔ انہوں نے اس دنیا میں قدم رکھتے ہی لینے گبوارہ میں سب سے پہلے یہ کلمہ کہا تھا کہ بلاشبہ میں اللہ تعالیٰ کا بندہ ہوں ( اِنہیں تُحبَّدُ اللّٰهِ ) انہوں نے لینے آپ کو خدا یا خدا یا خدا کا بیٹا نہیں کہا تھا بلکہ اپنی بندگ کا اقرار کیا تھا اور ساتھ ہی بنی اسرائیل کو مخاطب کر کے یہ بھی کہا تھا کہ میرا اور تم سب کا رب اللہ تعالیٰ ہی ہے ۔ تم سب اس کی عبادت کرتے رہو ۔ یہی سیدھا اور صحیح طریقہ ہے ۔ جو شخص اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک میمبرائے گا ۔ اس پر جنت سیدھا اور صحیح طریقہ ہے ۔ جو شخص اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک میمبرائے گا ۔ اس پر جنت

حرام ہے اور اس کا کھکانا جہنم ہے ۔ جیسا کہ دوسری جگہ ار شاد ہے کہ اللہ تعالیٰ شرک کو معاف نہیں کرتا ۔

دوسری آیت میں ان لوگوں کے کفر کا بیان ہے جو اللہ تعالیٰ کو تنین میں سے ایک ملنے کے ۔ یہودی حضرت عزیر کو اور نصرانی حضرت عیبیٰ کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا کہتے تھے اور اللہ تعالیٰ کو تنین میں کا ایک ملنے تھے ۔ مگریہ آیت صرف نصرانیوں کے بارے میں ہے جو حضرت عیبیٰ اور ان کی ماں حضرت مریم اور اللہ تعالیٰ کو ملا کر خدامانے تھے ۔ یعنی حضرت میج، روح القدس اور اللہ تعالیٰ یا حضرت میج، حضرت مریم اور اللہ تعالیٰ تینوں خدابیں ۔ (العیاذ باللہ) یہ تینوں خدائی میں حصہ دار بیں ۔ بھریہ تینوں مل کرایک اور وہ ایک، تینوں بیں ۔ عیبائیوں کاعام عقیدہ یہی ہے ۔

مچر فرمایا کہ عبادت کے لائق تو اسی خدائے بزرگ و برتر اور واحد و یکناکی ذات پاک ہے۔ اس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں۔ تمام کائنات اور کل موجودات کا معبود برحق وہی ہے۔ اس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں۔ تمام کائنات اور کل موجودات کا معبود برحق وہی ہے۔ اگریہ لوگ اپنے اس کفریہ قول ہے بازنہ آئے تو یقیناان کو المناک عذاب کا سامنا کرنا پڑے گا۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے اپنے لطف و کرم اور بخشش و رحمت کو بیان فرمایا ہے اور ان لوگوں کے انہمائی سخت جرم اور شدید کذب و افتراء کے باوجود ان کو اپنی رحمت کی طرف دعوت دی اور فرمایا کہ بڑے بڑے بڑے باغی، سرکش اور گستاخ مجرم بھی جب شرمندہ ہو کر اپنے گناہوں سے تو ہد اور معافی طلب کرتے ہیں تو میں پل ہجر میں ان کی زندگی ہجرکے گناہ معاف کر دیتا ہوں ۔ لہذا تم اب بھی میری طرف بھک جاؤ اور تو ہد و استغفار کرو میں تمہارے سب گناہ معاف کر دوں گا کے نکہ میں بہت بخشنے والا مہر بان ہوں ۔

پھر فرمایا کہ حضرت عینی تو اللہ تعالیٰ کے بندے اور رسول ہی ہیں ۔ ان سے پہلے بھی ہمت سے رسول گزرے ہیں یہ بھی گزر جائیں گے ۔ لہذا انہیں خدا کہنا تہاری نری جہالت کے سوا کچے نہیں ۔ حضرت عینیٰ کی والدہ بھی نبیہ نہیں تھیں بلکہ وہ تو مومنہ اور بچائی والی تھیں اور دوسری عورتوں کی طرح وہ بھی ایک عورت تھیں ۔ وہ دونوں ماں بیٹا اپنی بھوک و پیاس کو دفع نہیں کر سکتے تھے، بلکہ وہ دونوں کھانے پینے کے محتاج تھے اور جو کھانے پینے کا محتاج ہو وہ ہر چیز کا محتاج نہو وہ ہر چیز کا محتاج ہو وہ ہر چیز کا محتاج ہو وہ ہر پیاں دورون وہ ختا ہے اور اللہ تعالیٰ کسی کا محتاج نہیں ۔ پس جو شخص اپنی بقاء کے لئے عالم اسباب سے مستغنی نہو وہ خدا کیے ہو سکتا ہے ۔ لہذا حضرت عینی اور حضرت مربم علیہما السلام بھی اوروں کی مائند

مخلوق ہی تھے، خدا نہیں تھے۔ دیکیھو! ان کے سامنے ہم کس طرح کھول کھول کر اپنی دلیلیں پیش کرتے ہیں۔ بچریہ بھی دیکیھو کہ اس کے باوجو دیہ کس طرح اد ھراد ھر بھتگتے اور بھاگتے بچرتے ہیں (ابن کثیرا۸ / ۲، تفسیر عثمانی ۳۲۹، ۳۲۹)

### باطل معبودوں کی عبادت کی ممانعت

٢٥ - قُلُ ٱتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّٰهِ مَالَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرٌّ اوَّ لَانَفْعا المَا وَاللّٰهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ ٥
 وَاللّٰهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ ٥

آپ کہد دیجئے۔ کیاتم اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کرائیسی چیزوں کو بوچتے ہو جو نہ تہمیں ضرر دے سکتی ہیں اور نہ کچھ نفع، حالانکہ اللہ تعالیٰ ہی سنبآ (اور) جانبآہے۔

تشری : اس آیت میں یہ بنایا گیا ہے کہ معبود تو وہ ہو ناچاہئے جو ہرقسم کے نفع و نقصان کا مالک ہواور بورا بااختیار ہو۔اللہ تعالیٰ کے سواکسی چیز میں یہ وصف ہمیں۔اس لئے اللہ تعالیٰ کے سواکسی چیز میں یہ وصف ہمیں۔اس لئے اللہ تعالیٰ کے سواکسی چیز کامعبود ہو نا باطل ہے۔ یہود و نصاریٰ کاحضرت عزیر اور حضرت علیٰ کو خدا کہنا بلا دلیل ہے۔وہ دونوں نہ کسی کو نفع ہم چاسکتے ہیں اور نہ ضرر بلکہ وہ تو اپنا منرر بھی دفع نہ کرسکے۔ بقول نصاریٰ حضرت علییٰ نے صلیب برچی چی کر جان دے دی۔

پھراس ذات کو چھوڑ کر جو تمام باتوں کو سننے والی اور تمام چیزوں سے باخبر ہے، ایسی چیزوں کو معبود بنانے میں کون سی عقل مندی ہے جونہ سن سکتی ہیں اور نہ دیکھ سکتی ہیں، نہ کسی کو نفع پہنچا سکتی ہیں اور نہ کسی کا صرر دفع کر سکتی ہیں، نہ ان کی کوئی قدر ہے اور نہ ان میں کوئی قدرت ۔ (حقانی ۲۹۹/ ۲۹۲)

#### دین میں غلو کی ممانعت

 " تُلْ يَالَمُلُ الْكِتْبِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلَا تَتَبِعُوْآ الْمُوَا عَنْ سَوَآءِ الْمُوَاءَقُومِ قَدْضَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَاضَلُّوا كَثِيرًا وَّضَلَّوُا عَنْ سَوَآءِ السَّبِيلِ ٥ السَّبِيلِ ٥
 السَّبِيلِ ٥

اے اہل کتاب! تم لینے دین میں ناحق غلو (زیادتی) نہ کرو اور نہ اس قوم کی خواہشوں پر چلو جو اس سے پہلے خود گراہ ہو چکی اور بہت سے لوگوں کو گراہ کر حکی اور بہت سے لوگوں کو گراہ کر حکی اور بہت سے ممک حکی ہے۔

علی اور سیر مے راستے سے بہک حلی ہے۔ تغلوا: تم مبالغہ کرو۔ تم زیادتی کرو۔ عُلُو یہ مضارع

أَهْوَاءُ: خوامشين - خيالات - واحد هُوُي

سَوَآءِ: برابر-اسم مصدر-اس سے تثنیہ اور جمع نہیں بنآ

السَّبِيْل: راه-راسة-جمع مُبُلُ

تعشری کے: اے اہل کتاب! تم دین کے معاطع میں مبالغہ سے کام نہ لو اور اعتدال کی حد سے ہٹ کر افراط و تفریط میں نہ پڑو ۔ یہود نے اپنے دین میں تفریط کی اور حضرت عینی کی رسالت کے منگر ہوگئے ۔ دین اور دین داروں کے لئے ان کے ہاں کوئی قدر و منزلت نہ تھی یہاں تک کہ انبیاء کی اہانت اور ان کو قتل کرناان کا خاص شعارتھا۔ اس کے بر خلاف نصاری نے حضرت عینی کے بارے میں افراط سے کام لیا اور ان کو خدا کا درجہ دے دیا اور ترک دنیا کر کے رہبانیت اختیار کر

الله تعالیٰ نے جس کی جتنی عرت و توقیر کرنے کاحکم دیا ہے۔ اس کی اتنی ہی عرت و توقیر کرو۔ انسانوں میں سے جن کو الله تعالیٰ نے اپنی نبوت و رسالت عطا فرمائی ہے، ان کو نبوت و رسالت کے درج سے خدائی کے درج تک نہ پہنچاؤ۔ جیسا کہ تم نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو خدا بنالیا ہے۔ اے نصاریٰ! یہ سب کچھ تم اپنے اسلاف کی تقلید میں کر رہے ہو جو خود بھی عدل و استقامت کے راستہ کو چھوڑ کر ضلالت اور بدعتوں میں جمثل ہوگئے تھے اور دو سروں کو بھی گراہ کرتے تھے۔

ابن ابی حائم میں ہے کہ ایک شخص بڑا دین کا پابند تھا۔ ایک زمانے کے بعد شیطان نے اس کو بہکا دیا کہ جو کچے پہلے لوگ کرگئے تم بھی وہی کر رہے ہو، اس میں کیار کھا ہے۔ اس سے عام لوگوں میں نہ تو بہاری قدر ہوگی اور نہ شہرت۔ پس تم کوئی نئی بات ایجاد کرو، اسے لوگوں میں پھیلاؤ اور بچر دیکھو بہاری کسی شہرت ہوتی ہے۔ چنا بخچہ اس نے ایسا ہی کیا۔ اس کی ایجاد کردہ بدعتیں لوگوں میں پھیل گئیں اور ایک زمانہ ان کی تقلید کرنے لگا۔

مچراہے سخت ندامت ہوئی ۔اس نے سلطنت اور ملک چھوڑ دیا۔ تہنائی میں اللہ تعالیٰ کی

عبادتوں میں مشغول ہو گیا مگر اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اسے جواب ملاکہ اگر تو نے صرف میری نافرمانی کی ہوتی تو میں معاف کر دیتا مگر تو نے تو عام لوگوں کو بگاڑ دیا اور انہیں گراہ کر کے غلط راہ پر نافرمانی کی ہوتی تو میں معاف کر دیتا مگر تو نے تو عام لوگوں کو بگاڑ دیا اور انہیں گراہ کر کے غلط راہ پر نگا دیا جس پر چلتے چلتے وہ مربھی گئے ۔ ان کابو جھ بچھ پر سے کسے ہٹے گا۔ لہذا میں تیری تو بہ قبول نہیں کروں گا۔ (ابن کثیر ۲/۸۲)

#### يهود كاانجام بد

٩٥، ٥، گُعِنَ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَا مِنْ بَنِيْ إِسُرَ آءِيْلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاؤَدُ وَ عِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ طَ ذَٰلِكَ بِمَا عَصُوا وَكَانُوا يَغْتَدُونَ ٥ عَنْ هُنْ كَرِ فَعُلُولُا طَلَبِئْسَ مَاكَانُوا يَغْتَدُونَ وَنَ كُنُ هُنْ كَرِ فَعُلُولُا طَلَبِئْسَ مَاكَانُوا يَغْتَدُونَ وَنَ هُنُ كُولًا عَلَمُولًا عَلَمُ لَا عَنْ مَاكَانُوا يَغْتَدُونَ وَ مَنْ هُنْ كَرِ فَعُرْتَ ) داؤَدُ اور (حضرت) عيئ بن مريمُ بن امريمُ بن امريمُ من امرائيل مين جو كافر تق ان پر (حضرت) داؤدٌ اور (حضرت) عيئ بن مريمُ كن ربان سے لعنت كردى كئى - يہ اس وجہ سے ہواكہ انہوں نے نافر مانى كى اور وہ صد سے لكل گئے تقے - وہ لوگ جس برے كام كوكرتے تقے اس سے باز نہيں وہ حد حد من اللہ عن بن نہيں وہ حد من اللہ عن بن نہيں - وہ حد من اللہ عن بن اللہ عن برے افعال ہيں جو دہ كرتے ہيں -

بِن : اس بر لعنت كى كئى - تَعْنُ سے ماصنى بجول

کنٹ کا کوئی : وہ باہم منع کرتے ہیں۔ وہ ایک دوسرے کو روکتے ہیں۔ کتاھی کے مضارع کنٹری کے:

مضارع کنٹری کے: ان آیتوں میں بنی اسرائیل کے بدانجام کاذکر ہے کہ جب بنی اسرائیل کے لوگ کفر وعصیان اور ظلم و سرکشی میں حدسے بڑھ گئے اور منکرات و فواحش کا بر ملاار تکاب کرنے گئے اور کوئی ان کو ان بدا عمالیوں سے روکنے والانہ تھا۔ تب اللہ تعالیٰ نے ان بد بختوں پر حضرت داؤڈ اور حضرت عیسی کی زبانی زبور و انجیل میں لعنت فرمائی۔ جس طرح گناہوں پر ان کی جسارت حدسے بڑھ گئی تھی، اس طرح اللہ تعالیٰ نے ان پر بعنت بھی اپنے جلیل القدر انبیاء علیہما السلام کے ذریعہ فرمائی جو ان کے حق میں غیر معمولی طور پر تباہ کن ثابت ہوئی۔

جن کافروں پر حضرت داؤد ؑ نے لعنت فرمائی تھی وہ اہل ایلہ تھے۔ جہنوں نے سنپچر کے دن کی حرمت پامال کی تھی اور حضرت داؤد ؓ نے ان کے لئے بد دعا کی تھی کہ اے اللہ! ان پر لعنت کر اور ان کو عبرت بنادے ۔ چنامخیہ ان کی شکلیں بندروں جنسی بنادی گئیں اور جب اصحابِ مائدہ

ایمان نہ لائے تو حضرت علییؓ نے ان کو بددعا دی اور کہا کہ اے اللہ! ان پر لعنت کر اور ان کو عبرت کانشان بنادے ۔ چنامخہ وہ صور تیں مسج کر کے سور بنادئے گئے ۔

یہ ان کی نافرمانی اور حد سے تجاوز کا نتیجہ تھا۔ جب ان کے کچیے لوگ برے کام کرتے تو دوسرے لوگ ان کو ان کی بری حرکتوں سے منع نہمیں کرتے تھے جس کے نتیجہ میں سب پر عذاب آیا کیو نکہ جب کسی قوم میں برائی عام ہو جائے اور کوئی ان کو روکنے اور منع کرنے والا بھی نہ ہو یعنی نیک لوگ برائی کرنے والوں کو نہ روکیں تو بھر بشمول نیک لوگوں کے ساری قوم کے عذاب میں جنالہونے کا اندیشہ پیدا ہو جاتا ہے۔

حضرت ابو بکڑے روایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ لوگ جب ظالم کو ظلم کرتے ہوئے دیکھیں اور اس کے ہاتھ نہ پکڑیں تو اغلب ہے کہ ان سب پر اللہ کاعذاب آجائے۔

ابو داؤکی روایت میں ہے کہ جن لوگوں کے اندر گناہ کئے جار ہے بیں اور وہ گناہوں کو بدلنے کی طاقت رکھنے کے باوجو دینہ بدلیں تو اغلب ہے کہ ان سب پر اللہ کاعذاب آجائے ۔

ترمذی ۔ ابن ماجہ اور ابوداؤد کی ایک حدیث میں ہے کہ بنی اسرائیل میں سب سے پہلی یہی برائی داخل ہوئی تھی کہ جب کوئی شخص دوسرے شخص کو خلاف شرع کام کرتے دیکھا تو اس کو اس سے منع کر تاتھالیکن دوسرے دن صبح کو یہی منع کرنے والا شخص اس گناہ کرنے والے شخص کے ساتھ اٹھا بیٹھا اور کھا تا پیٹا تھا ۔ اس سے سب میں سلگہ لی آگئی پھر آپ نے یہ پوری آیت تاوت کر کے فرما یا کہ واللہ! تم پر فرض ہے کہ تم بھلی باتوں کا حکم کرو، برائیوں سے روکو، ظالم کو اس کے ظلم سے باز رکھو اور اسے تنگ کرو کہ وہ حق پر آجائے ۔ اگر تم ایسانہ کروگے تو اللہ تعالیٰ مہارے دل بھی سخت کردے گااور تم پر بھی اپنی پھٹکار نازل فرماؤے ۔ اگر تم ایسانہ کروگے و اللہ تعالیٰ مہارے دل بھی سخت کردے گااور تم پر بھی اپنی پھٹکار نازل فرماؤے ۔ اگر تم ایسانہ کروگے تو اللہ تعالیٰ مہارے دل بھی سخت کردے گااور تم پر بھی اپنی پھٹکار نازل فرماؤے ۔ اگر تم ایسانہ کروگے و اللہ تعالیٰ مہارے دل بھی سخت کردے گااور تم پر بھی اپنی پھٹکار نازل فرماؤے ۔ اگر تم ایسانہ کروگے و اللہ تعالیٰ مہارے دل بھی سخت کردے گااور تم پر بھی اپنی پھٹکار نازل فرماؤے ۔ اگر تم ایسانہ کروگے گواور کی بیک کے میں بی بھٹکار نازل فرماؤے کا ۔ جسی ان پر نازل فرماؤ

(مظهري ۱۹۱، ۱۹۲ / ۱۳، ۱۰ کثیر ۲/۸۳،۸۲)

# مشرکین سے دوستی کاانجام

٨١،٨٠ تَرىٰ كَثِيرا مِّنْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ الّْذِيْنَ كَفَرُ وْالْلِبِنْسَ مَا قَدَّمَتُ

لَهُمُ أَنْفُسُهُمُ أَنُ سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِمُ وَفِي الْعَذَابِ هُمُ لَحُمُ أَنْفُسُهُمُ أَنُ اللهُ عَلَيْهِم خُلِدُونَ ٥ وَلُوكَانُوايُومِنُونَ بِاللهِ وَالنَّبِيِّ وَمَآانُزُلَ اللهِ عَالَيْهِ وَالنَّبِيِّ وَمَآانُزُلَ اللهِ مَا النَّهُ عَلَيْهُ فَسِقُونَ ٥ مَا النَّهُ عَلَيْهُ فَسِقُونَ ٥

آپان میں ہے بہت سوں کو دیکھیں گے کہ وہ کافروں ہے دوستی کرتے ہیں۔
السبۃ براہے جو کچھ انہوں نے اپنے لئے آگے بھیجا کہ ان پر اللہ کاغضب نازل ہوا
اور وہ بمیشہ عذاب میں رہیں گے اور اگر وہ اللہ تعالیٰ اور نبی (صلی اللہ علیہ
وسلم) پر اور جو کچھ آپ پر نازل ہوااس پر ایمان لاتے تو وہ ان کو دوست نہ
بناتے لیکن ان میں ہے اکثر نافرمان ہیں۔

وه محبت كرتے بيں ۔ وہ دوستى كرتے بيں ۔ تُولِي مضارع

سَخِطُ: وه غصه ہوا۔ تُخُطُّ تے ماصلی

اِنْ نَحُدُ وَ هُمْ مَنَ الْهُول نَے ان کو بنالیا ۔ انہوں نے ان کو اختیار کرلیا ۔ اِنْجاذ کے ماضی کشری کے : یہاں یہ بتایا گیا ہے کہ مدسنے کے بہود جیسے کعب بن اشرف اور اس کے ساتھی، مشرکین مکہ ہے دوستی کرتے ہیں اور ان کو جوش دلا کر اسلام کے مقابلے میں ایھارتے ہیں ۔ حالانکہ اسلام توحید کا درس دیتا ہے ، حضرت موئ کی نبوت اور توریت کی تصدیق کرتا ہے ۔ مگریہ لوگ اپنی باطنی خباشت کی بنا پر مسلمانوں کے مقابلے میں مشرکین عرب کو دوست بناتے ہیں ۔ حالانکہ یہ خوب جانتے ہیں کہ وہ باطل پر ہیں ۔ کافروں ہے دوستی کی بنا پر انہوں نے آگے کے لئے جو کام کیا وہ بلاشیہ بہت برا ہے ۔ اس کی پاداش میں ان پر اللہ کا غضب نازل ہوا اور وہ دائی عذاب کے مستی مخترے ۔

اگریہ لوگ اللہ تعالیٰ پر،اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم پر اور قرآن کریم پر بوری طرح ایمان لاتے تو کافروں سے ہرگزدوستی نہ کرتے اور خدا پرستوں کے مقابلہ میں بت پرستوں کو ترجیح نہ دیتے ۔حقیقت یہ ہے کہ ان میں سے بہت سے لوگ بد کار بیں اور حد سے بڑھے ہوئے بیں ۔ بیعنی وہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت سے خارج بیں ۔ بیمن ۔ بیمن ۔ بیمن کے دسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت سے خارج بیں ۔ (ابن کشر ۸۵،۸۴) کار حقائی ۲/۲۹۸)

### بعض اہلِ کتاب کی حق پر ستی

اور الدبتہ لوگوں میں سے مسلمانوں کا شدید ترین دشمن، آپ یہود بوں اور مشرکوں کو پائیں گے اور الدبتہ اور لوگوں میں مسلمانوں سے زیادہ محبت کرنے والے آپ کو وہ لوگ ملیں گے جو اپنے آپ کو نصاریٰ کہتے ہیں ۔ یہ اس لئے کہ ان میں اہل علم اور درویش بھی ہیں اور یہ کہ وہ تکبر مہیں کرتے ۔

كَتَجِدَنَ : الدبة تو ضرور پائے كا - وجودت مضارع بانون تاكيد ولام تاكيد

قِسِّيْسِينَ : عيمائي عالم - عيمائي درويش - واحدر تستين

و مناناً: عبادت كرنے والے - تارك دنيا - درويش - واحد رَاحِبُ

گنتری اور خدا ترسی کی بنا پر مسلمانوں سے بعض و عداوت بہیں ان اہل کتاب کا ذکر ہے جو اپنی عق پر سی اور خدا ترسی کی بنا پر مسلمانوں سے بغض و عداوت بہیں رکھتے تھے ۔ مگر ان اوصاف کے حامل لوگ یہود میں بہت کم تھے ۔ جیسے عبداللہ بن سلام وغیرہ ۔ یہود کی نسبت، نصاری میں الیہ لوگوں کی تعداد زیادہ تھی ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں حبشہ کا بادشاہ نجاشی اور وہاں کے حکام اور عوام میں الیہ لوگوں کی بڑی تعداد تھی ۔ اسی لئے جب مکہ کے مسلمان، مشرکین وباں کے حکام اور عوام میں الیہ لوگوں کی بڑی تعداد تھی ۔ اسی لئے جب مکہ کے مسلمان، مشرکین کے مظالم سے تنگ آگئے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو حبشہ کی طرف بجرت کرنے کا مشورہ دیا اور فرمایا کہ میں نے سنا ہے کہ حبشہ کا بادشاہ نہ خود ظلم کرتا ہے اور نہ کسی کو کسی پر ظلم کرنے دیا تھا ہوں کے دیا ہے ، اس لئے مسلمان کچھ عرصہ کے لئے وہاں چلے جائیں ۔ چنا پنہ پہلی مرتبہ سولہ افراد پر مشتمل قافلہ جس میں ۱۲ مرد اور ۱۷ عور تیں تھیں بجرت کر کے حبشہ پہنچا۔ ان میں حضرت جعفر بن ابی طالب کی سرکردگی میں مسلمانوں کا ایک بڑا قافلہ جس میں ۲۱ مرد اور ۱۷ عور تیں تھیں، بجرت کر کے حبشہ پہنچا۔ یہ لوگ وہاں امن و عافیت سے رہے ۔

حضرت جعفر اور ان کے ساتھیوں کے قیام سے حبشہ کے بادشاہ نجاشی اور وہاں کے حکام اور عوام سب کے دلوں میں اسلام اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی پچی محبت و عظمت بیدا ہوئی پہنانچ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مدسنہ منورہ ہجرت فرمائی اور آپ کو وہاں سکون و اطمینان حاصل ہو گیا تو ہجرت کر کے حبشہ جانے والے مہاجرین نے بھی مدسنہ منورہ جانے کاعرم کرلیا۔ پتنانچ نجاشی نے ان کے ساتھ لینے ہم مذہب نصاری کے بڑے بڑے علماء و مشائح کا ایک وفد آپ کی خدمت میں بھیجا، جو ستر آدمیوں پر مشتمل تھا۔ ان میں باسٹھ افراد حبشہ کے اور آٹھ شام کے تقے۔

ور بارِ رسالت میں وفد کی حاصری: حبثہ کایہ وفد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں درویشانہ اور راہبانہ لباس میں حاضرہوا۔آپ نے ان کو سور ہیں پڑھ کر سنائی ۔

یہ لوگ سنتے جاتے تھے اور ان کی آنکھوں سے آنسو جاری تھے۔ سب کہنے لگے کہ یہ کلام اس کلام سے مشابہ ہے جو حضرت عبییٰ علیہ السلام پر نازل ہوا تھا۔ بچریہ سب لوگ مسلمان ہو گئے۔ ان کی والی کے بعد نجاشی نے بھی لینے اسلام کا اعلان کر دیا۔

یہ آبتیں اہمی حضرات کے بارے میں نازل ہوئی ہیں۔ ان میں ان کاخوف خدا ہے رونا اور حق کو قبول کرنا بیان فرمایا گیا ہے۔ جمہور مفسرین کااس پر اتفاق ہے کہ اگرچہ یہ آبتیں نجاشی اور اس کے وفد کے بارے میں نازل ہوئی ہیں، مگر الفاظ میں عموم ہے۔ اس لئے یہ حکم ان تمام نصاریٰ کے لئے عام ہے جو اہل حبشہ کی طرح حق پرست اور انصاف پسند ہوں، یعنی جو اسلام سے بہلے انجیل کی اتباع کرتے تھے اور اسلام آنے بعد اسلام کی اتباع کرنے گئے۔

اگرچہ بہود میں بھی چند افراد اسی شان کے موجود تھے جو پہلے توریت پر عمل پیرا تھے بھر اسلام آنے کے بعد اسلام کے حلقہ مگوش ہو گئے ۔ لیکن ان کی تعداد نہ ہونے کے برابر تھی ۔ عام یہودی،مسلمانوں کی عدادت اور نیج کئی میں پیش پیش رہتے تھے ۔ اسی لئے آیت کے شروع میں ان کاحال اس طرح بیان فرما یا کہ مسلمانوں کی عدادت میں، یہود سب سے زیادہ سخت ہیں ۔

امام ابو بکر جصاص نے احکام القرآن میں فرمایا کہ بعض جابل جویہ خیال کرتے ہیں کہ ان آیات میں مطلقانصاریٰ کی مدح ہے اور وہ علی الاطلاق یہود سے بہتر ہیں یہ سراسر جہالت ہے کیونکہ اگر عام طور پر دونوں جماعتوں کے مذہبی عقائد کا موازنہ کیا جائے تو نصاریٰ کا مشرک ہونا زیادہ واضح ہے اور اگر مسلمانوں کے ساتھ معاملات کو دیکھا جائے تو آج کل کے عام نصاریٰ بھی اسلام

### اہلِ کتاب مومنین کا حال

اور جب وہ اس (فران) کو سینے ہیں جو رسول پر نازل کیا کیاتو تو ان کی انتھوں کو آنسو بہاتے دیکھے گااس وجہ سے کہ انہوں نے حق بات پہچان کی ہے (اور) وہ کہتے ہیں۔ اسے ہمارے رب ہم ایمان لائے پس تو ہمیں بھی ماننے والوں کے ساتھ لکھ لے اور (وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ) ہم اللہ تعالیٰ پر اور جو کچھ حق بات ہمیں ساتھ لکھ لے اور (وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ) ہم اللہ تعالیٰ پر اور جو کچھ حق بات ہمیں بہنچی ہے ہم اس پر ایمان کیوں نہ لائیں حالانکہ ہمیں توقع ہے کہ ہمارا رب ہمیں نیک لوگوں کی جماعت کے ساتھ داخل کرے گا۔ بھراللہ تعالیٰ نے اس

کہنے کی جزامیں ان کو ایسے باغ عطافر مادئے جن کے نیچے ہنریں بہتی ہیں۔ وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے اور نیک لوگوں کا یہی بدلہ ہے اور جن لوگوں نے کفر کیا اور ہماری آیتوں کو جھٹلایا وہی دہل دوزخ ہیں۔

نَفْيَضُ: وه بهتی ہے۔وہ جاری ہوتی ہے۔فَیْمُ سے مضارع

الْدَّمْع: آنو-جمع دُمُوع م

فَظْمُعُ: بم طمع رکھتے ہیں۔ بم امید رکھتے ہیں۔ طُمُعُ کے مضارع

فَكَثَابِكُهُمْ : پس اس (الله تعالیٰ) نے ان کو ثواب دیا ۔ پس اس نے ان کو انعام دیا ۔ اِثَابُہ بِحَ

الْجَحِيْم: ووزح وبكتي مونى آك

ربط آبات: گزشت آیات میں پہلے یہودی شرار توں اور خباشوں کا بیان تھا پھر نصاری کے عقائد فاسدہ اور ان کی گرای کا ابطال اور اس کے دلائل کا بیان تھا تاکہ ان کے ایمان باللہ کا حال معلوم ہوجائے اور یہ ظاہر ہوجائے کہ ان کادین بچ ہے اور ان کے عقائد صحیح بہیں، اس لئے کہ وہ دین میں غلو کرتے ہیں۔ یہ سب اس لئے بیان کیا گیا کہ شاید اہل کتاب باطل کو چھوڑ کر حق کی اتباع کرتے ہوئے اسلام میں داخل ہوجائیں۔ پھر یہود کا انجام بد بیان کیا گیا۔ ان آیتوں میں بعض اللہ کتاب مومنوں کا حال بیان کیا گیا ہے کہ جب وہ قرآن کریم کو سنتے تو ان کی آنکھوں سے آنسو جاری ہوجائے تھے کیونکہ وہ اس بشارت کو پہچان گئے تھے جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت جاری ہوجائے انہوں نے اپنی کتاب انجیل میں دیکھی تھی۔

تعشر می ان آیتوں میں بھی نصاریٰ کا ذکر ہے جو گزشتہ آیت سے شروع ہوا تھا۔ جب یہ نصاریٰ قرآن کریم کو سنتے ہیں تو ان کی آنکھوں سے آنسوں جاری ہو جاتے ہیں، اس لئے کہ وہ اس بشارت کو پہچان گئے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعشت سے متعلق انہوں نے اپنی کتاب انجیل میں د مکیھی تھی ۔ چنانچہ وہ کہنے گئے کہ اس ہمارے رب ہم مسلمان ہو گئے ہیں ۔ پہلے ہم انجیل میں د مکیھی تھی ۔ چنانچہ وہ کہنے گئے کہ اس ہمارے رب ہم مسلمان ہو گئے ہیں ۔ پہلے ہم انجیل پر ایمان لائے تھے، اب ہم قرآن کریم پر بھی ایمان رکھتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے حق ہے اس لئے تو ہمیں ان لوگوں میں لکھ لے جنہوں نے تیرے معبود برحق اور واحد و یکتا ہونے کی شہادت دی ہے اور بچھ پر اور تیرے رسول صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لے آئے ہیں اور تو ہمیں نیک لوگوں کی معیت نصیب فرما۔

ان کی درخواست کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ان کے ایمان و تصدیق کے صلہ میں ان کو ایسی جنتیں دی جائیں گی جن میں پانی کے چھے بہہ رہے ہوں گے ۔ وہ ان جنتوں میں بمیشہ رہیں گے ۔ حق کی اتباع کرنے والوں کی یہی جزاہے اور جن لوگوں نے کفر کیا اور بماری آیتوں کو جھٹلایا وہ سب اہل دوز خ بیں ۔ (ابن کشیر ۲/۸۷،۸۵)

## حلال اشیاء کو حرام مظہرانے کی ممانعت

طبيبت: پنديده اورنفيس چيزين جومرغوب طبع بون - واحد کليته د

تَعْتَدُونا: تمزيادتي كرتي و-تم حدے برصة بو - إُعْتِداء عمارع

فشمانِ نزول: ابن جریز نے عوفی کی سند سے بیان کیا کہ حضرت عثمان بن مظعون اور بعض دوسرے صحابیوں نے عور توں اور گوشت کو لینے او پر حرام مخبرالیا تھا اور چریاں لے کر مردانہ آلات کو کاٹ ڈالنے کاپختہ ارادہ کرلیا تھا تا کہ نفسانی خواہش کی جڑی کٹ جائے اور عبادت کے لئے فراغت دل حاصل ہو جائے اس پریہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۱۲۹/۳)

ابن ابی حائم نے زید بن اسلم کی روایت سے بیان کیا کہ حضرت عبداللہ بن رواحہ نے لینے گھر والوں کو ایک مہمان کی ضیافت پر مامور کیا اور (کھانے کے وقت) خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر رہے۔ جب (رات کو) گھر پہنچے تو دیکھا کہ اہل خانہ نے ان کے ان کے انتظار میں مہمان کو کھانا مہیں کھلایا تھا۔ انہوں نے بیوی سے کہا کہ تم نے میری وجہ سے میرے مہمان کو بھی کھانا مہیں کھلایا۔ اب یہ کھانا مجھ پر حرام ہے۔ بیوی نے کہا تو مجھ پر بھی حرام ہے۔

مہمان نے کہا تو میرے لئے بھی حرام ہے ۔ حضرت عبداللہ فی جب یہ معاملہ دیکھا تو (قسم تو ژکر) کھانے میں ہاتھ ڈال دیااور کہا کھاؤ بسم اللہ ۔ بھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کریہ واقعہ عرض کیا ۔ اس بریہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۱۲۱/۳)

بخاری و مسلم میں حضرت انسؓ کی روایت ہے آیا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی عبادت کے بارے میں دریافت کرنے کے لئے تین شخص امہات المؤمنین کی خدمت میں حاضر ہوئے ۔ جب ان کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی عبادت (کی مقدار) بتائی گئی تو انہوں نے اس مقدار کو قلیل مجھا اور کہنے لگے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ہمار اکیا مقابلہ۔آپ کے تو ا گلے کچھلے قصور معاف کر دیئے گئے ۔اس پر ایک شخص کہنے لگا کہ میں تو ہمیشہ رات بھر نماز پڑھا کروں گا۔ دوسرے نے کہا کہ میں تو ہمیشہ روزے رکھوں گا ناغہ نہیں کروں گا۔ تبیرا کہنے لگا کہ میں عور توں سے کنارہ کش رہوں گا کہمی نکاح مہیں کروں گا۔ اتنے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لے آئے اور فرمایا کہ تم لوگوں نے ایسا ایسا کہاتھا۔ سن لو اِ خدا کی قسم اِ میں تم سے زیادہ اللہ کاخوف اور خشیت رکھتا ہوں لیکن روزے بھی رکھتا ہوں اور ناغہ بھی کرتا ہوں ۔ (رات) کو نماز بھی پڑھتاہوں اور سوتا بھی ہوں اور عور توں سے نکاح بھی کرتاہوں ۔ جو شخص مسرے طریقے سے اعراض کرے گاوہ مجھ سے (متعلق) مہیں ہے۔(مظہری ۱۲۰/۳)۔ تنشريك: ان آيتوں ميں يہ بہآيا گيا ہے كه ترك د نيااور ترك ِشہوات و لذات ايك حد تك تو محبوب و پسندیدہ ہے مگر اس میں بھی حدودِ البیہ ہے تجاوز کر نامذموم و حرام ہے ۔ پس جو چیزیں اللہ تعالیٰ نے حلال کی ہیں ان کو کھاؤ پیو اور اہل کتاب کی طرح دین میں غلومت کرو۔ نصاریٰ کی طرح رہبانیت اختیار کر نااور حلال و پاکیزہ چیزوں کو ترک کر نااللہ تعالیٰ کے نزدیک پسندیدہ نہیں اسی طرح یہبود کی طرح د نیاوی لذات و شہوات اور حرام خوری میں منہمک رہنا بھی دین میں غلو اور تفریط ہے ۔ اللہ تعالیٰ اعتدال اور میانہ روی کو پسند کرتا ہے ۔ پس اللہ تعالیٰ نے جو حلال چزیں تہمیں دی ہیں ان میں سے حلال و پسندیدہ چیزیں کھاؤ اور حد سے تجاوز نہ کرو کہ حلال کی حد سے آگے بڑھ کر حرام کے دائرہ میں داخل ہو جاؤ ،اور نہ حلال میں اتنے منمک ہو جاؤ کہ اللہ تعالیٰ ہے غافل کر دے اور جس اللہ برتم ایمان رکھتے ہواس ہے ڈرتے رہواور اس کے حکم اور اس کی رضا کے خلاف کوئی کام نہ کرو۔

بغویؒ نے حضرت عائشہ کی روایت ہے لکھا ہے کہ شیرینی یا شہد رسول اللہ صلی اللہ علیہ

و سلم کو مرغوب تھا ۔ ابو داؤ د نے حضرت ابن عباسؓ کا بیان نقل کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوسب سے زیادہ مرغوب روٹی اور دلیہ کاثر پر تھا۔

ترمذیؓ نے حضرت ابوہر ریڑ کی روایت ہے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا کہ کھانا کھاکر شکر اداکرنے والاصابر روزہ دار کی طرح ہے۔ (مظہری ۱۷۱ س)

# فسم كأكقاره

لا يُؤَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّهُ بِاللَّهُ وَفِي آيُمَانِكُمْ وَالكِنْ يُوَاخِذَكُمْ بِمَا عَقَّدُتُّمُ الْآيُمَانَ عَ فَكَفَّارَتُهُ ۖ إَطْعَامُ عَشَرَ لا مَسْكِيْنَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ آهُلِيُكُمْ آوُ كِسُوتُهُمْ آوُتَحْرِيْرُ رَقَبَةٍ . فَمَنْ لَمْ يَجِدُ فَصِيَامُ ثُلْثَةِ أَيَّامٍ وَلَا كَفَّارَ لَا أَيُمَانِكُمُ إِذَا حُلَفْتُمْ ﴿ وَاحْفَظُوْ آايُمَانَكُمْ ﴿ كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْيَهِ

لَعُلَّكُمُ تَشْكُرُ وُنَ٥

الله تعالیٰ تم سے متباری فضول قسموں ر مواخذہ منبیں کرتا ۔ لیکن وہ ایسی قسموں پر ضرور گرفت کرے گاجن کو تم نے مستملم کیا ہے۔ سواس کا کفارہ دس مسکینوں کو اوسط درجہ کا کھانا کھلانا ہے جو تم اپنے گھر والوں کو کھلایا . کرتے ہو یاان ( دس مسکینوں) کو کیڑے پہنانا یاایک غلام آزاد کرنا۔ پھر جس کو یہ میسرینہ ہووہ تین روزے رکھے ۔ یہ تنہاری قسموں کا کفارہ ہے جبکہ تم قسم کھا بیٹھو اور تم اپنی قسموں کی حفاظت کرو ۔ اللہ تعالیٰ تمہارے لئے اپنے احکام اس طرح کھول کھول کر بیان کر تاہے تاکہ تم شکر کرو۔

يوءًا خِذْكُمُ: وه تم عمواخذه كرتاب وه پكرتاب موا، خَذَ قَ عصارع اللُّغُو: فضول بيهوده بات بهار

متباری قسمیں ۔ واحد ٹیٹن کے معنی قوت اور مضبوطی کے ہیں ۔ شرع أَيْمَانِكُمْ: میں بمین اس قسم کو کہتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کے نام سے یا اس کی کسی صفت سے کھائی جائے ۔ اللہ تعالیٰ کے نام یاصفت سے قسم میں قوت اور تاکید پیدا ہو جاتی

ہے۔اس کئے اس کو بمین کہتے ہیں۔ عَقَدُتُمُّ: تَمْ نِے گرہ باندھی۔تم نے مضبوط کیا۔ تَعْقِیدُ کے ماصٰی۔ میشو تُنھُمُّ: ان کالباس ۔ ان کو پہنانا ۔ ان کو کیڑا دینا۔مصدر واسم ۔جمع کِسًا ہِ

تَحْرِيْرُ: ترير رنا - لكهنا -آزاد كرنا - مصدر ب

رُ قَبُةً : كردن - جان - غلام

فنمان نزول: بغوی نے حضرت ابن عباس کی روایت سے لکھا ہے کہ جب آیت لکھنے تر مُوا طُبیتباتِ مُا اُکھا ہے کہ جب آیت لکھنے تر مُوا طُبیتباتِ مُا اُکھا الله الله الله الله الله الله علیہ وسلم بم ان قسوں کا کیا کریں جو حلال چیزوں کے سلسلہ میں بم کھا چکے بیں ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔

# قسم کی چند صورتیں

اس آیت میں قسم کھانے کی چند صور توں کا بیان ہے۔

اس کیمین عموس نے میں ڈوبنے کو کہتے ہیں۔ چو نکہ الیبی قسم کھانے والا گناہ میں ڈوبنا ہے۔

ہے اس لئے اس کو غموس کہتے ہیں۔ فقہا، کی اصطلاح میں پُیٹن غُرُوْس اس جھوٹی قسم کو کہتے ہیں جو

کسی گزشتہ واقعہ پر جان ہوجھ کر کھائی جائے۔ مثلاً کسی شخص نے کوئی کام کیا ہے اور وہ جانیا بھی

ہے کہ اس نے یہ کام کیا ہے پھروہ جان ہوجھ کر قسم کھالے کہ اس نے یہ کام نہیں کیا۔ یہ جھوٹی قسم ہے۔ یہ سخت گناہ کہیرہ اور موجب و بالِ دنیاو آخرت ہے اور اس پر آخرت میں مواخذہ ہوگا۔ جسیا کہ ارشاد ہے:

وَلْكِنْ يُوعَا خِيدَكُمْ بِمَاكَسَبَتُ قَلُوبُكُمْ ٥ (المره ٢٢٥)

لیکن وہ متہاری ان قسموں پر (بورا نہ کرنے کی صورت میں) مواخذہ فرمائے گا جو تمہارے دل سے سرز دہوئی ہیں ۔

امام ابو صنیفہ کے نزدیک الیبی قسموں پر کھارہ نہیں ۔ اللبتہ تو بہ و استغفار لازم ہے ۔

امام ابو صنیفہ کے نزدیک الیبی قسموں پر کھارہ نہیں ۔ اللبتہ تو بہ و استغفار لازم ہے ۔

امام ابو صنیفہ کے نوریک کے دریعہ یہ معلوم ہوا کہ فلاں شخص آگیا ہے ۔ اس ذریعہ پر جبکہ حقیقہ وہ واقعہ غلط ہو ۔ مثلاً کسی کے ذریعہ یہ معلوم ہوا کہ فلاں شخص آگیا ہے ۔ اس ذریعہ پر

اعتماد کرکے اس نے قسم کھالی کہ وہ آگیا ہے۔ بعد میں معلوم ہوا کہ وہ اطلاع غلط تھی۔ اس کو بمین لغو کہتے ہیں۔ یا کسی گزری ہوئی بات ہر منہ سے بلاارادہ جھوٹی قسم نکل گئی یا کہنا کچھے چاہتا تھااور منہ سے بلاارادہ قسم نکل گئی یا کہنا کچھے چاہتا تھااور منہ سے بلاارادہ قسم نکل گئی۔ ایسی قسموں کو بمین لغو کہتے ہیں۔ ان پر نہ کفارہ اور آخرت کامواخذہ ہے اور نہ گناہ۔

سا۔ کیمین منعقدہ: کوئی شخص آئندہ کے لئے کسی کام کے کرنے یانہ کرنے پراللہ تعالیٰ کی قسم کھائے۔ مثانیہ کے کہ واللہ میں فلاں کام کروں گایا خداکی قسم میں اس کے گھرنہ جاؤں گا۔ الیبی قسم توڑنے پر کفارہ لازم آتا ہے۔ اگر کوئی شخص گناہ کی بات پر قسم کھا بیٹے مثانیہ کہے کہ واللہ میں نماز بہیں پڑھوں گایا فلاں شخص کو قتل کردوں گا، وغیرہ تو اس پر لازم ہے کہ وہ اپنی قسم توڑ کراس کا کفارہ اداکرے۔

اس آیت میں لغوے وہی قسم مراد ہے جس پر کفارہ نہیں اور مواخذہ سے صرف دنیا کا مواخذہ مراد ہے جو کفارہ کی صورت میں ہوتا ہے ۔

# کفارہ دینے کی صور تیں

(۱) دس مسکینوں کو اوسط در جہ کا کھانا دو وقت یعنی صبح و شام کھلا دیا جائے ۔ خواہ وہ کھانا وہیں بیٹھ کر کھالیں یاساتھ لے جائیں ۔ دونوں صور تیں جائز ہیں ۔

امام ابو حنیفہ کے نزدیک ایک ہی مسکین کو دس دن تک کھانا دینا جائز ہے۔ لیکن ایک شخص کو ایک ہی دن میں دس مرتبہ کھانا کھلانا جائز مہیں السبۃ ایک شخص کو ایک دن میں دس آدمیوں کی خوراک دے دینا جائز ہے۔

(۲) یادس مسکینوں کو بقدر ستر بوشی کپڑادے دیا جائے۔ مثلاً ایک پاجامہ یا تہبندیا لمباکرتہ۔
امام مالک اور امام احمد کے نزدیک کم سے کم اتنا کپڑا ہو ناچاہئے جس کو پہن کر نماز صحیح ہو
جائے۔ اس صورت میں مرد کے لئے صرف پائجامہ یا تہبندیا گھٹنوں سے نیچا کرتہ کافی ہوگا اور
عورت کے لئے دو کیڑے ضروری ہیں۔ لمباکرتہ اور اور مھنی۔

امام ابو صنیقہ اور امام ابو بوسف کے نزدیک کم سے کم اتناکر ابو ناچلہے جس سے بدن کا بیشتر صد چھپ جائے ۔ اس لئے صرف پائجامہ کافی نہیں ۔ اگرچہ صرف پائجامہ سے نماز ہو جاتی ہے، مگر صرف پائجامہ پہننے والے کوعرف میں برمنہ کہاجاتا ہے اور عورت کے لئے ایک لمباکر نہ اوڑھنی کے بغیرِ کافی ہے اگر چہ اوڑھنی کے بغیرِ عورت کی نماز صحح نہیں مگر عرف میں ایسی عورت کو برمنہ نہیں کہتے ۔

امام شافعیؒ کے نزدیک کمسکوتکھمؒ ہے کم سے کم وہ کرڑا مراد ہے جس بر لفظ کِنوَۃً کا اطلاق ہو تا ہے۔ اس لئے صرف عمامہ یاصرف یا تجامہ یاصرف معمولی کرتہ جائز ہے۔

سیاایک غلام آزاد کیاجائے، خواہ وہ مرد ہو یاعور ت۔

(۴) جس کومذ کورہ تینوں صور توں میں ہے کچے بھی میسر نہ ہو یعنی اس کے پاس اتنا مال نہ ہو کہ وہ قرض ادا کرنے اور اپنے گھر والوں کے کھانے ، پہیننے کے مصارف کے بعد دس مسکینوں کو اوسط درجہ کا کھانا یا کیڑادے سکے یاغلام آزاد کر سکے تو وہ تین دن کے روزے رکھے ۔

غلام کے لئے روزے رکھنے کے سواقسم کا کوئی کفارہ نہیں کیونکہ اس کا مال اپنا مال نہیں، اس لئے وہ نہ کھانادے سکتا ہے نہ لباس اور نہ غلام آزاد کر سکتا ہے۔ اگر آقالینے غلام کی قسم کے کفارہ میں کھانادے گایالباس یا غلام آزاد کرے گاتو کفارہ ادانہ ہوگا۔ مکاتب کا بھی یہی حکم

امام ابو حنیفیڈ کے نزدیک مسلسل روزے رکھنا صروری منہیں ۔ درمیان میں ناغہ کر کے بھی روزے رکھ سکتا ہے الدتہ ناغہ کے بغیر مسلسل روزے رکھنا مستحب ہے ۔

کفارہ کی ادائیگی قسم ٹوٹنے کے بعد ہوگی۔ اگر قسم ٹوٹنے سے پہلے کفارہ اداکر دیا تو وہ معتبر نہ ہوگا۔ قسم کھانے میں نہ تو جلد بازی ہے کام لینا چاہئے اور نہ قسم کھانے کے بعد کسی شرعی یا طبعی ضرورت کے بغیراس کو توڑنا چاہئے۔

(مظهري ١٤٢ - ١٨٣ / ٣ - معارف القرآن ٢٢٢ - ٣٢ / ٣)

#### حرام چنزوں کا بیان

وَالْبَغُضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُّدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلُوةِ عَهَلُ اَنْتُمْ مُّنْتَهُونَ ٥

اے ایمان والو! بیشک شراب اور جوا اور بت اور پانے محض گندے اور شیطانی کام بیں ۔ پس تم ان سے بچتے رہو تاکہ تم فلاح پاؤ ۔ بیشک شیطان تو یہی چاہتا ہے کہ شراب اور جوئے ہے تم میں باہم عداوت اور بغض ڈال دے اور تمہیں اللہ کے ذکر اور نماز سے روک دے (اب بھی) تم باز (مہیں) آؤگے۔

الْانْصَامُ: بت-انصاب ان اُن گھڑت پتھروں کو کہتے ہیں جن کو کسی دیوی یا دیو تاکے نام پر کھڑا کر کے مشرک لوگ بوجتے تھے اور وہاں قربانیاں کرتے تھے ۔ یہ جمع کا صغیہ ہے ۔ اس کا واحد نُصْبُ ہے ۔

الْأُذُ لَا مُ : فال كے تير كو كہتے ہيں - جاہليت ميں ازلام دو قسم كے تقے - ايك قسم كے ساتھ عرب جوا كھيلتے تھے اور بتوں پر قربان كئے ہوئے جانوروں كا گوشت تقسيم كرتے تھے - دوسرى قسم كے ساتھ فال لے كركار و بار كرتے تھے - دوسرى قسم كے ساتھ فال لے كركار و بار كرتے تھے -

رِ مجسنُ : ناپاک - گنده ـ عذاب

الکھمرِ: شراب - یہ خمرالشی مے ماخوذ ہے ، جس کے معنی بیں اس نے اس کو ڈھانپ لیا شراب بھی چونکہ عقل کو ڈھانپ لیتی ہے اور اس پر پردہ ڈال دیتی ہے ، اس لئے عربی میں اس کو خمر کہتے ہیں ۔

الْمُثِيسَرِ: قمار -جوا-يه يُشر بمعنى آسانى سے ماخوذ ہے - چونکہ جوئے میں کسی قسم کی محنت ومشقت اٹھائے بغیر مال آسانی سے مل جاتا ہے، اس لئے اسے میشر کہتے ہیں ۔

فیمان نزول: ترمذی نی المان که حضرت عمر ندهای اسدا برمارے لئے شراب معنعلق کوئی تسلی بخش عکم نازل فرمادے ۔ اس پر سورۃ بھرہ کی آیت یکسٹ گونک عن المنحفر والمقیسر ماقک فیدھ ماآئم کیدیئر و منافع لیلنا س الح نازل بوئی ۔ حضرت عمر نی المقیسر ماقک فیدھ ماآئم کیدیئر و منافع لیلنا س الح نازل بوئی ۔ حضرت عمر دعای کہ اے اللہ ایمارے لئے شراب کے بارے میں تسلی بخش حکم نازل فرمادے ۔ اس پر سورۃ نساء کی آیت یکا یکھا الکذین امنوا الا تقر جواالت کو قائم مسکاری نازل بوئی ۔ حضرت عمر کو بلواکریہ آیت سنائی گئی ۔ انہوں نے پھردعای ۔ اے اللہ ایمارے لئے شراب کے متعلق کوئی واضح اور شافی حکم نازل فرما دے ۔ اس پر سورۃ مائدہ کی آیت اِنگا گریدہ کے شراب

الشَّيْطُنُ انُ يُوقع بَيْنَكُمُ الْعَدَاوُ لَا وَالْبَغُضَاء .... فَهَلُ اَنْتُمْ مَّنْ تَهُوْنَ تَك شراب وقمار كه بارَ عين نازل بوئى - حضرت عُمْر كے سلصنے يہ پڑھی گئ تو انہوں نے فرما یا - بم بازآئے - بم بازآئے - (مظہری ۱۸۳)

تعشر سلح: ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا ہے کہ جیسے حلال کو حرام سمجھنا گناہ ہے اس طرح حرام سمجھنا گناہ ہے اللہ تعالیٰ حرام کو حلال سمجھنا بھی گناہ ہے ۔ اہل عرب شراب اور جوئے کو حلال و طیب سمجھنے تھے ۔ اللہ تعالیٰ نے واضح فرما دیا کہ یہ چیزیں حلال و طیب نہیں بلکہ یہ خبیث و ناپاک اور گندی ہیں ۔ ان کا استعمال حرام ہے ۔ اس لئے ان سے بچو ۔

عرب میں شراب بہایت درجہ کی مرغوب چیز تھی۔ اہل عرب کے لئے اس کو چھوڑناآسان 
نہ تھا۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس کو د فعناً حرام قرار دینے کی بجائے حکیمانہ طور پر تدریجاً حرام کیا۔
سب سے پہلے سورۃ بقرہ کی آیت ۲۱۹: پکشنگ ٹونک عَنِ الْخَصْرِ میں شراب کے مفاسد اور 
خرابیاں بیان کر کے اس کو ترک کرنے کی ترغیب دی گئی ہے۔ چنا بخیہ اس آیت کے نازل ہونے 
کے بعد بعض صحابہ نے نواسی وقت شراب چھوڑ دی اور بعض یہ خیال کرے کہ شراب کو حرام تو 
ہنیں کیا گیا بلکہ اس کے مفاسد اور خرابیوں کی بنا پر اس کو گناہ کا سبب قرار دیا گیا ہے، اس کو پینے 
دسے۔

پھرجب سور ہ نساء کی آیت ٣٣: لاکن تھڑ جواالت کو تو گو گو اُنگیم شکال می نازل ہوئی تو کھ جو کھی صحابہ نے جہنوں نے پہلی آیت کے بعد شراب کو ترک نہیں کیاتھا، یہ خیال کرتے ہوئے کہ جو چیزانسان کو نماز نہ پڑھنے دے اس میں کوئی خیر نہیں ہو سکتی، شراب کو بالکل ترک کر دیا ۔ مگر چونکہ شراب کی حرمت ابھی صاف طور پر نازل نہیں ہوئی تھی اس لئے کچھ صحابہ اس کے بعد بھی چونکہ شراب کی حرمت ابھی صاف طور پر نازل نہیں ہوئی تھی اس لئے کچھ صحابہ اس کے بعد بھی نماز کے اوقات میں اس کو چیتے رہے ۔ کوئی صبح کی نماز کے بعد پی لیما تو نماز کے اوقات کی نماز کے بعد پی لیما تو اس کانشہ اتر جاتا ۔ کوئی عشاء کی نماز کے بعد پی لیما تو صبح تک اس کانشہ اتر جاتا ۔ کوئی عشاء کی نماز کے بعد پی لیما تو صبح تک اس کانشہ اتر جاتا ۔ کوئی عشاء کی نماز کے بعد پی لیما تو صبح تک اس کانشہ اتر جاتا ۔ )

اس کے بعد مذکورہ بالا آیتیں نازل ہوئیں تو شراب کو مطلقاً حرام قرار دے دیا گیا۔ شراب کے ساتھ ساتھ جوئے، انصاب اور فال کے تیروں کو گندی، پلید، قابل نفرت اور شیطانی کام قرار دے کر ان سے بچنے کی تاکید کی گئی ہے۔ اگر چہ شراب اور قمار (جوئے) میں کچے فوائد و منافع بھی ہیں۔ لیکن ان دونوں کے مفاسد اور نقصانات بہت زیادہ ہیں۔ اس لئے شریعت نے ان دونوں چیزوں کو ہمیشہ کے لئے حرام قرار دے دیا۔

حضرت ابن عمر اوایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہرنشہ لانے والی چیز حرام ہے۔ جو بندہ دنیا میں اس کو پیئے گا اللہ تعالیٰ کا قطعی فیصلہ ہے کہ (قیامت کے روز) اس کو طینتہ الخبال پلائے گا۔ تم جانتے بھی ہو کہ طینتہ الخبال کیاچیز ہوگی، دوزخیوں کا پسینے۔ حضرت ابن عمر نے فرمایا کہ میں شہادت دیرہ ہوں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنا کہ اللہ تعالیٰ کی لعنت شراب پر، شراب پینے والے پر، پلانے والے پر، بخوانے والے پر، بنوانے والے پر، اٹھانے والے پر اور اس پر بحس کے لئے اٹھاکر لے جائی جاتی ہواور شراب کی قیمت کھانے والے پر، اٹھانے والے پر اور اس پر جس کے لئے اٹھاکر لے جائی جاتی ہواور شراب کی قیمت کھانے والے پر۔ (ابن ماجہ)

حضرت ابن مسعود ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے شراب پی اللہ تعالیٰ چالیس صح تک اس کی نماز قبول نہیں فرماتا ۔ اس کے بعد اگر وہ تو بہ کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ قبول فرماتا ہے ۔ پھراگر وہ دو بارہ شراب پیسآ ہے تو چالیس صح تک اس کی نماز قبول نہیں فرماتا ۔ اس کے بعد اگر وہ تو بہ کرلیسآ ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ قبول فرمالیسآ ہے پھراگر لوٹ کر (تبیری بار) وہ پہلے والی حرکت کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی چالیس دن کی نماز قبول نہیں فرماتا ۔ لیکن اگر وہ پھر تو بہ کرلیسآ ہے تو تو بہ قبول فرمالیسآ ہے ۔ چو تھی مرتبہ میں اس کی چالیس دن کی نماز قبول نہیں فرماتا اور اس کو نہر خبال (کا بیائی) پلائے گا۔ (مظہری > ۱۸ س)

#### الثداوراس كےرسول كى اطاعت

٩٢ - وَاطِيعُو الله وَاطِيعُو الرَّسُولَ وَاحْدُرُوانَ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمُ الْمُعْيِينُ ٥ فَاعُلَمُواَأَنْ مَا عَلَىٰ رَسُولِنَا الْبَلْعُ الْمُعْيِينُ ٥ اور الله تعالىٰ كى اطاعت كرتے رہواور رسول (صلى الله عليه وسلم) كى اطاعت كرتے رہواور (برائيوں سے) بچنے رہو۔ پھراگر تم نہيں مانو گے تو جان لو كہ بمارے رسول (صلى الله عليه وسلم) كے ذمه تو صرف احكام كھول كر پہنچا دينا بى ہے۔ وَاحْذُرُ وَا: اورتم دُرو -اورتم بَجو - عَذُرُ عامر

الْبَلْغُ: پہنچادینا۔ کافی ہونا۔مصدر ہے

الْمُعْبِثِينُ : ظاہر كرنے والا - واضح كرنے والا - كھول كربيان كرنے والا - إِبَاتَةُ ت اسم فاعل

تعشری : اس آبت میں مومنوں کو شراب، جوااور تمام ممنوعات سے پر بمیزاور واجبات کی ادائی میں اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت کی تاکید ہے اور اطاعت کا یہ حکم تمہار سے ہی فائد سے لئے ہے ۔ اگر تم اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا حکم بہیں مانو گے تو اس میں نہ تو اللہ تعالیٰ کا کوئی نقصان ہے اور نہ اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذمہ تو صرف احکام الهیٰ کو صاف صاف اور واضح طور پر کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذمہ تو صرف احکام الهیٰ کو صاف صاف اور واضح طور پر کوگوں تک پہنچانا ہے جس کو وہ بحسن و خوبی انجام دے چکے ۔ لہذا اب اگر کوئی شخص بہیں مانیا تو وہ محض اپنا نقصان کرتا ہے ۔ اس کے ماننے یا نہ ماننے سے نہ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قدر و منزلت میں اضافہ ہوتا ہے اور نہ کمی واقع ہوتی ہے ۔

### تحريم سے پہلے شراب پینے والوں کا حال

٩٣ - كَيْسَ عَلَى الَّذِينَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمَوْ إِذَا مَا آتَقَوْا وَالْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ ثُمَّ اتَّقَوْا وَالمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ ثُمَّ اتَّقَوْا وَالمَنْوَا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ٥ وَالمَنُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ٥ وَالمَنُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ٥ وَالمَنُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ اللَّهُ يَحِبُ وَاللَّهُ يَكُوبُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

جُنَاحُ: كُناه

طَعِمُوا: انہوں نے کھالیا۔ وہ کھا جکے۔ طَعْمُ اے ماضی

شان نزول: شراب ی حرمت کاحکم نازل ہونے کے بعد صحابۂ کرام نے آنحضرت صلی

الله عليه وسلم سے سوال كياكه يا رسول الله صلى الله عليه وسلم بمارے جو بھائى تحريم سے پہلے شراب پينے رہے اور جوئے كامال كھاتے رہے اور مركئے تو ان كاكيا حال ہوگا۔ اس پريه آيت نازل ہوئى ۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند ھلوى ٢٠/٣٠)

نسائی اور بیہ ہی نے حضرت ابن عباس کی روایت سے بیان کیا کہ انصار کے دو قبیلوں کے معاملہ میں شراب کی حرمت ہوئی تھی ۔ ان لوگوں نے شراب پی تھی اور نشہ میں مست ہو کر آپس میں ہاتھا پائی کی تھی ۔ جب نشہ اتر اتو چہروں، سروں اور ڈاڑھیوں کی حالت غیرد کیھ کر کہنے گئے کہ یہ حرکت فلاں بھائی کی ہے ۔ اگر اس کو میر الحاظ ہو تا تو الیسی حرکت نہ کرتا ۔ یہ نصاری سب بھائی بھائی بھائی بھائی ۔ اگر اس کو میر الحاظ ہو تا تو الیسی حرکت نہ کرتا ۔ یہ نصاری سب بھائی بھائی ۔ تھے، کسی کے دل میں کسی کی طرف سے کہنے نہ تھا، مگر شراب خوری سے ان کے دلوں میں کینے پڑگئے ۔ اس پر آیت بگایتھا آگنج اُئی اُمنٹ فرا انگار اُنگا الْکھ می و الْم اُلیسی اللہ و تی ۔ اس آیت کے نزول کے بعد کچھ لوگ کہنے گئے کہ یہ تو گندگی ہے ۔ مگر یہ اس وقت فلاں شخص کے پیٹ میں میں جب وہ احد کی لڑ ائی میں مار اگیا ۔ (اس کا کیا ہوگا) اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔

(مظهري ۱۸۸ / ۳)

تعشری جانے سے پہلے شراب پی یا جوا کھیلا، ان پر کوئی گناہ اور مواخذہ بہنیں، بشرطیکہ وہ شراب کو حرام قرار دئیے جانے سے پہلے شراب پی یا جوا کھیلا، ان پر کوئی گناہ اور مواخذہ بہنیں، بشرطیکہ وہ شراب کو حرام قرار دیے جانے سے پہلے ایمان لے آئے ہوں اور اس بات کا یقین رکھتے ہوں کہ اللہ تعالیٰ قادر مطلق ہے ۔ جس چیز کو جس وقت چاہے حلال قرار دے اور جس وقت چاہے حرام کر دے، اس کے ساتھ ہی وہ لوگ نیک کام کرتے رہے ہوں اور اللہ تعالیٰ کے ڈر سے ان چیزوں سے بچتے اس کے ساتھ ہی وہ لوگ نیک کام کرتے رہے ہوں اور اللہ تعالیٰ کے ڈر سے ان چیزوں سے بچتے رہے ہوں جو اس مقام پر پہنچنے کے بعد اللہ تعالیٰ محسنوں کو اپنا محبوب بنا لیتا ہے ۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند ھلوی ۲۰۴۷)

# مومنوں کی آزمائش

٩٣ - كَايَتُهَا الَّذِيْنَ المَنُوا لَيَبُلُوَنَّكُمُ اللَّهُ بِشَىء مِّنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ وَ اللَّهُ مِنَ يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ عَ فَمَنِ اللهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ عَ فَمَنِ

#### اعُتَدى بَعْدَ ذٰلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ ٱلِيُمُ

اے ایمان والو! اللہ تعالیٰ تہمیں ایک ذرائے شکار کے معاملہ میں صرور آزمائے گا۔ جس پر تہمارے ہاتھ اور نیزے پہنچ سکتے ہیں تاکہ اللہ کو معلوم ہو جائے کہ کون اس سے بن دیکھے ڈر تا ہے بھر جو کوئی اس کے بعد حدسے تجاوز کرے تو اس کے لئے در د ناک عذاب ہے۔

كَيَبُكُوَّ الْمُعَمِّ: السبة وه تمبين صرور آزمائے كا - السبة وه تمبارا صرور امتحان لے كا - بلاً يَّ سے مضارع بالام ونون تاكيد -

الصَّيْدِ: شكار-شكاركرنا-مصدر --

تَنَالُهُ: وواس كو پاتى ہے ۔ وواس كو پہنچتى ہے ۔ نيل ہے مضارع

رِ مَا حُحكُمُ: تہارے نیزے واحد و نے

فشمان نرول: ابن ابی حائم نے مقاتل بن حیان کا قول نقل کیا ہے کہ اس آیت کا نزول عمرة حدید میں ہوا جب جنگلی چو پائے اور پر ندے اتنی کثرت سے لوگوں کی سکونت گاہوں میں گھس آئے تھے کہ اس کی نظیر پہلے کبھی دیکھنے میں ہمیں آئی ۔ لوگ احرام باندھے ہوئے تھے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کو شکار کرنے سے منع فرما دیا تھا ۔ اور امتحان لیا تھا کہ ان میں سے کون باطنی طور پر اللہ تعالیٰ کے حکم کی مخالفت سے ڈرتا ہے ۔ (مظہری ۱۸۹ / ۳) ۔

تنظر می است میں اللہ تعالیٰ نے مومنوں کو مخاطب کر کے فرمایا کہ تمہیں ایک چھوٹی می بات (یعنی شکار) سے آزمایا جائے گاجو تمہاری احرام کی حالت میں تمہارے اتنا قریب اور کثیر تعداد میں بوگا کہ تم بنیایت آسانی سے اس کو لینے باتھوں سے بھی پکر مسکو گے اور نیزے و بر چھے وغیرہ سے بھی شکار کر سکو گے ۔ یہی تمہاری آزمائش کا وقت بوگا اور اللہ تعالیٰ اس وقت دیکھے گا کہ کون تم میں سے بن دیکھے اس سے ڈرتا ہے اور اس کی طرف سے شکار کی ممانعت کے بعد احرام کی حالت میں شکار سے باز رہتا ہے اور کون اس کے حکم کی مخالفت کرتا ہے اور حد سے تجاوز کرتا ہے ۔ پھر جو کوئی حد سے تجاوز کرتا ہے ۔ پھر شکار سے باز رہتا ہے اور کون اس کے حکم کی مخالفت کرتا ہے اور حد سے تجاوز کرتا ہے ۔ پھر شکار سے باز رہتا ہے اور کون اس کے حکم کی مخالفت کرتا ہے اور حد سے تجاوز کرتا ہے ۔ پھر بین شکار سے باز رہتا ہوئے شکار کرے گاتو اس کے لئے در دناک عذاب ہے ، اس لئے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کے حکم کالحاظ کرتے ہوئے ایک معمولی کام سے لینے نفس کو مبنیں روک سکتاتو وہ شخص اللہ تعالیٰ کے حکم کالحاظ کرتے ہوئے ایک معمولی کام سے لینے نفس کو مبنیں روک سکتاتو وہ لینے آپ کو ایسی چیزوں سے کسے روک سکے گاجن کی طرف طبعی میلان بہت زیادہ ہوتا ہے۔ اس بے آپ کو ایسی چیزوں سے کسے روک سکے گاجن کی طرف طبعی میلان بہت زیادہ ہوتا ہے۔ (مظہری کو ایسی جقائی ۲۰۳۲) اس جقائی ۲۰۳۲)

### حالتِ احرام میں شکار کی ممانعت

مُتَعَمِّداً ؛ جان بوجھ كركرنے والا - تعمُد كى اسم فاعل - يہاں جان بوجھ كرشكار قتل كرنے كامطلب يہ ہے كہ اس كو اپنا محرم ہونا ياد ہو اور اس كو يہ بھى ياد ہو كہ

احرام کی حالت میں شکار کرناجائز مبیس ۔

النَّعَم : چوپايه (اونث، بكرى، كائے، بھينس وغيره) اسم جنس ہے -جمع أنْعَامُ

كِلْغُ : مَنْ اللَّهِ اللَّهِ مُلُوعٌ في اسم فاعل ...

وَبَالَ: وبال - سختى - اعمال كى سخت سزا -

عَفًا: اس ف معاف كيا -اس في بخش ديا - عَفْو ك ماضى -

سَلَفَ: وه بوجيًا - وه گزر گيا - سَلَفَ ع ماضي

عَادَ: اس نے عود کیا۔ وہ لوٹا۔ اس نے دہرایا۔ عَوْدُ تے ماصنی۔

يُنتَقِمُ: وه انتقام لي كا وه سزاد يكا - إنتِقامُ سے مضارع -

تشریکے: اس آیت میں مسلمانوں کو احرام کی حالت میں شکار کرنے کی ممانعت کی گئی ہے۔

پس شکار کاجو جانور اصل خلقت کے لحاظ ہے جنگلی ہو اور آنکھوں سے دور رہنے کی وجہ ہے قتل ہونے ہے محفوظ ہو اس کاشکار کرنا یاشکاری کو اشارے سے اس کا ستیہ بتانا ممنوع ہے، خواہ اس کا گوشت کھا یاجا تاہو یانہ کھا یاجا تاہو ۔ علماء کا اس پر اجماع ہے کہ اشارہ کی وجہ سے اس کا وہاں امن سے رہنا ختم ہو گیا ۔ السبہ پچھو، کوا، چیل، چوہا اور کاٹ کھانے والا کتا اس حکم سے مستثنیٰ ہیں، ان کو احرام کی حالت میں قتل کیا جاسکتا ہے ۔

صحیحین میں حضرت عائشہ ہے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ پانچ چیزیں فاسق ہیں ۔ ان کو احرام میں بھی قتل کیا جاسکتا ہے کیو نکہ یہ تکلیف پہنچانے والے جانور ہیں ۔ کوا، چیل، پچھو، چوہااور کاٹ کھانے والا کتا۔ (ابن کشر)

ابو داؤڈ نے حضرت ابو سعید خدریؒ کی روایت سے لکھا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ محرم سانپ کو، پچھو کو، چو ہے کو، کاٹ کھانے والے کتے کو، چیل کو اور عادی درندہ کو قتل کہ محرم سانپ کو تقل نہ کرے کوئی اینٹ یا پتھرو غیرہ اس پر پھینک سکتا ہے۔ درندہ کو قتل کر سکتا ہے۔ اور عادی (مظہری)

جو شخص جان ہو جھ کر احرام کی حالت میں شکار کو قتل کرے یا احرام کو بھول کر یا غلطی اور مسئلہ معلوم نہ ہونے کی بنا پر قتل کرے تو ان سب صور توں میں اس کی سزا کے طور پر اس کو شکار کے جانور جیساد و سراجانور فدیہ میں دینا پڑے گا، السبۃ جان ہو جھ کرشکار کرنے کی صورت میں فدیہ کے علاوہ اس کو اللہ کے انتقام کی سزا بھی ملے گی جبکہ بھول کرشکار کرنے کی صورت میں صرف فدیہ دینا پڑے گا۔ اللہ کے انتقام کی سزامعاف ہوجائے گی۔

امام ابو صنعیہ اور امام ابو بوسف کے نزدیک فدیہ کا جانور قیمت کے اعتبار سے شکار کے برابر ہونا چاہئے۔ فدیہ کے جانور کی قیمت یامثل ہونے کا فیصلہ دو صاحب بصیرت، بخربہ کار اور معتبر مسلمان کریں گے۔ فدیہ کے جانور کو حدود حرم میں لے جاکر ذرئے کرے اور حرم بی کے مساکین میں اس کا گوشت تقسیم کرے اور خود اس میں سے نہ کھائے۔ جمہور علماء کا اس پر اتفاق ہا کہ الم ابو صنعیہ کے نزدیک یہ گوشت حرم اور بیرون حرم کے فقراء میں تقسیم کرنا جائز ہے۔ بھر فرمایا کہ یہ کفارہ اس پر اس لئے واجب کیا گیا ہے تاکہ وہ ہمارے حکم کے خلاف کرنے کی سزایا لے اور جو کچھ زمانہ ، جاہلیت میں ہو چکاوہ معاف ہے اور جس نے اسلام میں آنے کے بعد اور اس کی ممانعت کا حکم نازل ہونے کے باوجود اس حکم کی خلاف ورزی کی تو اللہ تعالیٰ اس

ے انتقام لے گا۔ وہ سرکشوں سے انتقام لینے کی قدرت رکھنا ہے۔ کوئی باغی و سرکش اس کے قبضہ ۔ قدرت سے بہر نہیں ۔ (ابن کثیر ۹۹،۹۸ / ۹۹،۸۹۸ مظہری ۳/۲۰۱،۱۸۹ )

# بحرى شكاركي اجازت

٩٩ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَخْرِ وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَّكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ ٤
 وحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَادُمْتُمْ حُرُمًا ٤ وَآتَقُوا اللَّهَ الْبَدِ مَادُمْتُمْ حُرُمًا ٤ وَآتَقُوا اللَّهَ الْبَدِ مَادُمْتُمْ حُرُمًا ٤ وَآتَقُوا اللَّهَ الْبَدِينَ إِلَيْهِ تُحْشَرُ وَنَ ٥

(احرام کی حالت میں) بحری شکار کرنااور اس کا کھانا بہارے اور مسافروں کے فائدہ کے لئے حلال کر دیا گیااور تم پر جنگل کاشکار حرام ہے جب تک تم احرام میں ہو۔اور تم اس اللہ سے ڈرتے رہوجس کے پاس تہیں جمع کیاجائے گا۔

مَتَاعاً: فائده يو في جمع أمْتِعَد ؟

للِسَّيَّارُ لا: كاروان - قافله

مُاكُ مْتُمْ: جب تك تم ربو - دُوْمٌ ودَوَامٌ عاصني - فعل ناقص ب-

البخير: دريا - سمندر - بحر سمندر كو كهت بيس - مكريهان بالاتفاق عام معنى مراد بيس خواه

وه سمندر بو، خواه دريابوياندي ناله ياجھيل اور تالاب يا كنوان بو -

تعشرت : بہاں حرم اور حالت احرام میں بحری شکار کی اجازت کا حکم بیان کیا گیا ہے۔ بحری شکار سے مراد عام بحری شکار ہے موق یا سیپی نکالنا یا شکار سے مراد عام بحری شکار ہے خواہ وہ کھانے کی چیزیں ہوں یانہ ہوں ۔ جسے موتی یا سیپی نکالنا یا بعض بحری جانوروں کو ان کے دانت اور ہڈیوں کے لئے شکار کرنا۔

بحری شکار میں ہے تمام مچھلیاں حلال ہیں اور ہرقسم کے بینڈک حرام ہیں۔ آیت میں طعام سے وہ مچھلی مراد ہے جو پانی ہے جدا ہو کر مرگئی ہو۔ مسافروں اور عام لوگوں کے فائدہ کے لئے اس کو حلال کیا گیا۔ اگر اس کو حلال نہ کیا جا تا تو مسافروں اور دوسرے لوگوں کو سخت تکلیف اٹھانی پڑتی۔ پھر فرمایا کہ تم اللہ تعالیٰ ہے ڈرتے رہو کیونکہ تم سب کو اس کے پاس جمع کیا جائے گا۔ پس جس چیزے اس نے تہیں منع کر دیا ہے اس کو نہ کرو۔ (حقانی ۲/۳۰۱)

حضرت انس عروایت ہے کہ حضرت ابو بکڑنے اس آیت کی تشریح میں فرمایا کہ صیر البحر

ہے وہ (خور دنی) اشیاء مراد ہیں جو سمندر کے اندر موجود ہوں اور طعام سے مراد وہ (خور دنی) اشیاء ہیں جو سمندر نے اگل کر باہر پھینک دی ہوں ۔

حضرت عَمِّر نے فرمایا کہ صید البحروہ ہے جس کو (سمندر ہے) شکار کیا جائے اور طعام البحر وہ ہے جس کو سمندر خود بخود باہم پھینک دیتا ہے ۔

حضرت ابن عباسؓ ، حضرت ابوہریرؓ اور حضرت ابن عمرؓ کا قول ہے کہ طعام البحروہ ہے جس کو پانی مردہ حالت میں کنارے پر پھینک دیآ ہے۔ (مظہری ۲۰۱،۲۰۱)

#### امن واطمینان کے ذرائع

، و و و جَعَلَ اللهُ الكَعُبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيمًا لِلنَّاسِ وَالشَّهُرَ اللهُ وَالشَّهُ وَالْكَالِمُ اللهُ ال

اللہ تعالیٰ نے کعبہ کو، جو حرمت والا گھر ہے، لوگوں کے لئے امن کی جگہ بنادیا
اور حرمت والے مہینے کو اور نیاز (قربانی) کے جانور اور جن جانور وں کے گلے
میں نشانی کے پٹے بندھے ہوئے ہوں ان کو (مامون بنادیا) تاکہ عہیں معلوم ہو
جائے کہ بیشک اللہ تعالیٰ آسمانوں اور زمین میں جو کچھ ہے، سب کا علم رکھا
ہاور وہ ہر چیز سے خوب واقف ہے ۔ جان لوا کہ اللہ تعالیٰ سخت عذاب دینے
والا بھی ہے اور بخشنے والا مہر بان بھی ہے ۔ رسول (اللہ صلی اللہ علیہ وسلم)
کے ذمہ تو صرف پہنچا دینا ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ کو وہ سب معلوم ہے جو تم ظاہر

جَعَلَ: اس نے بنایا ۔ اس نے کیا ۔ جُعَلُ سے ماضی

کھڑے ہونا ۔ امن کاذر بعید بنانا ۔ قیام کاذر بعید بنانا ۔مصدر ہے ۔

اً لَقَلَا رِّن َ بار - سپر - قربانی کے وہ جانور جن کے گلے میں علامت کے طور پر سپر ڈال دیا جائے - یہ جمع ہے اس کا واحد قَلاَدَة ہے -

تَبْدُونَ: تمظابركرة بو - إبْداً وصارع

تَكْتُمُونَ : تم چهاتے ہو۔ تم بوشدہ رکھتے ہو۔ كُتْمُ و رَكْمَانُ عدمفارع

ربط: نصاری کی تعریف میں رہبانیت کاذکر آیا تھا اور رہبانیت دنیاوی لذات کو ترک کرنے کا نام ہے ۔ خواہ وہ طلال ہوں یا حرام ۔ اس احتمال سے کہ کہیں مسلمان رہبانیت کو اچی چیزنہ کو خصنے لگیں ۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی طلال کی ہوئی چیزوں کو حرام مجھنے کی ممانعت فرمادی پھر قسم کے کفار ہے، شراب، جوا وغیرہ، شیطانی کاموں کی حرمت، احرام میں شکار کی ممانعت اور اس کے احکام اور بحری و بری شکار کے احکام بیان کئے گئے ۔ ان آیتوں میں بسیت اللہ کی تعظیم و تکریم بیان کی گئی ہے کہ شکار کی حرمت سے حرم اور احرام کا احترام مقصود ہے ۔

تشريح: الله تعالى نے چار چيزون كو لوگوں كے لئے امن و اطمينان كاسبب بآيا ہے۔

(1) گعتب: عربی زبان میں کعبہ ایے مکان کو کہتے ہیں جو مربع یعنی چو کور ہو۔ عرب میں قبسلہ خشعم کا بنایا ہوا ایک مکان کعبہ یے نام سے مشہور تھا۔ اس لئے بست اللہ کو اس کعبہ سے ممآز کرنے کے لئے لفظ کعبہ کے ساتھ البیت الحرام بڑھایا گیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ آسمان و زمین کی بیدائش کے دن ہی اللہ تعالیٰ نے کعبہ کو حرم بنادیا تھا۔

اللہ تعالیٰ نے کعبہ بست اللہ اور اس کے متعلقات کو بورے عالم انسانیت کے لئے دین و دنیا کی درستگی کا ذریعہ بناویا ہے۔ دین کی درستگی تویہ ہے کہ لوگ اس کا جج کرتے ہیں اور بہاں دوسرے شعائر اسلامی کی ادائیگی کرتے ہیں اور یہ دنیاوی درستگی کا ذریعہ اس لئے ہے کہ حرم کے اندر لوث کھسوٹ اور قبل وغارت کی ممانعت ہے ، یہاں پہنچ کر لوگوں کا مال و جان محفوظ ہو جاتا ہے۔ جس طرح کوئی مجھے وار آدمی حکومت کے قانون کی خلاف ورزی کرنے کی جرات مہیں کرتا اس طرح زمانہ جاہلیت میں بھی اللہ تعالیٰ نے بست اللہ کی حرمت و تعظیم لوگوں کے دلوں میں اس طرح بھا ذی تھی کہ اس کے احترام میں وہ لینے تمام جذبات و خواہشات کو لیں پشت ڈال دیتے خاص طرح بھا ذی تھی کہ اس کے احترام میں وہ لینے تمام جذبات و خواہشات کو لیں پشت ڈال دیتے تھی۔

زمانہ ، جاہلیت میں عرب اپنی جنگ جوئی اور قبائلی دشمنی میں صرب المش تھے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں میں بسیت اللہ اور اس کے متعلقات کی حرمت و تعظیم الیبی گہری کر دی تھی کہ اگر ان کا سخت جانی دشمن بھی حرم میں داخل ہو جائے تو انہّائی غم و غصہ کے باوجود وہ اس کو کچھ نہ کہتے تھے۔اگر باپ کاقاتل ہیٹے کو حرم میں مل جاتا تو بدیٹانیجی نظریں کرکے گزر جاتا۔

(مظهري ٢٠٥/ ٣،معارف القرآن ٢٣٠ - ٣١٨ )

(۲) ج کے مہیئے: عرب میں جس طرح بیت اللہ اور اس کے گرد و پیش کے حرم کا احترام عام تھا۔ اس طرح ان میں ج کے مہینوں کا بھی خاص احترام تھا۔ ان مہینوں کو وہ اشہر حرم کے سخت تھے ۔ اس طرح ان مہینوں میں حرم سے باہر بھی قتل و قتال کو حرام مجھتے تھے اور اس سے ریمزکرتے تھے۔

(سا) مدی : اس جانور کو کہتے ہیں جس کی قربانی حرم شریف میں کی جائے ۔ جس شخص کے ساتھ الیے جانور ہوں، عرب کے لوگ اس کو کچھ نہیں کہتے تھے ۔ وہ امن و اطمینان کے ساتھ سفر کر تااور اپنامقصد بوراکر تاتھا۔اس لئے بدی بھی قیام امن کا ایک سبب ہوئی ۔

( مم ) قُلَّا تكر: قلادہ ہار كو كہتے ہيں ۔ زمانہ جاہليت ميں جو شخص عج كے لئے نكليا تو وہ اپنے گلے ميں علامت كے طور پر ايك ہار ڈال ليما تھا تاكہ لوگوں كو ستة چل جائے كہ وہ عج كے لئے جا رہا ہے اور وہ اسے كوئى تكليف نہ چہنچائيں ۔ اسى طرح قربانی كے جانوروں كے گلے ميں بھى اسى قسم كے ہار دالے جاتے تھے ۔ ان كو بھى قلائد كہتے ہيں ۔ پس قلائد بھى قيام امن و سكون كاذر بعہ ہنے ۔

یہ تینوں چیزیں بعنی اشہر حرام ،ہدی اور قلائد بست اللہ کے متعلقات میں ہے ہیں ۔ (معار ف القرآن ۳/۲۳۰،۲۳۹)

الیی عمدہ تد بیر کرناجس ہے لوگوں کے دلوں میں کعبہ اور مناسک بچ کی عظمت پیدا ہو
کر وہاں کے لوگوں اور وہاں آنے جانے والوں کے لئے باعث امن و سکون ہو جائے ۔ یہ بڑے علیم
و خبیری کا کام ہے ۔ وہی متہاری دینی و دنیاوی مصلحتوں اور عزور توں سے بوری طرح واقف ہے
خوب جان لو کہ اللہ تعالیٰ نافر مانوں کو سخت سزا دینے والا اور اہل طاعت کو بخشنے والا مہر بان ہے
اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذمہ ، اللہ تعالیٰ کا پیغام پہنچا دینے کے سوا کچھ نہیں ۔ جب
انہوں نے متہیں اللہ تعالیٰ کا پیغام پہنچا دیا تو اب متہارے پاس کوئی عذر باقی نہیں رہا۔ اب جو کوئی
اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نافر مانی کرے گاوہ اس کی سزا پائے گااور اللہ
تعالیٰ عہارے ظاہر و باطن سے خوب واقف ہے ۔

(حقانی ۲۰۳/ ۲، معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی ۲/۳۱۱)

#### حلال و طیب کی بر کت

١٠٠ - قُلُ لَا يَسْتَوى الْحَبِيْثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ اَعْجَبَكَ كُثُرَةً وَالطَّيِّبُ وَلَوْ اَعْجَبَكَ كُثُرَةً وَالنَّهُ يَا وَلِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ ٥ الْخَبِيْثِ وَفَاتَكُو اللَّهُ يَا وُلِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ ٥ الْخَبِيْثِ وَالْمَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَى اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْ

یُسْتَوی: وہ برابر ہوتا ہے۔ اِسْتِوا بھے مضارع انمُجَبَک: وہ بچھ کو بھلانگا۔ وہ تم کو اچھانگا۔ اِنجابؓ سے ماصی

فشمان نزول: اصبهانی نے ترغیب میں اور واحدی نے حضرت جابر کی روایت بیان کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے شراب کی حرمت کاذکر کیا تو ایک اعرابی نے عرض کیا کہ میری تو یہی تجارت تھی ۔ اسی میں میں نے مال کمایا ہے ۔ اگر اسی مال میں سے میں کچھ اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں صرف کروں تو کیا مجھے (آخرت میں) کچھ فائدہ ہو گا ۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ صرف پاک میں مرف کروں تو کیا مجھے (آخرت میں) کچھ فائدہ ہو گا ۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ صرف پاک (کمائی) کو قبول فرماتا ہے ۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۲۰۹) میں

آتشری کے: اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرما یا کہ آپ کہہ دیجئے کہ خبیث اور طیب اور ناپاک اور پاکیزہ دونوں برابر نہیں ہوسکتے ۔ اگرچہ ناپاک اور گندہ کی بہتات کتنی ہی بھلی معلوم ہو ۔ یعنی حرام مال خواہ کتنا ہی زیادہ اور پسندیدہ ہو، وہ حلال مال کی بہت کو نہیں پہنچ سکتا ۔ پس اے صحیح عقل والو! تم اللہ تعالیٰ سے ڈرو اور اس کی حلال کی ہوئی چیزوں کو اپنے او پر حرام مت مخہراؤ ۔ جو چیزیں خبیث اور حرام ہیں خواہ وہ دائی طور پر ہوں یا خاص اوقات و حالات میں ہوں، ان سے بوری طرح اجتناب کرو۔ اور حلال و پاکیزہ پر ہی قناعت کرواگرچہ وہ قلیل ہو۔ شایداس سے تم دین و دنیامیں فلاح پاسکو۔

حضرت ثعلبٌ بن حاطب انصاریؓ نے عرض کیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دعا فرمایئے کہ اللہ تعالیٰ مجھے بہت سامال عطافرمائے ۔ آپ نے فرما یا کہ تھوڑا مال جس کاتم شکر ادا کرو، وہ اس کثیرے بہترہے جس کاشکر ادانہ کرو۔ (ابن کثیر۱۰۴) ۔

### غنر ضروری سوالات کی ممانعت

١٠٢،١٠١ يَايَّهُا الَّذِيْنَ المَنُوا لَاتَسْنَكُوا عَنُ اَشُيَاءَ اِنْ تُبُدَلَكُمْ تَسُوُكُمْ مَ وَانْ تَسْنَكُوا عَنُهَا حِيْنَ يُنَزَّ لُ القُّرُانُ تُبُدَلَكُمْ وَعَفَا اللَّهُ عَلَاللَّهُ عَنْهَا وَاللَّهُ عَنْهَا وَلِيْنَ يُنَزَّ لُ القُّرُانُ تُبُدَلَكُمْ وَعَفَا اللَّهُ عَنْهَا وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيْمٌ ٥ قَدْسَا لَهَا قَوْمٌ مِنْ قَبُلِكُمُ ثُمَّ كَا اللَّهُ عَنْهَا وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيْمٌ ٥ قَدْسَا لَهَا قَوْمٌ مِنْ قَبُلِكُمُ ثُمَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ ٥ وَلَا اللَّهُ عَلَيْمُ ٥ اللَّهُ عَلَيْمُ ٥ اللَّهُ عَلَيْمُ ٥ اللَّهُ عَلَيْمُ ٥ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ ٥ اللَّهُ عَلَيْمٌ ٥ اللَّهُ عَلَيْمٌ ٥ اللَّهُ عَلَيْمٌ ٥ اللَّهُ عَلَيْمُ ٥ اللَّهُ عَلَيْمُ ٥ اللَّهُ عَلَيْمُ ٥ اللَّهُ عَلَيْمٌ ٥ اللَّهُ عَلَيْمُ ٥ اللَّهُ عَلَيْمُ ٩ اللَّهُ عَلَيْمُ ٩ اللَّهُ عَلَيْمُ ٥ اللَّهُ عَلَيْمٌ ٩ اللَّهُ عَلَيْمُ ٩ اللَّهُ عَلَيْمُ ٩ اللَّهُ عَلَيْمُ ٩ اللَّهُ عَلَيْمُ ٩ اللَّهُ عَلَيْمٌ ٩ اللَّهُ عَلَيْمُ ٩ عَاللَهُ عَلَيْمُ ٩ عَلْمُ عَلَيْمُ ٩ عَلَيْمُ عَلَيْمُ ٩ عَلَيْمُ ٩ عَلَيْمُ ٩ عَلَيْمُ ٩ عَلَيْمُ عَلَيْمُ ٩ عَلَيْمُ ٩ عَلَيْمُ عَلَيْمُ ٩ عَلَيْمُ عَلَيْمُ ٩ عَلَيْمُ عَلَيْمُ ٩ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ ٩ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عُلِيمُ عَلَيْمُ ٩ عَلَيْمُ عَلَي

اے ایمان و الو! الیمی باتیں نہ بوچھو کہ اگر وہ تم پر ظاہر کر دی جائیں تو تہمیں ناگواری ہو اور اگر تم قرآن کے نازل ہوتے وقت ان کو بوچھو گے تو تم پر ظاہر کر دی جائیں گی ۔ (گزشمة سوالات) اللہ تعالیٰ نے معاف کر دیئے اور اللہ بخشنے والا اور حلم والا ہے ۔ تم سے پہلے بھی ایک جماعت نے ان کو بوچھاتھا ۔ بچروہ ان سے انکار کرنے گئے ۔

تُنبُكُ لَكُمْ: وه تم برظاہر كى جائے ۔ إُبدًا جُسَارع بجول تَنبُكُ لَكُمْ: وه تمہيں برى لگے ۔ وه تمہيں مُلكين كرے ۔ سَوْ بِحَے مضارع تَسُوعُكُمُ: وه تمہيں برى لگے ۔ وه تمہيں مُلكين كرے ۔ سَوْ بِحَے مضارع

فنمانِ نرول: احمدٌ، ترمدُیٌ اور حاکمٌ نے حضرت علیؓ کی روایت سے اور ابن جریہؒ نے حضرت ابوہریہؓ اور حضرت ابو امامہؓ اور حضرت ابن عباسؓ کے حوالے سے بیان کیا کہ جب آیت و کیٹھ علی النّاسِ حِبُّ الْبَیْنِ نازل ہوئی تو صحابہ نے عرض کیا یار سول الله (صلی الله علیہ وسلم) کیا ہر سال (ج فرض ہے) آپ خاموش رہے ۔ صحابہ نے بچرعرض کیا یا رسول الله (صلی الله علیہ وسلم) کیا ہر سال (ج فرض ہے) آپ ناموش رہے ۔ صحابہ نے بچرعرض کیا یا رسول الله اسلی الله علیہ وسلم) کیا ہر سال (ج فرض ہے) آپ بچر خاموش رہے ۔ تبیری مرتبہ سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا نہیں ۔ اگر میں ہاں کہہ دیتا تو (ہر سال) ج کرنا واجب ہوجاتا ۔

دوسری روایت میں آیا ہے کہ آپ نے فرمایا کہ تمہیں اندیشہ نہیں ہوا کہ (شاید) میں ہاں
کہہ دوں اگر میں ہاں کہہ دیبا تو (ہر سال) حج کرنا واجب ہو جاتا اور ہر سال واجب ہو جاتا تو بھرتم
اس کو ادانہ کر سکتے اگر میں تمہیں چھوڑے رکھوں تو تم بھی مجھے (سوال کئے بغیر) چھوڑے رکھو ۔ تم
سے پہلے لوگ انبیاء سے زیادہ سوال کرنے ہی سے برباد ہوئے ۔ اگر میں تمہیں کسی بات کا حکم
دوں تو تم سے جہاں تک ہوسکے اس کی تعمیل کرو اور جب کسی بات کی ممانعت کردوں تو اس سے
بازر ہو۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی۔ (مظہری ۲۰۰/ ۳)

بخاریؒ نے حضرت ابن عباسؒ کا بیان نقل کیا ہے کہ کچھ لوگ استہزاء کے طور پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کر رہے تھے ۔ ایک کہہ رہاتھا کہ میرا باپ کون ہے، دوسرا کہہ رہا تھا کہ میری اونٹی گم ہو گئی ہے ۔ بتائے وہ کہاں ہے ۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی ۔

(مظهری ۱۳۱۰)

تشری : اس آیت میں مومنوں کو ادب سکھانے کے لئے فضول اور غیر مفید سوالات ہو چھنے کی ممانعت کی گئی ہے کہ جو چیزیں اللہ تعالیٰ نے صراحت کے ساتھ بیان مہیں فرمائی ان کے بارے میں غیر ضروری سوالات مت کیا کرو۔ جس چیز کو اللہ تعالیٰ نے کمال حکمت و عدل ہے حلال یا حرام کر دیا وہ حلال یا حرام ہو گئی اور جس سے سکوت کیااس میں گئجائش و سعت رہی ۔ اگر الیہی چیزوں کے بارے میں خوامخواہ بحث و تحصی اور سوال و جو اب کا دروازہ کھولا تو چونکہ ابھی قرآن کریم کا نزول ہو رہا ہے تو بہت ممکن ہے کہ ان سوالات کے جواب میں الیے احکام نازل ہو جائیں جن سے تہاری آزادی اور سہولت ختم ہو جائے اور الیمی باتیں ظاہر ہو جائیں جن کا ظاہر ہو نا تمہارے لئے تو بہت ناگواری اور رنج کا باعث ہو ۔ اپ اگر تم رسول کی زندگی میں فضول باتیں اور سوال ہو چھو گئے تو ان کے جواب تم پر ظاہر کر دیئے جائیں گے ۔ خواہ وہ تمہاری رسوائی اور ناگواری کا باعث

ہوں اور تمہیں سخت احکام کی تعمیل پر مامور کر دیاجائے گا۔ پھرتم کیا کروگے اوریہ بات اللہ تعالیٰ کے لئے بہت آسان ہے ۔ لیکن جو گزر حیکا وہ اللہ تعالیٰ نے معاف فرما دیا ۔ آئندہ ایسانہ کرنا ۔ اللہ تعالیٰ بڑی مغفرت اور بڑے علم والا ہے کہ تمہارے قصور معاف فرما دیتا ہے اور تمہیں فور آسزا بہیں دیتا ۔ تم سے پہلے لوگوں نے بھی سوال کئے تھے پھر وہ اس کی وجہ سے کافر ہوگئے کیونکہ ان بہیں دیتا ۔ تم سے پہلے لوگوں نے بھی سوال کئے تھے پھر وہ اس کی وجہ سے کافر ہوگئے کیونکہ ان کے سوالوں کے جواب میں جواحکام ان کو دیئے گئے ان پر انہوں نے عمل مہیں کیا۔

(ابن کشیر ۲۰۱۷) مظہری ۲۰۹،۲۰۸ سے تفسیر عثمانی ۱/۳۸۲)

### بعض شركبيرسوم كاإبطال

١٠٣،١٠٣ مَا جَعَلُ اللَّهُ مِنُ بَحِيْرَةٍ وَلاَ سَأَنِبَةٍ وَلاَ وَصِيلَةٍ وَلاَ مَا اللَّهِ اللَّهِ الْكَذِبَ اللَّهِ اللَّهِ الْكَذِبَ اللَّهُ وَالْكِنَّ اللَّهُ وَالْكِنَّ اللَّهُ وَالْكَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْكَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْكَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْكَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْكُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْكُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْكُولُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُ ا

الله تعالیٰ نے نہ تو بحیرہ مقرر کیا ہے اور نہ سائبہ اور نہ وصلیہ اور نہ حام بلکہ کافر
الله تعالیٰ پر جھوٹا بہتان باند معتے ہیں اور ان میں سے اکثر بے عقل ہیں اور جب
ان سے کہا جاتا ہے کہ جو کچھ اللہ نے نازل کیا ہے ۔ اس کی طرف اور رسول کی
طرف آؤ تو وہ کہتے ہیں کہ بمیں تو وہی کافی ہے جس پر ہم نے لینے باپ دادا کو
پایا ہے اور گو کہ ان کے باپ دادا کچھ بھی نہ جانتے ہوں اور نہ راہ راست پر

-05:41

بَحِیْبِرُ قِرِ: اگر کوئی او نٹی پانچ بچ جن لیتی اور اس کا پانچواں بچہ نر ہو تا تو مشر کین اس کے کان چیر کر اس کو بتوں کے نام پر چھوڑ دیتے تھے۔ نہ اس سے سواری کا کام لیتے، نہ اس کو ذرئ کرتے ، نہ اس پر وزن لادتے اور نہ اس کو کسی پانی اور چراگاہ سے نہ اس کو ذرئ کرتے ، نہ اس پر وزن لادتے اور نہ اس کو کسی پانی اور چراگاہ سے رف کتے ، وہ جہاں چاہتی چرتی بھرتی ۔ مشر کین عرب ایسی او نٹی کو بھیرہ کہتے تھے۔ اگر کوئی سفر میں جاتا یا بیمار ہو جاتا تو منت مانیا کہ اگر میں اپنے سفر سے واپس آ

گیا یامیں نے اس بیماری سے شفا پالی تو میری یہ او نٹی سواری اور بابر داری کی مشقت سے آزاد ہے۔ جہاں چاہ چلے بھرے ۔ عرب کے مشر کین ایسی او نٹی کو سائیہ کمتے تھے۔ سائیہ نر مجی ہو تا اور مادہ بھی ۔

وَصِيلَةٍ:

اہل جاہلیت وصلیہ اس او نٹی کو کہتے تھے کہ جس کے پہلی مرتبہ نر ، دوسری اور تعیسری مرتبہ مادہ بچہ پیدا ہوتا ۔ مشر کین عرب ایسی او نٹی کو بھی بتوں کے نام پر آزاد چھوڑ دیتے تھے ۔

کیم: اہل جاہلیت اس نر اونٹ کو حام کہتے تھے جس کی جفتی ہے دس بچے پیدا ہو چکے ہوں۔ اہل عرب الیے اونٹ کو بھی سواری وغیرہ کی خدمت سے آزاد کر کے

بتوں کے نام پر چھوڑ دیتے تھے۔ (مظہری ۲۱۱ / ۳)

تعشری : ان آیتوں میں اہل جاہلیت کی گراہی کا بیان ہے کہ ان جاہل مشرکوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم کے بغیر بہت سی چیزیں اپنی طرف سے اپنے او پر حرام کر لیں اور بھر ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کر دیا ۔ یہ محض افترا ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے نہ تو بحیرہ مشروع کیا نہ سائیہ، نہ وصلیہ اور نہ حام ۔ کافر لوگ اللہ تعالیٰ پر جھوٹ باندھتے ہیں کہ یہ رسوم اس کی مقرر کردہ ہیں اور وہ ان سے خوش ہوتا ہے ۔

بنویؒ نے محمد بن اسحاق کی روایت سے حضرت ابوہری کا بیان نقل کیا ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم نے اکثم بن جون خزاع ؓ سے خرما یا کہ اے اکثم میں نے دیکھا عمرو بن لی بن قمعہ بن خندف دو زخ کے اندر اپنی آنتیں کھینچ آہوا بھر رہا ہے میں نے کسی کو اس کا اتنا بم شکل ہمیں و مکھا جتنا کہ تو عمرو سے اور عمرو تجھ سے مشابہ تھا۔ عمرو بن لی نے ہی سب سے پہلے دین اسماعیل کو رکھا جتنا کہ تو عمرو سے اور عمرہ آور سائیہ بنانے کی رسم ایجاد کی ۔ وصلیہ اور حامی بنانے کی اسم ایجاد کی ۔ وصلیہ اور حامی بنانے کی ابتدا ہی ۔ میں نے دیکھا کہ اس کی آنتوں کی بدبو سے دو زخیوں کو بھی اذبت ہو رہی تھی ۔ اکثم نے مرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا اس کا بم شکل ہونے سے تھے کچھ ضرر پہنچ گا ۔ آپ نے فرما یا ہمیں ۔ تو یقینا مومن ہے اور وہ کافر تھا۔

بچر فرمایا کہ ان بے عقلوں کی جہالت اس درجہ تک پہنچ حکی ہے کہ جب ان سے کہا جاتا ہے کہ جہالت کو چھوڑ کر اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت کرو تو وہ کہتے ہیں کہ ہم تو اپنے بزرگوں کے دین پر ہی ٹھیک ہیں۔ کیا یہ نہیں سمجھتے کہ ان کے باپ، دادا بھی حق سے بے بہرہ اور ہدایت سے محروم تھے۔ تقلید اور پیروی تو الیے شخص کی کی جاتی ہے جو علم بھی رکھتا ہو اور ہدایت یافتہ بھی ہو۔ تہار سے آبا و اجداد تو جابل اور گراہ تھے۔ انہیں حق و باطل کی کوئی تمیز نہ تھی ۔ بھرتم ان کے پیچھے کیوں چلتے ہو۔ (مظہری ۲۱۲/ س، ابن کشیر ۱۰۵، ۱۰۸) معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی ۲/۲۱۵،۲۱۲)

# این اصلاح کی فکر کر ما

٥٠١ - يَايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا عَلَيْكُمُ انْفُسَكُمْ عِلاَ يَضُرُّكُمْ مَّنْ ضَلَّ اذَا اهْتُكُيْتُمُ وَالِى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعاً فَيُنَبِّنْكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ٥

اے ایمان والو! تم اپنی فکر کرو۔ کوئی گراہ تہمار اکچھ بھی نہمیں بگاڑ سکتاجب کہ تم ہدایت پر ہو۔ تم سب کو اللہ تعالیٰ ہی کے پاس لوٹ کر جانا ہے۔ سو وہ تنہمیں سب کچھ بتادے گا۔ جو تم کرتے رہے ہو۔

آفشر سکے:

اے ایمان والوا تم تو ان جابل اور معاندین کی اصلاح کی جو کوشش کرسکتے تھے وہ کر چکے ۔ لہذا اگریہ تمہاری بات نہیں ملنتے اور اپنے عناد، ضد اور جہالت و گراہی ہے باز نہیں آتے تو اس میں تمہارا کچے نقصان نہیں ۔ تم تو اپنی ہدایت و اصلاح کی فکر کرو ۔ نیکیوں میں کوشش کرتے رہو ۔ جو رہو ۔ کسی کا گراہ ہو نا تمہارے لئے ذرا بھی نقصان وہ نہیں ۔ بشر طیکہ تم خود ہدایت پر رہو ۔ جو جیسا کرے گا ویسا ہی نتیجہ پائے گا ۔ الدبتہ جہاں تک ہوسکے وعظ و نصحیت کرتے رہو ۔ اس آیت کا یہ مطلب نہیں کہ کسی کو براکام کرتے و کیھ کر اس کو اس خیال ہے منع نہ کیا جائے کہ اس کی برائی مطلب نہیں کہ کسی کو براکام کرتے و کیھ کر اس کو اس خیال ہے منع نہ کیا جائے کہ اس کی برائی ممارے لئے نقصان وہ نہیں بلکہ مطلب یہ ہے کہ بھلائی کی تاکید اور برائی ہے رو کئے کے بعد بھی اگر کوئی ضد اور ہٹ و حرمی ہے اپنی گراہی پر قائم رہے تو اس کی گراہی تمہارے لئے نقصان وہ نہیں بشر طیکہ تم ہدایت یہ ہو ۔

پھر فرمایا کہ تم سب کو لوٹ کر اللہ تعالیٰ ہی کی طرف آنا ہے ۔ وہاں تہمیں اپنے اچھے اور برے اعمال کا سپتہ چل جائے گا۔ جس کاعمل نیک ہو گااس کو اچھی جزاملے گی اور جس کاعمل بد ہو گااس کو بری سزاملے گی ۔ حضرت ابو بکڑنے کھڑے ہو کر اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناکی مچر فرمایا کہ اے لوگو! تم یہ آیت پڑھتے ہواور اس کامطلب نہیں مجھتے۔ میں نے خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سناکہ اگر لوگ برائی کو دیکھ کراس کو نہ بدلیں گے (یعنی بدلنے کی کوشش نہ کریں گے) تو ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ سب کو عذاب میں جسلاکردے۔

ایک روایت میں ہے کہ لوگوں کو چاہئے کہ وہ بھلائی کا حکم دیں اور برائی ہے روکیں ورنہ اللہ تعالیٰ شریر لوگوں کو تم پر مسلط کر دے گا۔ پھروہ تہیں بدترین عذاب کی تکلیفیں دیں گے۔ اس وقت تم میں کے نیک لوگ بھی اگر متہارے لئے دعاکریں گے تو ان کی دعاقبول نہیں ہوگی۔ (مظہری ۲۱۳ / ۳)

# موت کے وقت وصی و گواہ مقرر کرنا

١٠١ - يَايَّهُ الَّذِينَ الْمَنُواشَهَا دُلَّا بَيُنِكُمُ اذَا حَضَرَ احَدَكُمُ الْمَوْتُ حِيْنَ الْوَصِيَةِ الْنَانِ ذَوَاعَدْ لِمَّنْ كُمُ اوْا خَرْنِ مِنْ غَيْرِكُمُ انْ الْمُوتِ مَا الْتُمُ ضَرِبْتُمْ فَى الْارْضِ فَاصَلِبَتْكُمْ مُتَّصِيبَةُ الْمَوْتِ مَا الْتُهُ الْمُوتِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

آے ایمان والو! جب تم میں سے کہی کو موت آنے گئے تو وصیت کے وقت میں ہمارے درمیان دو معتبر گواہ ہونے چاہئیں۔ جوتم میں سے ہوں یا اگرتم سفر میں ہواور تم پر موت کی مصیبت پڑجائے تو اپنوں کے سوا دو گواہ بنا لو۔ اگر تمہیں شبہ ہو تو ان دونوں گواہوں کو نماز کے بعد روک لو۔ پھر وہ دونوں اللہ کی قسم کھائیں کہ ہم اس قسم کے عوض کوئی مول نہیں لیں گے اگرچہ وہ ہمارا قرابت دار ہی کیوں نہ ہو اور نہ ہم اللہ تعالیٰ کی گواہی چھپائیں گے۔ اگر ایسا کریں تو ہم گنہگار ہیں۔

تُحْبِسُونُهُمُا: تَم ان دونوں کو مجبوس کرتے ہو۔ تم ان دونوں کو روکتے ہو۔

جُنْ سے مضارع

اِرْتَبْتُمُ: تَم شبه میں پڑے - اِرْتِیابٌ سے ماصی

ثُمُناً: قيمت - دام - جمع اثمان -

ربط: گزشته آیتوں میں لا یعنی سوالوں کی ممانعت اور کفار و مشر کمین کی جہالتوں کا بیان تھا پھر مومنوں کو اپنے دین کی حفاظت کا حکم دیا گیا ۔ ان آیتوں میں مال کی حفاظت کا طربیقہ بہآیا گیا ہے کہ مرتے وقت کسی کو و صی اور گواہ بنالینا چاہئے تاکہ کسی کا حق ضائع نہ ہو۔

فیمان بزول: بخاری ابوداؤر اور ترمذی نے حضرت ابن عباس کا بیان نقل کیا ہے کہ متمیم داری اور عدی بن بدر تجارت کے لئے شام گئے ۔ اس زمانے میں یہ دونوں عیمائی تھے ۔ ان کے ساتھ عمرو بن عاص کے آزادہ کردہ غلام بدیل بھی تھے ۔ بدیل مسلمان تھے اور شام پہنچ کر بیمار ہوگئے ۔ (جب موت کا یقین ہو گیا تو بدیل نے) اپنے موجودہ سامان کی ایک فہرست لکھ کر سامان بوگئے ۔ (جب موت کا یقین ہو گیا تو بدیل نے) اپنے موجودہ سامان کی ایک فہرست لکھ کر سامان بی میں ڈال دی اور ساتھیوں کو (اس کی) اطلاع نہیں دی بلکہ دونوں ساتھیوں کو وصیت کر دی کہ میرا سامان میرے گر پہنچا دینا ۔ بھروہ وفات پاگئے ۔ دونوں ساتھیوں نے سامان کی تلاشی لی تو سامان میں چاندی کا ایک برتن ملا جس کاوزن تین سومشقال تعااور اس پر سنہری کام کیا ہوا تھا ۔ دونوں نے وہ برتن چھپالیا ۔ اپنے کام سے فارغ ہو کر جب وہ مدینے لوٹے تو بدیل کے گھر والوں کو اس کاسامان پہنچادیا ۔

بدیل کے گھر والوں کو سامان دیکھنے پر اس کے اندر سے ایک فہرست ملی۔ انہوں نے اگر تمتیم اور عدی ہے ہو چھا کہ کیا ہمارے آدمی نے اپنے سامان میں سے کوئی چیز فروخت کی تھی۔ دونوں نے دونوں نے نفی میں جواب دیا۔ گھر والوں نے بوچھا کہ کیااس نے کوئی تجارت کی تھی دونوں نے جواب دیا نہیں۔ پھر گھر والوں نے بوچھا کہ کیااس کی ہمیاری اتنی طویل ہو گئی تھی کہ اس کو کوئی جواب دیا نہیں۔ پر گھر والوں نے کہا کہ نہیں۔ اس وقت گھر والوں نے کہا کہ ہمیں سامان میں چیز خرچ کرنی پڑی تھی۔ دونوں نے کہا کہ نہیں۔ اس وقت گھر والوں نے کہا کہ ہمیں سامان میں ایک تخریر ملی ہے جس میں بورے سامان کی ایک فہرست ہے۔ مگر سامان میں چاندی کا ایک پیالہ جس پر سونے کا ملمع کیا ہوا تھا اور جس کا وزن تین سومثقال تھا موجو د نہیں۔ دونوں نے جواب دیا کہ ہمیں معلوم نہیں۔ اس نے ہم سے سامان تہارے پاس پہنچانے کے لئے کہا تھا سو ہم نے پہنچا دیا کہ ہمیں معلوم نہیں۔ اس نے ہم سے سامان تہارے پاس پہنچانے کے لئے کہا تھا سو ہم نے پہنچا دیا در معاملہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ دیا۔

وسلم کی خدمت میں پیش کیا گیااس پر آیات ۱۰۱۸ ۱۰۱۱ از ان ہوئیں۔

تشریح:

اس آیت میں مسلمانوں کو مخاطب کر کے فرمایا کہ جب تم سفر میں ہواور تم میں ہے

کسی کو اپنی موت کے آثار معلوم ہونے لگیں تو اس کو اپنے مال کے متعلق اپنے لوگوں میں ہے کسی
معتبر آدمی کو وصیت کرنی چاہیئے اور اپنے دو معتبر آدمیوں کو اس وصیت کے گواہ مقرر کرنا چاہئے۔
اگر لپنے آدمی نہ ملیں تو پھر غیروں میں ہے دو شخص گواہ بنالئے جائیں ۔ اگر سفر کے تمام ساتھی کافر
ہوں اور ان میں مسلمان کوئی بھی نہ ہو تو پھرا نہیں میں ہے دو گواہ مقرر کر لو۔ پھر اگر کوئی تنازع
پیدانہ ہو اور جو کچھ مال و اسباب وہ اوا کریں ۔ میت کے وارث اس کو بچ جان کر قبول کر لیں تو
پیدانہ ہو اور جو کچھ مال و اسباب وہ اوا کریں ۔ میت کے وارث اس کو بچ جان کر قبول کر لیں تو
شمیک ورنہ نماز کے بعد مجمع عام میں کھڑا کر کے ان دونوں گواہوں ہے قسم لی جائے اور یہ کہلوایا
جائے کہ اس قسم کے عوض بم کسی قسم کامال نہیں چاہتے خواہ وہ شخص جس کے لئے ہم گواہی دے
رہے ہیں ہمارا کوئی رشتہ دار ہی کیوں نہ ہو ۔ نہ ہم جھوٹ ہولتے ہیں اور نہ اللہ کی فرض کی ہوئی
گواہی کو چھیاتے ہیں۔ اگر ہم ایساکریں تو بیشک ہم گنہگاروں میں سے ہوں گے۔

### وارثون كاحلفي بيان

اس طرح وہ ٹھیک ٹھیک گواہی دیں گے یااس بات سے ڈریں گے کہ ہماری قسم ان (وار ثوں) کی قسموں کے سلصنے ردید کر دی جائے اور اللہ سے ڈرتے رہواور (اس کے احکام) سنو اور اللہ نافر مانوں کو ہدایت نہیں دیتا۔

اسے اطلاع دی گئی ۔اسے خبر کی گئی ۔ عُوُور کے ماصنی ۔

استُحَقّا: وه دونوں مستحق ہوئے۔وه دونوں حقد ارہوئے۔ اِسْتِحْقاقُ سے ماصنی

اذا: اس وقت - يه حرف ناصب ب -

قرد: وهرد كردى جائے ـ وه لوثادى جائے ـ رَدُّ عصارع مجول

أَيْمَانٌ : قسمين - واحد يَمِينُنّ -

تشری کے بہر اگر بعد میں کسی طرح یہ اطلاع ملے کہ دونوں گواہوں نے میت کے مال میں خیانت کی ہے اور جھوٹی قسم کھائی ہے تو میت کے وار ثوں میں سے دوشخص جو میت کے سب سے زیادہ قریبی رشتہ دار ہوں اور میت کے مال اور حال سے بوری طرح واقف ہوں، وہ کھڑے ہو کر اللہ کی قسم کھاکر یہ کہمیں کہ بیشک ہماری شہادت ان کی شہادت سے زیادہ معتبرہے ۔ہمارا کہنا کے اللہ کی قسم کھاکر یہ کمیں کہ بیشک ہماری شہادت ان کی شہادت سے زیادہ معتبرہے ۔ہمارا کہنا کے ہواور اس قسم میں ہم نے حق سے تجاوز کہم حق سے تجاوز کریں تو ہم ظالموں میں سے ہوں گے ۔ پس اگر میت کے رشتہ دار قسم کھالیں تو جھننے مال کاان کادعویٰ ہے وہ وصوں سے دلا یا جائے گا۔

چنا پنے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے تمیم اور اس کے بھائی سے عصر کی نماز کے بعد قسم لی کہ ہم نے اس مال میں کچھے خیانت مہسیں کی اور قسم کے بعد دونوں کو بری کر دیا گیا۔

کچھ عرصہ کے بعد چاندی کا وہ پیالہ کہیں ہے بکتا ہوا پکڑا گیا اور معاملہ بھر آنحضرت صلی
اللہ علیہ وسلم کے سامنے پیش ہوا۔آپ نے عمرو بن العاص اور مطلب بن ابی رفاعہ ہے، جو بدیل
کے زیادہ قریبی رشتہ دار تھے، قسم لی اور وہ پیالہ انہیں دلوادیا۔ اس واقعہ کے بعد جب تمیم داری اسلام لے آئے تو انہوں نے اقرار کیا کہ بیشک اللہ اور اس کار سول سچا ہے۔ میں نے جھوٹی قسم کھائی تھی اور پیالہ لیاتھا۔ اب میں اپنے اس گناہ وں توبہ کرتا ہوں اور اللہ سے معافی مانگناہوں۔

شہادت کا جو طریقہ ان آیتوں میں بیان ہوا ہے وہ اس امر کے زیادہ قریب ہے کہ لوگ صحیح شہادت دیا کریں یا اس بات ہے ڈریں کہ الگر ہم نے جھو فی قسم کھائی تو ہمارے بعد وارثوں سے بھی قسم لی جائے گی اور وارث قسم کھا کر ہماری قسم کو بے اعتبار بنادیں گے۔ اس اندیشہ کے

بعد وہ جھوٹی قسم کی جرأت نہیں کریں گے۔ جو لوگ امانت میں خیانت کرتے اور جھوٹی قسمیں کھاتے ہیں وہ اللہ تعالیٰ کی توفیق سے محروم ہو جاتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو ہدایت نہیں دیتا، بلکہ ان کو گراہی میں چھوڑ دیتا ہے، تاکہ وہ قیامت میں اس کی سزا پائیں۔
(حقانی ۱۳۱۱ / ۲، معارف القرآن، از مولانا محمد ادریس کاند حلوی، ۲/۳۱۹)

#### قيامت كاحال

١٠٥ - يُومَ يَجْمَعُ اللهُ الرُّسُلُ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجِبَتُمُ ا قَالُوا لاَعِلْمَ المُعَلِّمُ الْفَيُوبُ و كَنَا وَإِنَّكَ أَنْتَ عَلاَ مُ الْفَيُوبُ و جن دن الله تعالىٰ رسولوں كو جمع كركے يوچے كاكه تهيں كيا جواب ديا كيا تھا، تو وہ كميں كے كه جميں كچے علم نہيں، بيشك تو بى غيب كى باتيں خوب جانآ ہے

تعشر تکے: قیامت کے روز اگرچہ اول ہے آخر تک پیدا ہونے والے تمام انسان خواہ وہ کسی خطہ، کسی ملک اور کسی زمانے کے ہوں، سب ایک کھلے میدان میں حاضر کئے جائیں گے اور ان سے ان کے عمر ہمر کے اعمال کا حساب لیاجائے گا، مگر سب سے پہلے انبیاء علیہم السلام سے سوال ہوگا تاکہ تمام مخلوق د مکھ لے کہ آج کے دن سوال وجواب اور حساب سے کوئی مستثنیٰ نہیں۔

انبیا، علیم السلام سے بوچھاجائے گاکہ جب آپ لوگوں نے اپنی اپنی امتوں کو اللہ تعالیٰ اور اس کے دین کی طرف بلایا تو ان لوگوں نے آپ کو کیاجواب دیا تھا ؟اور کیا انہوں نے آپ کے بتا ہے ہوئے احکام پر عمل کیا ؟ اس سوال کے مخاطب اگرچہ انبیا، علیم السلام ہوں گے لیکن بتائے ہوئے احکام پر عمل کیا ؟ اس سوال کے مخاطب اگرچہ انبیا، علیم السلام ہوں گے لیکن کے در حقیقت ان کی امتوں کو سنانا مقصود ہو گاکہ انہوں نے جو نیک یا بد اعمال کے تھے، سب سے

﴿ اللَّهُ الل

(اعراف آیت ۲)

پس بم ان کی قوموں سے بھی بو چھیں گے اور ان کے پیغمبروں سے بھی بو چھیں

دوسری جگه ار شاد ہے:

فَوَرَ بِكَ لَنُسُنُلُنْهُمُ الْجُمَعِيْنَ ٥ عَمَّاكَ أَنُوايعُمَلُونَ ٥ (الجُرآيات٩٣،٩٢)

تیرے رب کی قسم ہم ان سب سے صرور ہو چھیں گے کہ دنیا میں متہارا کیا عمل تھا

یہ وقت امتوں کے لئے ہڑا نازک ہوگا کہ وہ تو اس ہوش رباہنگامہ میں انبیاء علیم السلام ہے ۔ شفاعت کی امید نگائے ہوئے ہوں گے ،اد ھر انبیاء علیم السلام ہی ہے ان کے بارے میں بو پچا جائے گا تو ظاہر ہے وہ کوئی غلط یا خلاف واقعہ بات تو کہیں گے نہیں ۔ اس لئے گنہگاروں کے دلوں میں خوف پیدا ہوگا ۔ با انبیاء علیم السلام ہی ہمارے بارے میں شہادت دیں گے تو اب ہماری مدد و شفاعت کون کرے گا۔ انبیاء علیم السلام ہواب دیں گے کہ ہمیں ان کے ایمان و عمل کا کچے علم نہیں، کیو نکہ ہمارا علم تو ظاہر پر مبنی ہے اور تو تو علام الغیوب ہے۔ اس لئے تو باطن کی بھی خبر رکھتا ہے اور خوب جانتا ہے کہ انہوں نے کیے اعمال کئے ۔ ابن جریز نے کہا کہ آیت کا مطلب یہ ہے کہ انبیاء عرض کریں گے کہ ہمیں تو معلوم نہیں کہ امت والوں کا آمال کار کیارہا۔ ہمارے بعد انہوں نے دین میں کیا کیا نئی باتیں ملادیں اور انہوں نے لینے دلوں کے اندر کیا کیا خیالات چھپائے رکھے ۔ بوشیرہ باتوں کو تو ہی جانتا ہے ، ہم تو صرف انہی افعال و احوال کو جائے ہیں جو ہمارے سامنے ظاہری طور پر پیش آئے تھے۔

بخاری وغیرہ میں حضرت انس سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ (قیامت کے دن) حوض (کوشر) پر میری طرف کچھ لوگ آئیں گے۔ میں ان کو پہچان لوں گالیکن ان کو میرے پاس پہنچنے سے پہلے ہی روک دیاجائے گا۔ میں کہوں گا کہ یہ تو میرے پیارے صحابی بیں، یہ تو میرے پیارے ساتھی بیں۔ جواب ملے گا کہ آپ کو معلوم نہیں کہ آپ کے بعد انہوں نے دین میں کیا کیا نئی نئی باتیں نکال لی تھیں۔

ترمذی شریف کی ایک حدیث میں ہے کہ رسول اللہ صبلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قیامت کے روز کسی شخص کے قدم اس وقت تک آگے نہ سرک شکنیں گے جب تک اس سے پانچ سوالوں کا جواب نہ لے لیاجائے ۔(۱) اس نے اپنی عمر کس کام میں خرچ کی ۔(۲) اپنی جوانی کا زمانہ کن کاموں میں خرچ کیا ۔ (۳) اس نے مال کہاں سے اور کن حلال یا حرام طریقوں سے کمایا ۔

(۳) اپنے مال کو کن جائزیا ناجائز کاموں میں خرچ کیا۔ (۵) اپنے علم پر کیاعمل کیا۔ (ابن کثیر ۱۱۴ / ۲،معارف القرآن ۱۹۲۱ / ۳،مظہری ۲۲۰ س

# حضرت علینی کا کے احوال

ااااا إِذُ قَالَ الله يعيسَ ابْنَ مَرْيَمَ اَدْكُرُ نِعُمَتِي عَكَيْكَ وَعَلَىٰ وَالْحَاسِ الْحَدَّرِكَ مِ الْقُدُسِ قَنَّكَلِمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِوكَهُ للَّهُ وَاذْ عَلَّمُتُكَ الْكِتٰبُ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْلِ لَا الْمَهْدِوكَهُ للَّهُ وَاذْ عَلَّمُتُكَ الْكِتٰبُ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْلِ لَا الْمَهْدِوكَهُ للَّهُ وَاذْ عَلَيْلُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِاذْنِي وَالْاَنْحِيلُ عَلَيْلًا مِاذُنِي مَنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِاذْنِي وَالْاَنْحِيمَةُ وَالْاَنْحُهُ فَيْلُ الْمُوتِيلُ عِلْمُ الْمُؤْتِي وَالْمُوتِي وَالْمُوتِيلُ وَالْمُؤْتِي الْمُؤْتِيلُ وَالْمُؤْتِيلُ وَالْمُؤْتُولُ وَالْمُؤْتُولُ وَالْمُؤْتِيلُ وَالْمُؤْتِلُ وَالْمُؤْتُولُ وَالْمُؤْتُ وَالْمُؤْتُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُؤْتُولُ وَالْمُؤْتُولُ

جب الله تعالیٰ حضرت مریم کے بیٹے (حضرت) عینی ہے فرمائے گا کہ تم میرے اس احسان کو یاد کرو جو میں نے تم پر اور تہاری ماں پر کیاتھا (اور) جب میں نے روح القدس ہے تہاری مدد کی تو تم لوگوں ہے (ماں کی) گود میں بھی کلام کرتے تھے اور بڑی عمر میں بھی اور جب میں نے تہیں کتاب و حکمت اور توریت و انجیل سکھائی اور جب تم میرے حکم ہے، مٹی ہے پر ندے کی می صورت بناتے تھے، پھر تم اس میں پھونک مارتے تو وہ میرے حکم ہے بچندہ ہو جاتا تھا اور تم مادر زاد اندھے اور کوڑھی کو میرے حکم ہے اچھا کر دیتے تھے اور جب جبکہ تم میرے حکم ہے اچھا کر دیتے تھے اور جب میں نے بنی اسرائیل کو تم سے روکا، جب تم ان کے پاس کھلی نشانیاں لے کر میں نے بنی اسرائیل کو تم سے روکا، جب تم ان کے پاس کھلی نشانیاں لے کر میں نے بنی اسرائیل کو تم سے روکا، جب تم ان کے پاس کھلی نشانیاں لے کر قبے اور ان میں سے منکروں نے کہہ دیا تھا کہ یہ تو محض صرت کے جادو ہے

اور (وہ وقت یاد کرو) جب میں نے حوار بوں کے دل میں ڈالا کہ مجھ پر اور میرے رسول پر ایمان لاؤ تو انہوں نے کہا کہ ہم ایمان لائے اور آپ گواہ رہئے کہ ہم فرماں بردار ہیں۔

اَیکُدُنگُ : میں نے تیری تائید کی - میں نے بچھے قوت دی - تائید کے ماضی -

الْمُهْدِ: كُود - كُوارا - جمولا - بي كهونا

كَهُلاً: اد صرعمر متوسط عمر كاآدي - جمع كُفُول -

بطين: گارا مي - خاك -

هَيْنَةِ: صورت ـ شكل ـ

تُبْرِيءُ: توشفاديات - توتندرست كرتاب - إبراء عاصى -

أَكْمُهُ: پيدائشي اندها ـ مادر زاد اندها ـ

أَبْرُ صُ: برص زده - كورهى -

كَفَفَتْ : ميں نے متصلي كو پكراليا - ميں نے باز ركھا - كُفُّ ہے ماضى -

آلفشری : یہاں اللہ تعالی نے اپنے وہ انعامات یاد دلائے ہیں جو اس نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر فرمائے تھے کہ اے عیسیٰ ہمارے ان انعامات کو یاد کرو جو میں نے معجرات و خوارق عادات کی شکل میں بتہارے اور بتہاری والدہ کے او پر گئے ۔ بتہیں باپ کے بغیر صرف ماں سے پیدا کیا اور بتہاری ذات کو خود اپنے کمال قدرت کی ایک نشانی قرار دیا اور بتہاری ماں پر یہ احسان کیا کہ بتہیں اس کی پاک دامنی کی دلیل بنایا اور جو فحش الزام یہ ظالم اور جابل اس سے منسب کرتے تھے، اس سے بتہاری ماں کو بچایا ۔ تبہیں (حضرت) جبرائیل کے ذربعہ مدد دی کہ تم گہوارے میں بھی بولنے گئے اور ماں کی پاکدامنی کی گواہی دینے گئے اور اپنے عبد ہونے کا اعتراف کیا ۔ تم نے طفلی اور شباب میں بھی لوگوں کو تبلیغ دین کی ۔ بڑی عمر میں بولنا تو کوئی بجیب بات نہیں لیکن گہوارے میں بتہار ابولنا کیا تجیب تھا، جبکہ دو سرے بچاس وقت عاد تا نہیں بول سکتے ۔ تبہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دی اور توریت و انجیل کو پڑھنا لکھنا سکھایا ۔ تم مٹی سے ایک پرندے بھی شکل بنا کر بمارے حکم سے اس میں بھونک مارتے تھے تو وہ ایک زندہ پرندہ بن کراڑنے کیا تھی شکل بنا کر بمارے حکم سے اس میں بھونک مارتے تھے تو وہ ایک زندہ پرندہ بن کراڑنے کیا تھے اور یاد کردیتے تھے ۔ تم میرے حکم اور قدرت سے مردوں کو زندہ کرے قبروں سے نگاتے اور یاد کرو کہ جب تم مذکورہ بالا

معجزات لے کر بنی اسرائیل کے پاس بہنچ اور انہوں نے نتہیں جھٹلا یااور کہا کہ یہ تو کھلا جادو ہے اور پھر انہوں نے نتہیں قتل کرنے اور سولی دینے کی کوشش کی تو ہم نے نتہیں ان کے شرہ بچا لیااور اپنی طرف اٹھالیا۔

#### نزول مائده

الله الْحُوارِيُّوْنَ يُعِيسَى ابْنَ مَوْيَمَ هَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنَّ اللهُ الْ مَوْيَمَ هَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنَ السَّمَاءِ اقَالَ اتَّقُوا اللهَ إِنْ كُنْتُمُ لَيُّنَزِّلَ عَلَيْنَا مَانِدَةً مِّنَ السَّمَاءِ اقَالَ اتَّقُوا اللهَ إِنْ كُنْتُمُ لَا مُنْفَا وَتَطُمَئِنَّ قُلُوبُنَا مُنْفِلَمَ أَنْ قَدُ صَدَقَّتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّهِدِيْنَ ٥ وَنَعُلَمُ أَنْ قَدُ صَدَقَّتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّهِدِيْنَ ٥ وَنَعُلَمُ أَنْ قَدُ صَدَقَّتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّهِدِيْنَ ٥ قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا أَنْزِلُ عَلَيْنَا مَانِدَةً مِّنَ اللهُ وَنَعُلَمُ أَنْ وَايَةً مِنَ الشَّهِ وَيُنَ وَايَّةً مِنَ الشَّهِ وَيُنَ وَايَّا وَايَةً مِنَ الشَّهِ وَيُنَ وَاللهُ وَيَعُلَمُ مَنْ يَكُونُ اللهُ وَيَنَ وَالْمَالَالِ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْ مُنْ يَكُونُ اللهُ وَيْنَ وَاللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيْنَ وَاللهُ وَيْنَ مُنْ وَاللهُ وَيْنَ وَاللهُ وَيْنَ مُنْ وَاللهُ وَيْنَ مُنْ اللهُ وَيْنَ وَاللهُ وَيْنَ وَاللهُ وَيْنَ مُنْ وَاللهُ وَيْنَ مُ مُنْ وَاللهُ وَيْنَ مُ مَنْ وَاللهُ وَيْنَ مُنْ اللهُ وَيْنَ وَاللهُ وَيْنَ مُنْ اللهُ وَيْنَ مُنْ اللهُ وَيْنَ مُنْ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَيْنَ مُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمَالُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ اللهُ ا

جب حوار بوں نے کہا کہ اے (حضرت) مریم کے جیٹے (حضرت) عینی کی اہمبارا رب ہم پر آسمان سے کوئی خوان اٹار سکتا ہے۔ (حضرت عینی نے) کہا اللہ سے ڈرو، اگر تم مومن ہو۔ انہوں نے کہا کہ ہم چاہتے ہیں کہ اس میں سے کھائیں اور ہمارے دلوں کو اطمینان حاصل ہواور ہمیں یقین ہوجائے کہ آپ نے ہم سے بچ کہا ہے اور ہم بھی اس پر گواہ ہو جائیں۔ (حضرت) مریم کے جیئے (حضرت) عینی نے کہا اے اللہ! ہم پر آسمان سے خوان نازل کروے تاکہ وہ ہمارے اگلے اور پچھلوں کے لئے عید اور تیری طرف سے نشانی ہوجائے اور تو ہمیں رزق عطافر ما اور تو ہی سب سے ہمتر روزی دینے والا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ میں اس کو تم پر نازل تو کرتا ہوں، پھر اس کے بعد بھی تم میں سے جو فرمایا کہ میں اس کو تم پر نازل تو کرتا ہوں، پھر اس کے بعد بھی تم میں سے جو کوئی ناشکری کرے گاتو میں اس کو ایسی سزادوں گاکہ تمام جہان والوں میں سے کوئی ناشکری کرے گاتو میں اس کو ایسی سزادوں گاکہ تمام جہان والوں میں سے

ویسی سزا کسی کو بھی نہ دوں گا۔

مَافِكَ لَةً: كماناچنا بواخوان - كيه كمانا - مُندِّ عاسم فاعل -

فُرِيْدُ: بم اراده كرتے ہيں - بم چاہتے ہيں - اِرَادُة محے مضارع -

تعقری کے: اس واقعہ میں مختف اقوال ہیں۔ بعض کا بیان ہے کہ حضرت عیبی کے ساتھیوں نے اپنی حاجت اور فقر کی وجہ سے یہ سوال کیاتھا کہ اللہ تعالیٰ ایسا کرسکتا ہے کہ آسمان سے ایک پر از طعام خوانِ نعمت (مائدة) نازل فرمائے۔ اس پر حضرت عیبی نے خفاہو کر فرمایا کہ اگرتم ایمان رکھتے ہو تو اللہ سے ڈرو اور ایسا سوال نہ کرو۔ طلب رزق میں اللہ پر بھروسہ کرو، ہمیں ایسا نہ ہو کہ بہی چیز تمبارے گئنہ بن جائے۔

حوار بوں نے عرض کیا کہ یہ سوال تو محض اطمینان اور اپنے کھانے کے لئے ہے ورنہ اس کی قدرت میں کچھ کلام مہیں۔ جب ہم آسمان سے مائدہ کو اتر تاہواد مکھیں گے تو ہمیں بورااطمینان ہو جائے گا، تم پر ایمان بڑھ جائے گااور نتہارے رسول ہونے کا کامل یقین ہوجائے گااور ہم خود اس کے گواہ بن جائیں گے کہ یہ اللہ کی طرف سے ایک نشانی ہے اور حضرت عیبی کی نبوت و بچائی کی ایک واضح دلیل ہے۔

پچر حضرت علین نے اللہ تعالیٰ ہے دعائی کہ اے ہمارے پروردگار! ہم پر آسمان ہے ایک مائدہ نازل فرما تاکہ ہمارے اگلے اور پچھلے لوگوں کے لئے یہ خوشی کادن بن جائے اور یہ تیری قدرت اور میری دعائی قبولیت کی دلیل بن جائے، تاکہ لوگ میری تصدیق کر سکیں اور تو اپنی طرف ہے ہمیں رزق عطافر مااور تو بہترین رزق دینے والا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اچھامیں مائدہ نازل کرتاہوں لیکن اگر ہمباری قوم میں ہے اس کے بعد بھی کسی نے کفر کیاتو اس کو ایساعذاب دوں گا کہ جہاں میں کسی نے ایساعذاب نہ دیکھاہو گا۔ حضرت عبداللہ بن عمر سے روایت ہے کہ قیامت کے روز تین قسم کے لوگوں پر شدید ترین عذاب ہو گا۔ (۱) منافق لوگ (۲) جن لوگوں نے مائدہ اتر نے کے بعد کفر کیا (۳) فرعون کی امدت،

اس کے بعد آسمان سے سرخ دسترخوان نازل ہواجس کے او پر بھی ایک بدلی (ابر) اور نیچ بھی ایک بدلی تھی ۔ جب اس کو کھول کر دیکھا تو اس میں ایک تلی ہوئی مجھلی اور پانچ روٹیاں اور سبزیاں رکھی ہوئی تھیں ۔ بعض کہتے ہیں کہ اس میں ہرقسم کی تعمتیں تھیں ۔ بعض کہتے ہیں کہ یہ بات صرف ایک بار ہوئی اور بعض کہتے ہیں کہ چالیس روز تک مائدہ نازل ہو تارہا ۔ مگریہ تفصیل کہ مائدہ نازل ہوا یا ہمیں ۔ قرآن مجید سے کہ مائدہ نازل ہوا یا ہمیں یا کتنی بار نازل ہوا، قرآن و حدیث سے ثابت ہمیں ۔ قرآن مجید سے صرف حضرت علین کادعاکر ناثابت ہے۔ (ابن کثیر ۱۱۷/ ۲، حقانی ۳۱۳، ۳۱۵)

#### نصاريٰ کو متهديد

١١١٨ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يُعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَانْتَ قُلُتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُ وْنِيُ وَاللّهِ وَقَالَ سُبُحُنَكَ مَا يَكُونُ لِنَّ أَنُ اللهِ وَقَالَ سُبُحُنكَ مَا يَكُونُ لِنَّ أَنُ اللّهِ وَقَالَ سُبُحُنكَ مَا يَكُونُ لِنَّ أَنْ أَنْ اللّهِ وَقَالَ سُبُحُنكَ مَا يَكُونُ لِنَّ أَنْ أَنْ اللّهُ مَا فِي نَفْسِكَ النَّكَ انْتَ عَلاّمُ مَا فِي نَفْسِكَ النَّكَ انْتَ عَلاّمُ مَا فِي نَفْسِكَ النَّكَ انْتَ عَلاّمُ اللّهُ مَا فِي نَفْسِكَ النَّكَ انْتَ عَلاّمُ اللّهُ مَا فِي نَفْسِكَ النَّكَ انْتَ عَلاّمُ اللّهُ مَا فَيْ نَفْسِكَ النَّكَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا وَاللّهُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَالنّهُ عَلَيْهِمْ وَالنّهُ عَلَيْهِمْ وَالنّهُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَالنّهُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَالنّهُ مَا وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَلَيْ اللّهُ عَلَيْهِمْ مَا وَالنّهُ وَلَيْ الللهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِمْ مَا وَالْكَ عَلَيْهِمْ مَا وَالْكَ عَلَيْهِمْ وَالْكُونُ وَلَا لَكَالُكُ الْمُ الْعَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ مُ فَالْتُهُمْ عَبَالُوكَ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَالْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَالْكُولُ الللهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

اور جب الله (حضرت) مريم کے بينے (حضرت) عيني ہے بوچھ گا که کياتم نے ہي لوگوں ہے کہا تھا کہ تم الله کے سوانجھے اور ميري ماں کو دو خدا بنا لو۔ وہ کہيں گے (اے الله) تو پاک ہے۔ ميں وہ بات کيوں کہا جس کا کھے کچھ بھی حق نه تھا۔ اگر ميں نے يہ کہا ہو گا تو بھے اس کا علم ضرور ہو گا۔ تو ميرے دل کی بات ضرور جانبا ہے۔ اور ميں نہيں جانبا کہ تيرے دل ميں کيا ہے۔ بيشک تو بات ضرور جانبا ہے۔ اور ميں نہيں جانبا کہ تيرے دل ميں کيا ہے۔ بيشک تو يہ تمام غيبوں کا جانب والا ہے۔ ميں نے تو ان سے وی کہا تھا جو تو نے مجھے حکم دياتھا۔ وہ يہ کہ تم الله کی عبادت کروجو ميرا اور تنہار ارب ہے اور ميں جب تک ان ميں رہا ان کا نگر اں رہا۔ پھر جب تو نے مجھے وفات دی تو ان پر تو ہی نگہان رہا اور تو ہی ہر چيز کا نگر ان رہا۔ اگر تو ان کو عذاب دے تو وہ تيرے بندے ہيں اور اگر تو ان کو معاف فرمادے تو بيشک تو ہی زبر دست ہے (اور)

حکمت والا ہے۔

مَادُهُتُ : جب تك ميں رہا - دَوْمُ و دَوَامُ سے ماصلی - فعل ناقص ہے -

تُو فَقَیْتَنْمِی: تونے محجے وفات دی ۔ تونے محجے اٹھالیا۔ یہاں آسمان پر اٹھایا جانا مراد ہے ۔ ویکو فی کی سے ماصلی ۔

الرَّ قِيْبُ: خَرِر كَصَے والا - نگهبان - مُرتُوثِ وَرَقَابَةٍ كَ صفت مشبه -

شَجِيْدُ: گواہ - اقرار کرنے والا - نگران

البط: الله تعالیٰ نے ان آیتوں میں حضرت عیی کے احوال اور ان پر اپنے خاص انعام اور خاص معجزہ کا ذکر کر کے یہود و نصاریٰ کو تنبیہ فرمائی ہے کہ حضرت عیی (معاذ الله) خدا نہیں خدا کا بندہ ہے ۔ وہ رزق کا محتاج ہے اور خدارزق کا محتاج نہیں ۔ قیامت کے روز الله تعالیٰ حضرت عیی کو بلاکر ان کو اپنے وہ احسانات و انعامات یاد دلائے گاجوان پر اور ان کی والدہ پر کئے تھے ۔ عیی کو بلاکر ان کو اپنے وہ احسانات و انعامات یاد دلائے گاجوان پر اور ان کی والدہ پر کئے تھے ۔ اس کے بعد ان سے نصاریٰ کے عقائد اور حضرت مریم کے بارے میں سوال کیا جائے گا۔ حضرت عیی ان لوگوں سے بیزاری کا اظہار فرمائیں گے جنہوں نے ان کو خدا تھمرایا تھا اور باطل عقائد اختیار کئے تھے۔

تعشر سی جن لوگوں نے حضرت علیی اور حضرت مریم کو خدا بنار کھاتھا، قیامت کے روز اللہ تعالیٰ ان کی موجود گی میں حضرت علییٰ کو مخاطب کر کے فرمائے گاکہ اے علییٰ بن مریم کیا تو نے لوگوں سے یہ کہاتھا کہ تم اللہ کے علاوہ مجھے اور میری ماں کو معبود بنا لو، حالانکہ تو تو پیدا شدہ ہے اور مریم تیری والدہ ہے، پھر الوہیت کے دعوے کا کیا جواز ہے۔

یہ سن کر حضرت عینی عاجزی ہے عرض کریں گے کہ توہر طرح کے شرک ہے پاک ہے۔
میں تیرے پاک ہونے کا اقرار کرتا ہوں ۔ مجھے ہرگزالیں بات کہنے کاحق نہ تھا ۔ اگر میں نے الی بات کی بھی ہوگی تو بخھے اس کاعلم ہوگا کیو نکہ بخھ پر کوئی بات بوشیدہ نہیں ۔ تو میرے دل کی بات جانتا ہے لیکن میں تیرے ارادے کو نہیں جان سکتا ۔ میں نے تو یہی کہا تھا کہ تم اللہ کی عبادت کر و جو میرا بھی رب ہے اور تمہارا بھی رب ہے ۔ میں تو جب تک ان میں رہا خاص تیری ہی عبادت کا حکم دیتا رہا ۔ میرے بعد انہوں نے جو کچھ کیا اس سے تو باخبر ہے کیو نکہ میرے بعد تو ہی ان کے اعمال و احوال اعمال و احوال کا نگراں تھا اور توہر چیزے بوری طرح باخبر ہے ۔ میرے اور ان کے اعمال و احوال بھی تیرے سلمنے ہیں ۔

اب اگر تو ان کو عذاب دے تو بچھے اس کاحق ہے کیو نکہ وہ تیرے بندے بیں اور تو ان کا مالک حقیقی ہے ۔ اس لئے تو اپنی ملک میں جیسے چاہے تصرف کرسکتا ہے ۔ بھرانہوں نے تو تیرے علاوہ دوسروں کی بھی بوجا کی، حالا نکہ تو نے ہی ان کو پیدا کیا، بھران کی پرورش کی اور ان کو نعمتیں عطاوہ دوسروں کی بھی بوجا کی، حالا نکہ تو نے ہی ان کو سزا دینا خلاف عدل مہیں ہوسکتا اور اگر تو ان کو معاف کر دے تو بیشک تو ہی غالب و حکمت والا اور عذاب و ثواب پر قادر ہے اور اگر تو عذاب دے گاتو یہ انصاف ہو گااور معاف کر دے تو یہ تیری مہر بانی ہوگی۔ (مظہری ۲۲۷، ۲۲۸) ۳)

## سچائی کے انعام کادن

الله الله الله المذا يؤم يُنفَعُ الصَّدِقِينَ صِدْقُهُمْ ﴿ لَهُمْ جَنَّتُ اللهُ الل

الله تعالیٰ فرمائے گاکہ یہ وہ دن ہے جس میں سچے لوگوں کو ان کا بچ ہی نفع دے گا۔ ان کے لئے ایسے باغ بیں جن کے نیچ بہریں بہہ رہی بیں۔ وہ اس میں بمیشہ بمیشہ رہیں گے۔ اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہو گااور وہ اس سے راضی ہوں گے۔ بہی بڑی کامیابی ہے۔ آسمانوں اور زمین کی حکومت اور جو کچھ ان میں ہے سب اللہ بی کے لئے ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔

تشری ہے۔ جب حضرت عینی نے جھوٹے اور ملحدین نصاری ہے اپنی بیزاری ظاہر فرما دی تو اللہ تعالیٰ نے فرما یا کہ آج کے دن سچوں کا کی کام آئے گا۔ ان کو ایسے باغ ملیں گے جن کے نیچے ہنریں بہتی ہوں گی ۔ وہ ان میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے اور وہاں سے کبھی ہنیں نکالے جائیں گے ۔ اللہ تعالیٰ ان سے راضی اور وہ اللہ تعالیٰ سے راضی ہوں گے ۔ یہی عظیم کامیابی ہے ۔ وہ ہر چیز کا خالق و مالک ہے ۔ ہر چیز پر اس کو تصرف و قدرت حاصل ہے ۔ سب اس کے غلبہ و قدرت کے تحت ہیں ۔

#### بسم الثدالر حمن الرحيم

## سورة أنعكام

و حبہ تسمید: انعام جمع کاصغہ ہے۔ اس کاواحد نُعُم ﷺ معنی جانور کے ہیں۔ اس سورت میں اُنعُامُ یعنی جانوروں کے متعلق مشر کمین کی جہالتوں اور رسموں کا بیان ہے، اس لئے اس سورت کا نام انعام رکھ دیا گیا۔

تعارف: اس میں ۲۰رکوع، ۱۲۵ آیتیں، ۱۰۰ کلمات اور ۱۲۹۳۵ حروف ہیں ۔

یہ سورت بجرت سے پہلے مکہ میں نازل ہوئی، سوائے چھ آیتوں ( ۹۱ تا ۹۳ اور ۱۵۱ تا ۱۵۳) کے جو بجرت کے بعد مدینے میں نازل ہوئیں ۔ یہ بوری سورت ایک ہی دفعہ رات کے وقت مکہ میں اس طرح نازل ہوئی کہ ستر مزار فرشتے اس کے جلو میں تسبیح پڑھتے ہوئے آرہے تھے ۔ ائمہ، تفسیر حضرت عبداللہ بن عباسؓ، مجابدؓ، کلبیؒ اور قبارہ وغیرہ کابہی قول ہے ۔

اسمًا. بنت یزید کہتی ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم او نٹنی پر سوار تھے اور سورہ انعام نازل ہورہی تھی، میں او نٹنی کی باگ (مہار) تھا ہے ہوئے تھی ۔ وحی کے بوجھ سے او نٹنی ایسی دب گئی تھی گویاس کی ہڈیاں ٹوٹ جائیں گی ۔ ملائکہ زمین و آسمان کو گھیرے ہوئے تھے ۔ فرشتوں کی میں بھی گویاس کی ہڈیاں ٹیس بھی ہے اور سام بھی یہی تسبح پڑھ رہے تھے ۔ (ابن کثیر ۱۲۲/۲)

سورہ انعام کازیادہ تر حصہ مشرکین و ملحدین کے محاجہ اور بحث و مباحثہ میں ہے۔ یہ لوگ تو حید و رسالت اور قیامت کے منگر تھے۔ اس لئے اس میں زیادہ تر تو حید و رسالت، مبدا، و معاد اور قیامت کے دلائل کا بیان ہے اور مشرکین و ملحدین اور مبتدعین کے مذہب کا بورا ابطال ہے۔ اس سورت کے نزول کے وقت ستر منزار فر شتوں کی مشایعت سے ظاہر ہوتا ہے کہ علم اصول دین کی شان سب سے بلند ہے۔ اس لئے بندہ پر سب سے پہلے اصول دین کا جاننا اور سکھنا ضروری ہے۔

امام قرطبیؒ نے لکھا ہے کہ یہ سورت اصول دین کا ماخذ ہے ۔ علماء نے عقائد کے اکثر مسائل اسی سورت سے اخذ کئے ہیں ۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حلوی، ۴۴۰ م

#### مضامين كاخلاصه

ر کوع ا: اس ر کوع میں اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کا اثبات و دلائل اور اس کی صفات کا بیان ہے ۔ پچر کفار کے اعراض، حق کو جھٹلانے اور پچھلی امتوں کا ذکر ہے ۔ نیز کفار کی عادات اور فرشتوں کو رسول بناکرنہ بھیجنے کی حکمت اور کفار کے پہلے رسولوں کے ساتھ تمسحز کا بیان

-4

ر کوع ۲: زمین پر چل پچر کر سابقہ امتوں کا انجام دیکھنے، اللہ تعالیٰ کی حاکمیت کے دلائل، اللہ تعالیٰ کے عذاب سے ڈرنے، اس کے مشکل کشااور قاہر و حاکم ہونے کاذکر ہے۔ پچر اللہ تعالیٰ کی عذاب سے ڈرنے، اس کے مشکل کشااور قاہر و حاکم ہونے کاذکر ہے۔ پچر اللہ تعالیٰ کی گواہی، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی شرک سے برأت اور خاسرین کے اسلام نہ لانے کا بیان ہے۔

ر کوع ۱۳ اللہ تعالیٰ پر افتراء باندھنے، قیامت کے روز عدالت ِالہیٰ میں مشرکین سے سوال وجواب کی کیفیت اور ان کی بدنصیبی کاذکر ہے۔ پھرائیان نہ لانے کی وجہ سے کفار کی اپنے ہاتھوں تباہی، ان کی دنیا میں دو بارہ آنے کی خواہش اور اس کے رد ہونے کا بیان ہے۔ آخر میں کفار کاحشر میں کف افسوس ملنامذکور ہے۔

رکوع ہم اس رکوع میں خسارے والوں کاذکر، دنیائی ہے شباتی اور اس کے بے حقیقت ہونے کا
ذکر ، خدا کے منگرین کی فطرت اور ہدایت سے محرومی کا بیان ہے ۔ آپ کی تسلی کے لئے
سابعۃ رسولوں کی تکذیب کا بیان ہے ۔ پھر کفار کے معجزہ طلب کرنے اس کی نشانیوں ک
تکذیب کرنے والوں کی مثال اور مصائب کے وقت اللہ تعالیٰ کو پکار نے کا بیان ہے ۔
د کوع ۹ بہت سی امتوں پر رسولوں کو جھیجنے ، کفار کو ڈھیل دے کر ان کی گرفت کرنے کا بیان
ہے ۔ پھرعذاب کے مستحقین اور رسولوں کی بعثت کے سبب کا بیان ، منگرین کو عذاب

دینے اور انبیا، کے اختیار کا تذکرہ ہے۔

ر کوع ۲: کفار کو ڈرانے اور ان لوگوں کو اپنے پاس سے نہ ہٹانے کی تلقین جو اللہ تعالیٰ کی عبادت میں مصروف رہتے ہیں ۔ آزمائش کی حکمت، تو بہ کی تاکید اور آیات ِ معجزات بیان کرنے کی مصلحت کا بیان ہے ۔

ر کوع ، آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کو بتوں کو بوجنے اور مشر کین کی خواہشات پر چلنے سے انکار کا

اعلان کرنے کا حکم ، پھر اللہ تعالیٰ کے خیر الفاصلین ہونے ، آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی طرف سے کافروں کو جواب، غیب کے خزانوں اور اللہ تعالیٰ کے کمال علم و قدرت کا بیان ہے ۔

ر کوع ۸ اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر کردہ فرشتوں کا لوگوں کی روح قبض کرنا، ان سے جلد حساب لینا اور کفار کی عاجزی و لاچاری کا بیان ہے۔ پھراللہ تعالیٰ کاعذاب دینے پر قادر ہونا، مکذ بین اور دین کا تمسحز کرنے والوں سے کنارہ کشی اور منگرین کو نصیحت کی تلقین مذکور ہے۔

ر کوع و اطاعت و نماز ادا کرنے کی تاکید ،اللہ تعالیٰ کی مالکیت ، حضرت ابراہیم کامناظرہ مذکور ہے پھرشرک سے برأت ،قوم کاحضرت ابراہیمؓ ہے جھگڑا کر نااور حضرت ابراہیمؓ کی بے خوفی کابیان ہے ۔

ر کوع ۱۰ حضرت ابراہیم کو ان کی قوم کے مقابلے میں دلیل عطا کر نااور انبیا، علیہم السلام کو ہدایت و فضیلت اور حکمت و نبوت عطا کرنے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو انہی انبیا، کے طریقہ پر چلنے کی تلقین ہے۔

ر کوع ۱۱: منگرین کے اعتراض کا جواب ، مبارک کتاب کا نازل کرنا، اللہ تعالیٰ پر افترا۔ باندھنے،ظالموں پرموت کی تختیوں اور ان سے سوال و جواب کاذکر ہے۔

ر کوع ۱۲: الله تعالیٰ کی قدرتِ کاملہ اور اس کے وجود و صفات کے دلائل اور عجائباتِ قدرت کا بیان ہے۔

ر کوع ۱۳ اللہ تعالیٰ کے لئے بیوی بچوں کی نفی، صرف اس کی ذات کا عبادت کے لائق ہونا،
مشر کین سے اعراض کرنے اور اللہ تعالیٰ کی مشیت و ارادے کا بیان ہے ۔ بچر باطل
معبودوں کو براکھنے کی ممانعت، منکرین کی طرف سے معجزے کے مطالبے اور کافروں
کے دلوں کو پھرنے کاذکر ہے ۔

ر کوع ۱۲۰ کفار کا ایمان نه لانا - انبیاء کے دشمن، قران کی حقانیت اور حلال و حرام ذبیحوں کا بیان ہے - پھر گناہوں سے بچنے اور جس جانور کو اللہ کے نام سے بغیر ذبح کیا گیاہو اس سے اجتناب کی تلقین ہے -

ر کوع ۱۵: مومن و کافر میں فرق ،عطبیہ ،خداو ندی ،صراط مسقیم ، سلامتی کا گھراور جنوں سے باز

رس كابيان --

رکوع ۱۹: جنوں اور کافروں کا اقرار جرم اور بے خبری میں ان کو عذاب نہ دینے، اعمال کے درجات اور اللہ تعالیٰ کی بے نیازی کا بیان ہے ۔ پھر کافروں کے لئے سخت وعید، مشرکین کی مذمت اور ان کے غلط عقائد اور اللہ پر افتراء کاذکر ہے ۔

ر کوع ، ۱۵ الله تعالیٰ کی قدرتِ کاملہ کے حیرت انگیز کمالات، شیطان کے صرح دشمن ہونے اور آٹھ مویشیوں کی حلت کابیان ہے ۔

ر کوع ۱۸: چند حرام چیزوں کا بیان، یہود کو ان کی سرکشی کی سزادینے، مشرکین کی گراہی کا بیان اور منکرین کی خواہشات کی پیروی کی ممانعت ہے۔

رکوع ۱۹: پند حرام چیزوں کاذکر اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کو کتاب عطاکرنے کا بیان ہے۔
رکوع ۲۰: قرآن کی پیروی کرنے کی تاکید اور اس کے نازل کرنے کی وجہ کا بیان ہے۔ پھر سزا
کے مستحق اور ظالم شخص کاذکر، کفار کو دھمکی، تفرقہ کا انجام، نیکی کا بدلہ، ملت ابراہیں
اور زندگی وموت کے مالک کا بیان ہے۔

#### اثنبات وحدانيت

النَّحُمَدُ لِللّٰهِ اللّٰذِي خَلَقُ السَّمٰوٰتِ وَالْاَرْضُ وَ جَعَلَ الشَّمٰوٰتِ وَالْاَرْضُ وَ جَعَلَ النَّفُلُمْتِ وَالنَّوْرُهُ ثُمْ الّذِينَ كَفُرٌ وَابِرَ بِهِمْ يَعْدِلُونَ ٥ بِرَاللّٰكُورُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ تعالى بِي كَلْحَ بِهِ جَسَ فَ آسمانوں اور زمین كو پیدا كيا اور تاريكيوں اور نوركو بنايا - پر بھى كافر لوگ دوسروں (بتوں) كو لين رب كي برابر قرار ديتے ہیں -

تنشری : اس سورت کو لفظ الحمدے شروع کر کے لوگوں کو خبردی گئی ہے کہ سب طرح کی تعریفیں اللہ تعالیٰ ہی کے لئے ہیں۔ چونکہ اس نے آسمانوں اور زمین کو اور ظلمت و نور کو پیدا کیا ہے، اس لئے وہ کسی کی حمد و تعریف کا محتاج نہیں۔ کوئی حمد کرے یانہ کرے وہ اپنے ذاتی کمالات اور قدرت و اختیارات کے سبب ہروقت اور ہر حال میں محمود ہے۔

اس آیت میں توحید کی حقیقت اور اس کی واضح دلیل سے توحید کی منکر قوموں اور افراد کو

- متدنبہ کیا گیاہے ۔ مجوس د نیا کے دو خالق مانتے ہیں ۔
- ا۔ یزداں ۔ اس کو خالق خیر یعنی نور و روشنی کا پیدا کرنے والا، قرار دیتے ہیں ۔
  - ۲- اہبرمن ۔ اس کو خالق شریعی ظلمت و تاریکی کاپید اکرنے و الا کہتے ہیں ۔

ہندوستان کے مشرک بے شمار دیو تاؤں کو اللہ تعالیٰ کاشریک برآتے ہیں ۔ آریہ سماج توحید کے قائل ہونے کے باوجود روح اور مادہ کو قدیم اور اللہ تعالیٰ کی قدرت و خلقت ہے آزاد قرار دے کر توحید ہے ہٹ گئے ۔

اسی طرح نصاری توحید کے قائل ہونے کے باوجود حضرت علیمی اور ان کی والدہ حضرت مریم کو اللہ تعالیٰ کاشریک بہاتے ہیں۔ یہود بھی توحید کو ماننے کے ساتھ ساتھ حضرت عزیر کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا بہاتے ہیں۔

مشکرین عرب نے تو خدائی کی تقسیم میں ایسی سخاوت و فیاصنی د کھائی کہ ہر پہاڑ کے ہر پتھر کو خدائی کادر جہ دیا جاسکتا ہے ۔

غرض انسان، مخدوم کائنات اور اشرف المخلوقات ہونے کے باوجود، جب راہ حق سے بھٹکا تو اس نے نہ صرف یہ کہ اپنے آپ کو اس قدر گرالیا کہ وہ چاند و سورج، ستاروں، آگ، پانی، در خت و پتھر و خورہ کے آگے جھکنے لگا بلکہ اس نے کیڑے، مکوڑوں اور حشرات تک کو اپنا مبجود و معبود اور حاجت روا بنالیا ۔ قرآن کریم نے اس آیت میں اللہ تعالیٰ کو آسمان و زمین کا خالق اور اند صیرے اجالے کا بنانے والا بناکر منکرین خدا کے تمام باطل خیالات کی تردید کر دی اور دنیا کی عظیم ترین چیزوں کو اللہ تعالیٰ کی مخلوق و محتاج بناکر صحیح عقیدہ تو حید کی طرف انسان کی رہمنائی کر دی ۔ پس جو شخص آسمان و زمین کی پیدائش میں غور کرے گاوہ سمجھ لے گا کہ ان کو بنانے والا ضرور کوئی نہ کوئی ہے ورنہ اتنے وسیع و عریض آسمان و زمین کسی بنانے والے کے بغیر خود بخود بنیس بن سکتے ۔ (معارف القرآن ۲۷۹/۲۵۸) ۔

حضرت ابن مسعودٌ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمارے سامنے ایک (سیدھی) لکیر کھینچ کر فرمایا کہ یہ اللہ تعالیٰ کاراستہ ہے ۔ بھراس لکیرے دائیں بائیں مختلف لکیریں کھینچ کر فرمایا کہ ان راستوں میں سے ہرراستہ پر شیطان موجود ہے ۔ جو لوگوں کو اپنی طرف بلارہا ہے ۔ اس کے بعد آپ نے یہ آیت تلاوت فرمائی:

وَانَّ هٰذَا صِرَاطِق مُسْتَقِيْماً فَاتَّبِعُولاً وَلاَ تَتَبِعُوا السَّبلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ (انعام ١٥٣)

اور میرایہ راستہ ہی سیدھار استہ ہے۔ پس تم اسی پر چلو اور دوسرے راستوں پرینہ چلو ورینہ وہ تمہیں اللہ تعالیٰ کے راستے سے جدا کر دیں گے۔

حضرت عبداللہ بن عمرو بن عاص ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مخلوق کو تاریکی میں پیدا کیا، پھران پر لینے نور کاایک حصہ ڈالا، پس جس پر نور کا کوئی حصہ پڑ گیاوہ ہدایت یاب ہو گیا، جس پر نہ پڑاوہ گراہ ہو گیا۔ اس لئے تو میں کہآ ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے علم کے مطابق (لکھ کر) قلم خشک ہو گیا(مظہری ۲۳۷/۳)۔

### انسان کی مقررہ میعاد

هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِّنْ طِيْنٍ ثُمَّ قَضَى اَجَلاً ﴿ وَاَجَلُ مُّسَمَّى عَنْدَ لَاثُمُ اَنْتُمُ تَمُ تَرُونَ ٥
 عِنْدَ لَاثُمُّ اَنْتُمُ تَمُتَرُونَ ٥

(الله) وہی ہے جس نے تتہیں مٹی سے پیدا کیا، پھراس (الله) نے (ہرایک کی) موت کا ایک وقت مقرر فرما دیا اور الله تعالیٰ کے نزدیک ایک مقرر ہ مدت

ہے۔ پھر بھی تم شک میں پڑے ہوئے ہو۔

طِيْنِ : گارا من - خاک

قَصْلُي: اس نے مقرر کیا۔اس نے فیصلہ کیا۔اس نے بورا کیا۔ قُضاً، کے ماصی

أجُلا ؛ وقت موت مهلت مدت بجمع أجالً

م معین - مقرر کیاہوا - نام رکھاہوا - تَسْمِیّة کے اسم مفعول م

تُمْتُرُونُ: تَم شك كرتے بوء تم تردد كرتے بو - إمراً إلى مضارع

تشری : تمام انسانوں کو اللہ تعالیٰ ہی نے حضرت آدم علیہ السلام کے ذریعہ مٹی ہے پیدا کیا جو پستی میں سب سے بڑھی ہوئی ہے ۔ پھر ہر انسان کی زندگی اور حیات کے لئے ایک وقت مقرر کر دیا، جس میں ذرا بھی کمی یازیادتی نہیں ہو سکتی ۔ اسی مقررہ وقت کا نام موت ہے اور اس مقررہ وقت کو کوئی نہیں جانبا سوائے فرشتوں کے ۔ اسی طرح سارے عالم کی انہا (قیامت) کے لئے بھی

ایک وقت مقرر فرمایا جس کاعلم صرف الله تعالیٰ کے پاس ہے۔ اس کا بوراعلم نہ کسی انسان کو ہے نہ فرشتے کو، بچر فرمایا کہ کیا اب بھی تمہیں الله تعالیٰ اور قیامت کے بارے میں شک و شبہ ہے۔ الله تعالیٰ تو قدیر و حکیم اور علیم و خبیر ہے۔ جس طرح اس نے انسان کو پہلی مرتبہ پیدا کیا اسی طرح وہ اس کو دو بارہ پیدا کرنے پر بھی قادر ہے۔

حضرت ابوہریر ڈبیان کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے مٹی ہے آدم کی تخلیق اس طرح کی کہ مٹی کا گار ابنا کر کچھ مدت کے لئے اسے چھوڑ دیا یہاں تک کہ گار اسر کر لیسد اربن گیا۔ بھراس ہے آدم کا پتلا بنایا اور پتلے کی صورت بنائی ۔ بھراس کو اتنی مدت تک چھوڑے رکھا کہ وہ (خشک ہوکر) شمیکرے کی مانند کھنکھنانے لگا۔ بھراس میں اپنی طرف سے روح بھونکی ۔

حضرت ابو موئ کا بیان ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا، آپ فرما رہے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے تمام زمین سے ایک مٹھی (مٹی) لے کرآدم کی تخلیق کی ۔ اس لئے زمین کے مطابق آدمی سرخ، سفید، سیاہ، مخلوط رنگ، نرم خو، درشت مزاج، بدخصال اور پاکیزہ اخلاق والے ہوگئے۔ (مظہری بحوالہ ترمذی وابو داؤد، ۲۳۸۸) ۔

#### ظاہرو باطن كاجانےوالا

٣ - وَهُوَاللّٰهُ فِى السَّمَٰوٰتِ وَفِى الْاَرُضِ ﴿ يَعۡلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَ جَهْرَكُمْ وَ جَهْرَكُمْ وَ يَعۡلَمُ مَا تَكۡسِبُونَ ٥

وہی اللہ آسمانوں اور زمین میں (قادر و متصرف اور معبودِ برحق) ہے۔ وہ متہارے بوشیدہ احوال کو بھی اور جو کچھ تم متہارے بوشیدہ احوال کو بھی جانتا ہے اور ظاہری احوال کو بھی اور جو کچھ تم کرتے ہو وہ اس سے بھی واقف ہے۔

تشری : آسمانوں اور زمین میں صرف اللہ تعالیٰ ہی معبود برحق ، مالک و بادشاہ اور متصرف و مد بر ہے ۔ اس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں ۔ جس طرح اس کی قدرت تمام کائنات کو محیط ہے ، اسی طرح اس کاعلم بھی تمام کائنات کو محیط ہے ۔ اسی لئے وہ تمہارے تمام ظاہری و باطنی، چھوٹے اور بڑے ، احوال و اقوال اور اعمال و افعال سب کو خوب جانتا ہے ۔ پس جو کچھ اعمال تم کرتے ہو خواہ وہ نیک ہوں یا بد وہ سب کو جانتا ہے اور جو اعمال تم نے ابھی منہیں گئے ، آئندہ کرو

گے وہ ان سے بھی واقف ہے ۔ وہ تہارے اعمال کے مطابق تمہیں جزایاسزادے گا۔

#### حق کی تکذیب

٥،٥- وَمَا تُأْتِيُهِمْ مِّنُ اللهُ مِّنُ اللهِ رَبِّهِمْ اللَّكَانُوْا عَنْهَا مُعُرِضِيْنَ هِ فَقُدُكُذَ بُوْابِالْحَقِّ لُمَّا جَاءَهُمُ وَفَسُوْفَ يَأْتِيهُمُ ٱنْبُوءَا مَا كَانُوْابِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ٥

اور جبُ ان کے بروردگار کی نشانیوں میں سے کوئی نشانی ان کے پاس آتی ہے تو وہ اس سے منہ پھیر لیتے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے حق (قرآن) کو بھی جھٹلاد یاجب وہ ان کے پاس آیا۔ سو جلد ہی ان کو اس بات کی حقیقت معلوم ہو جائے گی، جس کی وہ بنسی اڑاتے تھے۔

أَنْبُوعًا: خبرين ـ واحد نَباً

يَسْتَكُهْ زِعْوْنُ : وه مذاق كرتے بيں ۔ وه مختل كرتے بيں ۔ وه بنسى اڑاتے بيں ۔ اِسْتِهْزاً ، كے مضارع ہے ۔ مضارع ہے ۔

آفشری ان آیتوں میں اللہ تعالی نے اپنی نشانیوں سے روگردانی اور ان کی تکذیب پر کفارِ مکہ کے لئے وعید سنائی ہے، کہ ان بد بختوں کے پاس جب بھی ان کے رب کی طرف سے توحید باری کی واضح دلیل اور نشانی (معجزہ) آتی ہے تو وہ اس کو جاد و کہہ کر اس سے منہ پھیر لیتے ہیں اور اس میں ذراغور بہیں کرتے ۔ یہ ان کی بہایت بدنصیبی ہے کہ یہ حق کو جھٹلاتے ہیں ۔ یہاں حق سے مراد یا تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات بابر کات ہے یا قرآن کریم کی آیتیں یا معجزات، پس عنقریب، جب ان پر عذاب آئے گایا قیامت آئے گی تو ان پر ان چیزوں کی حقیقت کھل جائے گی جن کی وہ بنسی اڑاتے تھے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نبوت سے پہلے کی چالیس سالہ زندگ انہی لوگوں کے درمیان رہ کرانہی کی آنکھوں کے سامنے گزاری ۔ ان کو خوب معلوم تھا کہ آپ نے کسی انسان سے قطعاً کوئی تعلیم حاصل نہیں کی مہاں تک کہ آپ اپنا نام بھی نہیں لکھ سکتے تھے ۔ اس لئے عرب کے لوگ آپ کو اُقی جھے ۔ اس لئے عرب کے لوگ آپ کو اُقی کہتے تھے ۔ اس لئے عرب کے دو

حقائق و معارف اور اسرار و علوم جاری ہوئے کہ بڑے بڑے فصحاء و بلغاء، حکماء و فضااء اور فلسفی و شاعرآپ کے سامنے عاجزو بے بس نظرآئے ۔ ان میں سے کسی کو بھی اجتماعی یا انفرادی طور پر قرآنی چیلنج قبول کر کے اس کی ایک آیت کی مثال پیش کرنے کی جرأت ند ہوئی ۔ اس کے علاوہ آنحضرت صلی الله علیہ و سلم کے ہاتھوں بے شمار معجزات اور الیسی کھلی کھلی نشانیاں ظاہر ہوئیں کہ کوئی صحیح الحواس انسان ان کا انکار نہیں کر سکتا، مگر ان بد بختوں نے ان کا بھی انکار کیا ۔ اسی لئے الله تعالیٰ نے فرمایا کہ عنقریب جب ان پر عذاب آئے گایا قیامت بر پاہوگی، اعمال کا حساب ہوگا اور ہم ایک کو اپنے کئے کی جزاو سزا ملے گی تو ان پر ان چیزوں کی حقیقت کھل جائے گی، جن گی وہ ہنسی ایک و ارشی علیہ وہ مشکل کی جگہ نہیں بلکہ وہ ارشاقے سے بہذا اس وقت کا یقین و اقرار ان کے کچھ کام نہ آئے گاکیو نکہ وہ عمل کی جگہ نہیں بلکہ وہ بدلہ کی جگہ ہے اہذا اس وقت اللہ تعالیٰ کی طرف سے غور و فکر کی جو مہلت ملی ہوئی ہے اس کو غذیہ جان کرآیات اللیہ پر ایمان لانے ہی میں دنیاو آخرت کی فلاح ہے۔

(معارف القرآن،۲۸۱ / ۳) -

# منكرين اسلام كونصيحت

ٱلمُيرُواكُمُ ٱهۡلَكْنَامِنُ قَبُلِهِمۡ مِّنَ قُرْنِ مُّكَّنَّهُمُ فِي ٱلْأَرْضِ مَالُمْ أُنْمُكِنْ آلَكُمْ وَارْسَلْنَا السَّمَّاءَ عَلَيْهِمْ مِّدْرَارًا وَجَعَلْنَا ٱلْأَنْهُرَ تَجُرِى مِنْ تَحْتِهِمُ فَاهْلَكُنْهُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَٱنْشَانَامِنْ بَعُدِهِمُ قُرُناً الْجَرِيْنَ ٥

کیا انہوں نے مہیں دیکھا کہ ان سے پہلے ہم نے کتنی امتیں ہلاک کر دیں جن کو ہما نہوں نے مہیں دی ۔ اور ہم نے دنیامیں الیبی قوت دی تھی کہ ہم نے تمہیں بھی وہ قوت مہیں دی ۔ اور ہم نے ان پر خوب بارشیں برسائیں اور ہم نے ان کے نیچ سے مہریں جاری کمیں ۔ پھر ہم نے ان کو ان کے گناہوں کے سبب بلاک کر ڈالا ۔ اور ہم نے ان کے بعد دوسری قومیں پیدا کر دیں ۔

فَرْنِ: زمانہ ، گروہ ، امتیں ، جمع قروق کئ ۔ قرن اس جماعت کو بھی کہا جاتا ہے جو ایک وقت اور ایک زمانے میں مجتمع موجود ہو اور زمانے کے ایک طویل حصے کو مجى قرن كہتے ہيں - بعض احادیث سے اس كى تائيد ہوتى ہے كہ يہ لفظ سو سال

كے لئے بولا جاتا ہے ۔ (معارف القرآن ٢٨٥ / ٣) -

مَكُنْهُمْ : بم نان كوفائز كيا - بم نان كوقوت دى - تمكين سامنى

مِدْرُ ارًا: بهت برسے والا - وَرُفّ ع مبالغه

اَنْشَاناً: ہم نے پیدا کیا۔ہم نے رورش کی - اِنْشَاء ، عاصی

تشری : اس آیت میں منگرین اسلام کارخ اپنے گرد و پیش کے حالات اور سابقہ اقوام کے واقعات کی طرف پھیر کران کو عبرت و نصیحت حاصل کرنے کا موقع دیا گیا ہے۔ بلاشبہ تاریخ عالم عبرتوں کی ایک کتاب ہے۔ اگر اس کو چھم بصیرت ہے دیکھا جائے تو وہ ہزاروں وعظوں سے زیادہ مؤثر وعظ ہے۔ ایک حکیم نے خوب کہا ہے کہ دنیا ایک بہترین کتاب ہے اور زمانہ بہترین معلم ۔ برخلاف قصہ گوئی اور تاریخ نگاری کے ، قرآن کریم نے سابقہ اقوام کے حالات و واقعات کو معلم عبرت و نصیحت کے لئے بیان کیا ہے۔ اس لئے اس نے تاریخی واقعات کو مسلسل قصہ کی صورت عبرت و نصیحت کے لئے بیان کیا ہے۔ اس لئے اس نے تاریخی واقعات کو مسلسل قصہ کی صورت میں بیان نہیں کیا بلکہ واقعہ کا جس قدر حصہ جس معاطے اور جس حال سے متعلق تھا وہاں اس واقعہ کا اتنا ہی حصہ ذکر کر دیا ۔ پھر کسی دو سری جگہ اس واقعہ کا دو سراحصہ اس موقع کی مناسبت سے بیان کر دیا تاکہ واقعہ کے ضروری اور متعلقہ حصہ کو پڑھ کر اپنے حالات کا جائزہ لیا جائے اور ماضی کے حالات و واقعات سے سبق حاصل کر کے اپنی اصلاح کا سامان کیا جائے۔

(معارف القرآن ۲۸۴ / ۳) -

یہاں مشرکین و معاندین کو یہ بتایا گیا ہے کہ گزشتہ قومیں ان سے کہیں زیادہ قوی تھیں ،
ان کے پاس مال و اولاد کی بھی کثرت تھی ، وہ تعداد میں بھی زیادہ تھے اور ان کے پاس حکومت بھی تھی ۔ انہیں کبھی کسی قسم کے قحط و خشک سالی سے سابقہ نہیں پڑا ۔ ان تمام انعامات کا مقصد ان کو ڈھیل دینا تھا ، پھر وہ اپنی نافر مانیوں اور گناہوں کے سبب ہلاک و ہر باد کر دئے گئے تاکہ ان کی ہلاکت و ہر بادی لوگوں کے لئے باعث عمرت بنے ۔ پھر ان کے بعد ان کی جگہ دوسری قوموں کو پیدا کر کے اس طرح آباد کر دیا کہ د مکیصنے والوں کو یہ بھی محسوس نہیں ہوا کہ یماں سے کوئی انسان کم بھی ہوا ہے ۔

پس اے اہل مکہ تم سابقہ امتوں کے حالات و واقعات پر نظر کرو کہ اللہ تعالیٰ نے کیسے بڑے بڑے ڈیل ڈول، جاہ و جلال اور حکومت و سلطنت کی مالک قوموں کو اپنے پیغمبروں کو

جھٹلانے کی پاداش میں حیثم زدن میں ہلاک و برباد کردیا۔ اس وقت ان کی دنیوی شان و شوکت اور راحت و شروت ان کے کچھ کام نہ آئی۔ تمہارے پاس تو ان جسی قوت، قدرت، راحت و شروت اور آل واولاد بھی نہیں۔ بھر تمہیں ہلاک کر نااللہ تعالیٰ کے لئے کیامشکل ہے۔ شروت اور آل واولاد بھی نہیں۔ بھر تمہیں ہلاک کر نااللہ تعالیٰ کے لئے کیامشکل ہے۔ شروت اور آل واولاد بھی نہیں۔ بھر تمہیں ہلاک کر نااللہ تعالیٰ کے لئے کیامشکل ہے۔ شروت اور آل واولاد بھی نہیں۔ بھر تمہیں ہلاک کر نااللہ تعالیٰ کے لئے کیامشکل ہے۔

### مشركين كي فطرت

٥،٥- وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتْبًا فِي قِرْ طَاسٍ فَلَمَسُولُا بِآيْدِيْهِمُ كَفَّالُ ٱلَّذِيْنَ كَفَرُ وَ اللهُ هَذَّ الْآسِحُرُ مُّبِيْنُ ٥ وَقَالُوْا لَوْ لاَ اللهُ الْوَلاَ اللهُ الْمُولُولاً اللهُ الْمُولُولاً اللهُ اللهُو

اور (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) اگر بم آپ پر کوئی کاغذ پر لکھی ہوئی کآب نازل کرتے ، پھر وہ اس کو اپنے ہاتھوں سے چھو بھی لیتے ، تب بھی یہ کفار یہی کہتے کہ یہ تو صریح جادو ہے اور کافروں نے کہا کہ ان (محمد صلی اللہ علیہ وسلم) پر کوئی فرشتہ کیوں نہیں بھیجا گیا اور اگر بم کوئی فرشتہ بھیج دیتے تو بات ہی ختم ہوجاتی ، پھران کو ذرا بھی مہلت نہ ملتی ۔

قِرْ طَاسِ : كاغذ - جس برلكهاجائ - جمع قراطين

فَكُمُ مُنْ وَكُونَ فِي السبّة انهوں نے اس كو چھوا ۔ پس السبّة انهوں نے اس كو مُسْ كيا ۔ كُسُّ ہے ماضى ۔

سِحْرٌ: جادو - جادو كرنا

مُلَكُ : فرشته -اسم جنس -جمع ملائكه

**ر بط**: گزشتہ آیات میں توحید کااثبات و بیان تھا۔ ان آیتوں میں مشر کین کے چند شہبات اور ان کے عناد و تمسحز کا بیان ہے ۔

فشان نزول: کلبی اور مقاتل کابیان ہے کہ نظر بن حارث، عبداللہ بن ابی امیہ اور نوفل بن خویلد نے کہا کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہم آپ پر اس وقت تک ہر گز ایمان نہیں لائیں گے جب تک کہ آپ (ہماری نظروں کے سامنے) اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ایک کتاب نہ لے آئیں، جس کے ساتھ چار فرشتے ہوں اور وہ شہادت دیں کہ یہ کتاب اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ہے اور محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں ۔اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۱۳۲۲) سالہ تعقیٰ ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تسلی اور اطمینان خاطر کے لئے ارشاد فرمایا کہ منکرین و معاندین آپ ہے جو مطالبات کر رہے ہیں اس ہے ان کامقصد حق کو قبول کرنا اور آپ پر ایمان لانا نہیں ۔ ان کاحال تو یہ ہے کہ جو کچھ یہ لوگ آپ سے طلب کر رہے ہیں، اگر ان کو اور آپ پر ایمان لانا نہیں ۔ ان کاحال تو یہ ہے کہ جو کچھ یہ لوگ آپ سے طلب کر رہے ہیں، اگر ان کے پاس آپ کی حجائی کی اس سے بھی زیادہ واضح دلیلیں اور نشانیاں آجائیں تب بھی یہ آپ پر اتار کے باس آپ کی حجائی کی اس سے بھی زیادہ واضح دلیلیں اور نشانیاں آجائیں تب بھی کہ آپ پر اتار دیں اور پھریہ لوگ اپنی آنکھوں سے دیکھ کر اور اپنے ہا تھوں سے تھو کر اطمینان بھی کر لیں کہ جاد و دیں انظر بندی کے تحت یہ محض خیال نہیں بلکہ حقیقت ہے، تب بھی محض اپنے عناد کی وجہ سے یہ یا نظر بندی کے تحت یہ محض خیال نہیں بلکہ حقیقت ہے، تب بھی محض اپنے کہ اللہ تعالیٰ یا نظر بندی کے تحت یہ موجود ہے کہ یہ ایمان لانے والے نہیں لائیں گے ۔ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کے ازلی علم میں یہ پہلے ہے موجود ہے کہ یہ ایمان لانے والے نہیں۔

اسی طرح ان کا یہ کہنا کہ آپ پر کوئی فرشتہ کیوں ہمیں اتار گیا جو آپ کی نبوت کی شہادت دیتا، بھی نیک نیتی پر مبنی ہمیں۔ لہذااگران کامطلوبہ معجزہ دکھا بھی دیاجائے اور ہم فرشتے کو شاہد بناکر بھیج بھی دیں تب بھی یہ اپنی ضد اور عناد پر قائم رہیں گے۔ بھران کی ہلاکت کے لئے اللہ تعالیٰ کا حکم جاری ہوجائے گااور ان کو ذرا بھی مہلت ہمیں ملے گی کیونکہ اللہ تعالیٰ کا طریقہ بہی ہے کہ جب کوئی قوم کسی پیغمبرے کسی خاص معجزہ کامطالبہ کرتی ہے اور اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ان کا مطلوبہ معجزہ دکھا دیا جائے تو اگر وہ لوگ اس کے بعد بھی حق کو قبول کرنے اور ایمان لانے میں مطلوبہ معجزہ دکھا دیا جائے تو اگر وہ لوگ اس کے بعد بھی حق کو قبول کرنے اور ایمان لانے میں تاخیر کریں تو بھران کو عذاب کے ذریعہ ہلاک کر دیاجاتا ہے۔ پس ان لوگوں کو یہ بات ذہن نشین کر لینی چاہئے کہ اگران کی مطلوبہ نشانی ظاہر ہمیں کی گئی تو اسی میں ان کے لئے خیرہے۔

(معارف القرآن ۲۸۷ - ۲۸۷ (۳) -

# فرشة نه بھیجنے کی حکمت

وَلُوْ جَعَلْنُهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنُهُ رَجُلاً وَّلَلَبُسُنَا عَلَيْهِمُ مَّا

يَلْبِسُونَ ٥

اور اگر ہم کسی فرشتے کو رسول بناکر بھیجتے، تو اس کو بھی آدمی ہی کی شکل میں تھیجتے ۔ پھر بھی وہ اس شبہ میں پڑے رہتے جس میں وہ اب پڑے ہوئے ہیں۔

ہم نے اس کو بنایا۔ہم نے اس کو کیا۔ جَعُلُ سے ماصی

لَلْبُسْنَا: السبة بمشبه والت - لبس عاصى

تعثری : یہاں یہ بتایا گیا ہے کہ فرشتوں کے نازل کرنے کی دوصور تیں ہیں ۔ ایک یہ کہ فرشتے کو اس کی اپنی اصل صورت وہسئت میں نازل کیاجائے ۔ اس صورت میں اس کی ہمیت کو کوئی انسان برداشت نہیں کر سکتا بلکہ خوف کے مارے حواس کھو دینے اور اس کے مرجانے کا خطرہ

دوسری صورت یہ ہے کہ فرشتہ انسان کی شکل میں آئے تاکہ لوگ اس سے بات کر سکیں اور اس سے فائدہ اٹھا سکیں ۔ جیسے جبرائیل امین ، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس کئی مرتبہ انسانی شکل میں آئے ۔ اس صورت میں ان لوگوں کو جو اعتراض آپ پر ہے وہی اس فرشتے پر بھی ہو گا، اس لئے کہ وہ تو انسانی شکل میں دیکھ کر اس کو انسان ہی سمجھیں گے ۔

(معارف القرآن،۲۸۲/ ۳)

د و سری جگه ار شاد ہے:

قُلُ اللَّوْكُانُ فِي الْأَرْضِ مَلَا لِكَةً يَّمُشُونَ مُطُمَنِ لِيَنْ لَنَزَّ لَنَا عَلَيْهِمْ مِنْ السَّمَاءِ مَلَكًا رَّ سُولاً ٥ ( بن الرائيل آيت ٩٥) عَلَيْهِمْ مِن السَّمَاءِ مَلَكًا رَّ سُولاً ٥ ( بن الرائيل آيت ٩٥) آپ كه ديجة كه بم پيغام دے كر آسمان ہے فرشتے تو اس وقت اتارتے جب زمين ير فرشتے چلتے پرتے ہوتے۔

جب ایسا نہیں ہے تو پھر آسمان سے فرشۃ کیوں اتارا جائے۔ یہ تو اللہ تعالیٰ کی خاص رحمت و مہر بانی ہے کہ جب وہ مخلوق کی طرف کوئی رسول بھیجا ہے تو انہیں میں سے بھیجا ہے تاکہ وہ ایک دوسرے سے بات کر سکیں اور لوگ رسول سے نفع اٹھا سکیں۔ جیسا کہ ارشاد ہے: کُقُدُ مُنَّ اللَّهُ عَلَی الْمُؤْمِنِینَ اِذْ بُعَثَ فِیْهِمْ رَسُولاً مِّنْ انْفُسِهِمْ یُنْدُو اللّٰهِ عَلَی الْمُؤْمِنِینَ اِذْ بُعَثَ فِیْهِمْ وَیُعَلِّمُهُمُ الْکِنْتِ مومنین پر اللہ کا احسان ہے کہ اس نے ان میں انہی میں کے ایک آدمی کو رسول بناکر بھیجاجوان پر اللہ تعالیٰ کی آیتیں تلاوت کرتا ہے اور ان کا تزکیہ کرتا ہے اور ان کو کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے۔

اگر اللہ تعالیٰ کسی فرشتے کور سول بنادیا تو وہ اس کے نور کی وجہ سے اس پر نظر بھی نہیں ڈال سکتے تھے۔ (ابن کثیر، ۱۲۴۳)

#### سابقه امتون كاانجام

١،١١- وَلَقَدِ اسْتُهُزِئَ بِرُسُلِ مِّنَ قَبُلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِيْنَ سَخِرُ وَا مِنْهُمُ مَّاكَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُوْنَ أَ قُلُ سِيُرُ وَا فِي الْاَرْضِ ثُمَّ انظُرُ وَاكْيُفَكَانَ عَاقِبَةً الْمُكَذِّبِيْنَ ٥ انظُرُ وَاكْيُفَكَانَ عَاقِبَةً الْمُكَذِّبِيْنَ ٥

اور (اے رسول صلی اللہ علیہ وسلم) آپ نے پہلے جو پیغمبر ہوئے ہیں ان کی بھی ہنسی اڑائی گئی تھی۔ بھر ہنسی اڑانے والوں کو اسی عذاب نے آگھیراجس کی وہ ہنسی اڑا یا کرتے تھے۔ (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) آپ (ان سے) کہہ دیجئے کہ تم ملک میں چلو بھرواور دیکھو کہ جھٹلانے والوں کا کیا انجام ہوا۔

استُ هُزِیُ : اس کی بنسی اڑائی گئی ۔ اس کا مزاق اڑا یا گیا ۔ اِسْتُرْاُرُ ہِ عاصی مجبول فُکافُ : پس اس نے گھیر لیا ۔ پس وہ نازل ہوا ۔ کُیْنَ وَحُیُوْنَ کَ عاصٰی سُخِرُ وَا : انہوں نے مذاق اڑا یا ۔ انہوں نے بنسی اڑائی ۔ مُحُرُزُ کے ماصٰی سُخِرُ وَا : انہوں نے مذاق اڑا یا ۔ انہوں نے بنسی اڑائی ۔ مُحُرُزُ کے ماصٰی

علقية: عاقبت - آخرت - انجام - سزا

تعفر سنکے ۔ اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم آپ کی قوم جو کچھ آپ کے ساتھ کر رہی ہے وہ آپ ہی کے ساتھ مخصوص ہمیں ۔ سابقہ انہیا، کے ساتھ بھی اسی قسم کے واقعات ہوتے رہے ۔ مگر انہوں نے ہمت ہمت ہمیں ہاری یہاں تک کہ ان لوگوں کے تمسحز کے سبب ان کو عذاب المیٰ نے آپکڑا اور پچرو ہلاک و ہر باد ہوگئے ۔ پس اگریہ لوگ آپ کی تکذیب کرتے ہیں تو آپ اس سے دل گرفتہ نہ ہوں اگریہ لوگ عذاب المیٰ کاانکار کریں تو آپ ان سے کہہ دیجئے کہ تم ذراملک میں گھوم پچر کر تو د کم گریہ بینوا، بابل، عمور ااور صمیدا کسے کسے شہر تھے کہ چنم ہروں کو جھٹلانے والوں کا کیا انجام ہوا۔ نینوا، بابل، عمور ااور صمیدا کسے کسے شہر تھے

کی دولت و حشمت کمیسی تھی۔ وہ کمیسی لطف و آرام کی زندگی بسر کرتے تھے۔ بھران کی بت پرستی،
گستاخی اور انبیاء کی تکذیب نے ان کو کمیسا تباہ و ہر باد کیا۔ ان کے شہر اور بستیاں ہر باد ہو کر نشان عبرت بن گئیں۔ اب سوائے ٹیلوں کے وہاں کچھ نظر نہیں آتا۔ یہ تو دنیاوی عقوبت کاعذاب تھا،
آخرت میں ان کو الگ عذاب دیا جائے گا۔ پس جو لوگ آپ کی ہنسی اڑار ہے ہمیں ان کا بھی یہی انجام ہوگا۔ (حقانی کو الگ عذاب دیا جائے گا۔ پس جو لوگ آپ کی ہنسی اڑار ہے ہمیں ان کا بھی یہی انجام ہوگا۔ (حقانی کا ایس کر ۱۲/۱۲۳)

# حقيقي حاكم

١٣،١٢ قُلُ لِّمَنْ مَّافِى السَّمَٰوْتِ وَالْاَرْضِ ﴿ قُلُ لِللهِ ﴿ كَتَبَ عَلَىٰ ١٣،١٢ فَيُهِ ﴿ الْفَلِيمَةِ الرَّحُمَةَ ﴿ لَيَجُمَعَ نَكُمُ اللَّي يَوْمِ الْقِلْمَةِ لَارَيْبَ فِيهِ ﴿ الْقَلْمَةِ الرَّيْبَ فِيهِ ﴿ النَّذِينَ خَسِرٌ وَالنَّفَسُهُمْ فَهُمُ لاَيُؤُمُنُونَ ۞ وَلَهُ مَاسَكَنَ فِي النَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ۞ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴿ وَهُوالسَّمِيعُ الْعَلِيمُ ۞

(اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) آپ ہو چھتے کہ جو کچھ آسمانوں اور زمین میں ہے وہ کس کا ہے۔ آپ کہہ دیجئے کہ یہ سب اللہ کا ہے۔ (توبہ کرنے والوں پر) رحمت کرنااس نے اپنے او پر لازم کر لیا ہے۔ وہ قیامت کے روز تمہیں ضرور جمع کرے گا۔ جس میں ذرا بھی شک وشبہ نہیں ۔ جن لوگوں نے اپنے آپ کو خسارے میں ڈال رکھا ہے وہ تو ایمان نہیں لائیں گے اور جو کچھ رات اور دن میں رہتا ہے وہ سب ای (اللہ) کا ہے اور وہی سنبا (اور) جانباہے۔

**ربط**: سورت کے شروع میں تو حید کااثبات تھا۔ پچر منکرین کے چند شبہات اور ان کا تمسحز و عناد بیان کیا گیا۔ اب ان آیتوں میں پچر تو حید کااثبات اور شرک کاابطال ہے۔

تنظر سکے ۔ بہاں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے یہ کہاجارہا ہے کہ آپ ان معاندین ہے بطور نمام جمت یہ بوچھئے کہ جو کچھ آسمانوں اور زمین میں ہے وہ کس کی ملک ہے ۔ اول تو یہ خود ہی اب دیں گے کہ یہ سب اللہ تعالیٰ کی ملک ہے ، جس سے توحید ثابت ہوجائے گی اور اگر بالفرض کسی خوف و ڈر کی بنا پر یاشرم و حیا کی وجہ سے اس کاجواب نہ دیں تو آپ ان سے کہہ دیجئے کہ یہ مالک نہیں ۔ لہذا تم مالک نہیں ۔ لہذا تم ہو وہ کسی چیز کے بھی مالک نہیں ۔ لہذا تم

اس کی گرفت اور سزا سے سہیں نچ سکتے ۔ آپ ان سے یہ بھی کہد دیجے وکہ اللہ تعالیٰ نے محض اپنے فضل و کرم سے توبہ کرنے والوں کے لئے اپنے او پر رحمت کاذمہ لے رکھا ہے ۔ اس کامطلب یہ مہیں کہ اس پر کسی کازور اور دباؤہ بلکہ وہ محض اپنی رحمت کی بنا پر سزادینے میں جلدی ہمیں کرتا ۔ وہ توبہ کے لئے مہلت دیتا اور توبہ کو قبول کرتا ہے ۔ لہذا اگرتم بھی کفرو شرک سے توبہ کرو گے تو وہ ارحم الراحمین ہے وہ تمہارے گناہ بھی معاف فرمادے گا۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب اللہ تعالیٰ نے مخلوق کو پیدا فرمایا تو لوح محفوظ میں لکھ دیا کہ میری رحمت میرے غضب پر غالب رہے گی ۔ بغویؒ نے حضرت ابوہریرؓ کی روایت سے بیان کیا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ میری رحمت میرے غضب سے آگے بڑھ گئی ۔

مسلم کی ایک روایت میں ہے کہ حضرت ابوہری ہے نے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی سور حمتیں ہیں جن میں سے ایک اس نے نیچ اتار کر جنوں، انسانوں، چو پایوں اور کیروں، مکوروں میں تقسیم کر دی ۔ اسی کی وجہ سے وہ باہم محبت و رحمت کرتے ہیں، وحشی جانور اسی کے سبب اپنے بچوں سے بیار کرتے ہیں ۔ ننانوے رحمتیں اس نے اپنے یاس رکھ لی ہیں جن سے وہ قیامت کے روز اپنے بندوں کو سرفراز فرمائے گا۔

پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے جمت بوری ہونے کے باوجود اپنی رحمت و حلم کی وجہ ہے اگر چہ ان سر کشوں کو دنیا میں سزا نہیں دی مگر اللہ تعالیٰ نے قسم کھائی ہے کہ وہ تم سب کو قیامت کے روز جمع کرے گا۔ جس میں ذرا بھی شک و شبہ کی گنجائش نہیں۔ پھروہ تم سب سے حساب و کتاب لے کر متبارے اعمال کے مطابق تمبیں جزایا سزادے گا۔

پھر فرمایا کہ ہمر جگہ اور ہمر وقت اسی کی حکومت اور قبضہ و اقتدار ہے۔ ہمر وہ چیز جو رات کے وقت یادن میں آرام سے زندگی بسر کرتی ہے اور معلوم و نامعلوم دشمنوں سے محفوظ رہتی ہے، یہ سب اسی کی رحمت کاملہ کے آثار ہیں۔ اور وہ اسی کی ذات ہے جو دن کے شور وغل اور رات کے اندھیرے اور سنائے میں بھی ہمرا یک کی پکار سنتی اور سب کی حاجتوں اور صرور توں کو بخو بی جانتی ہے۔ پھر بھی تم اس کو چھوڑ کر اور وں سے مدد طلب کرتے ہو۔

(ابن کشیر ۱۲۵/ ۲، مظهری ۳/۲۳۳/ ۳، تفسیر عثمانی، ۱/۳۹۷)

#### واضح كاميابي

١٦،١٣ قُلُ اَغَيْرُ اللهِ اَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ السَّمَٰوْتِ وَالْاَرْضِ وَهُوَ يُعْلَمُ وَلاَ يُطْعِمُ وَلاَ يُطُعِمُ وَلاَ يُطُعِمُ وَلاَ يُطُعِمُ وَلاَ يُطُعِمُ وَلاَ يُطُعِمُ وَلاَ يَكُونَ اَوْلَ مَنْ اَسُلَمَ وَلاَ تَكُونَ اَوْلَ مَنْ اَسُلَمَ وَلاَ تَكُونَ اَوْلَ مَنْ اَسُلَمَ وَلاَ تَكُونَنَ مَن المُشْرِكِيْنَ ٥ قُلُ إِنْ اَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِي تَكُونَنَ مِنَ المُشْرِكِيْنَ ٥ قُلُ إِنْ اَخْافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِي عَلَيْم ٥ مَن يُّصُرُفُ عَنْه يُومَئِذٍ فَقَدْرَ حِمَه كُولَ عَنْه يُومَئِذٍ فَقَدْرَ حِمَه كُولُ اللهَ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

(اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) آپ کہہ دیجئے کہ کیا میں اللہ تعالیٰ کے سوا، جو آسمانوں اور زمین کا بنانے والا ہے، کسی اور کو اپنامددگار بنا لوں، حالانکہ وہی سب کو کھلاتا ہے اور اس کو کوئی نہیں کھلاتا ۔ آپ کہہ دیجئے کہ مجھے حکم ہوا ہے کہ سب سے پہلے میں فرماں برداری کروں اور یہ بھی (حکم ہوا ہے) کہ مشرکوں میں سے ہرگزنہ ہونا ۔ آپ کہہ دیجئے کہ اگر میں اپنے رب کا حکم نہ مانوں تو مجھے بڑے دن کے عذاب کا ڈر ہے ۔ اس دن جس سے وہ عذاب ٹل مانوں تو مجھے بڑے دن کے عذاب کا ڈر ہے ۔ اس دن جس سے وہ عذاب ٹل مانوں تو مجھے بڑے دن کے عذاب کا ڈر ہے ۔ اس دن جس سے وہ عذاب ٹل مانوں تو مجھے بڑے دن کے عذاب کا ڈر ہے۔ اس دن جس سے وہ عذاب ٹل مانوں تو ہے۔

تعشر سی کے جب اللہ تعالیٰ آسمان و زمین کا خالق و مالک ہے، سب کچھ آسی کے قبضہ، قدرت میں ہے، تمام مخلوق آسی کی محتاج ہے کیو نکہ وہ سب کو کھلاتا ہے، وہ ادنیٰ سے ادنیٰ چیز میں بھی کسی کا محتاج بہیں تو کیا ایسے مالک و قادر مطلق کو چھوڑ کر کسی اور کو معبود بنالینا نری حماقت بہیں ۔ پھر فرما یا کہ آپ کہ دیجئے کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے یہ حکم دیا ہے کہ میں اس کا پہلا فرماں بردار بنوں اور مشرکوں کے گروہ میں شامل نہ ہوں ۔ اگر بالفرض تمہارے کہنے سے میں اس کے حکم کی مخالفت کرتے ہوئے تمہارادین اختیار کر لوں تو اس صورت میں مجھے بھی روز قیامت کا ڈر ہے ۔ اگر میں اپنے رب کی نافرمانی کروں گااور اس کے سواکسی اور کی عبادت کروں گاتو قیامت کے دن وہ مجھے عذاب دے گا۔ ظاہر ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تو گناہوں سے پاک و معصوم ہیں ۔ آپ عذاب دے گا ۔ ظاہر ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تو گناہوں سے پاک و معصوم ہیں ۔ آپ کہ اس حکم کی خلاف ور زی برجب امام الانبیاء اور نبیوں کے سردار کو معاف منہیں کیا جاسکیا تو

اور کسی کی کیامجال ہے؟

پس جس تخص سے اللہ تعالیٰ اس دن اپناعذاب ہٹادے تو یہ اس پر اللہ تعالیٰ کی بڑی ر حمت اور عنایت ہو گی اور یہی اللہ کے عذاب سے نجات کھلی اور واضح کامیابی ہے۔ یہاں کامیابی ے مراد دخول جنت ہے۔ (حقانی ۳۲۰/۲،معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی ۴۵۱ / ۲، معارف القرآن، ۲۹۳/ ۳)

### اسلام كابنيادى عقبيره

١٨،١٤ وَانْ يَتُمْسَسُكُ اللهُ بِضُرِّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ ط وَانْ كِمْسَسْكَ بِخَيْرِ فَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْئٌ قَدِيْرٌ ٥ وَهُوَ ٱلقَامِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴿ وَهُوالْحَكِيمُ الْخَبِيرُ ٥

اور ( اے بندے) اگر اللہ تعالیٰ بچھے کوئی تکلیف پہنچائے تو اس کے سوا کوئی اس کو دور کرنے والا نہیں اور اگر وہ بچھے کوئی فائدہ پہنچائے تو وہ اس پر قادر ہے اور وی اینے بندوں پر غالب ہے اور وہی حکمت والا باخرہے۔

كَاشِفُ: كُولِنے والا۔ دور كرنے والا، كُشُفُ ہے اسم فاعل۔

فُوْقُ: او پر - اونچا - ظرف مكان ب -الْقَاهِرُّ: غالب بونے والا - زبر دست - قَبُر حجے اسم فاعل -

تَنْشُرِيحٌ: یہاں اسلام کا یک بنیادی عقیدہ بیان کیا گیاہے کہ نفع اور نقصان دینے والا صرف الله تعالیٰ بی ہے ۔ حقیقت کے اعتبار سے کوئی شخص نہ تو کسی کو معمولی سانفع پہنچا سکتا ہے اور نہ نقصان، و ہ اپنی مخلوق میں جس طرح چاہتا ہے تصرف کرتا ہے ۔ اس کی قضا کو کوئی روکنے والا نہیں جیسا که ار شاد ہے:

مَا يُفْتَح اللهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَّحُمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بِعُدِينَ (سوره فاطر،آيت) اللہ تعالیٰ لوگوں میں ہے جس ر جو مہر بانی کرنا چاہے اس ہے اے کوئی نہیں روک سکتااور جس ہے وہ روک لے اسے کوئی نہیں دے سکتا۔

پھر فرما یا کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں پر غالب و قادر ہے۔ اس کی عظمت و کبریائی کے سامنے سب بہت ہیں۔ اس کاہر فعل حکمت پر مشتمل ہے وہ اپنے ہر حکم کی حکمت سے واقف ہے۔ وہ مواضع اشیاء سے باخبر ہے۔ اگر وہ کچے دیتا ہے تو مستحق ہی کو دیتا ہے اور وہ روک دیتا ہے تو غیر مستحق سے روک دیتا ہے۔ وہ ہر چیز سے باخبر ہے۔ کوئی شئے اس سے مخفی نہیں۔ وہ اپنے علم کے مطابق ہر ایک کو جزااور مزاد سے گا۔ اس شانِ فوقیت و قہراور شانِ علم و حکمت کا تقاضا یہ ہے کہ اس کے سواکسی کو اپناولی اور کار سازنہ بنا یا جائے۔

( ابن کشیر ۱۳۹/۲، معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی ۲/۳۵۱

#### شرک سے برات

الله شَوْعَ الْكُبُرُ شَهَادَةً وقُلِ الله شَهِيْدُ بَينِن وَبَيْنَكُمُ عَن وَالله مَا وَالله مَ الله مَا الله مَا

لَتَشُهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللهِ الِهَةُ أُخُرى وقُلُ لَا أَشُهَدُ وقُلُ اِنَّماً هُوَ الْمَا اللهِ الْمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ المِلْمُ اللهِ

آپ ہو چھتے کہ کس کی گواہی سب سے بڑی ہے ؟آپ کہ دیجئے کہ میرے اور منہارے در میان اللہ تعالیٰ گواہ ہے اور یہ قرآن مجھ پر اس لئے وحی کیا گیا ہے تاکہ میں تہیں اور جس کو یہ بہنچ (اس کو) اس سے خبردار کروں ۔ کیا تم اس بات کی گواہی دے سکتے ہو کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کچھ اور معبود بھی ہیں ۔ آپ کہہ دیجئے کہ بس وہ تو ایک ہی معبود ہے اور بیشک میں ان سے بیزار ہوں جن کو تم (اللہ کا) شریک محبور ہے وہ ہو۔

و ہ پہنچا۔ مبلوع و کبلاغ کے ماصنی

بُرِیءُ: بری - بتعلق - بزار

ر بط : گزشته آیات میں توحید کااثبات اور شرک کاابطال تھا۔ ان آیتوں میں توحید و رسالت دونوں کا بیان ہے۔

فشمان نزول: کلبیؒ نے بیان کیا کہ مکہ کے کچھ لوگوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ کیا کوئی شخص ایسا ہے جو آپ کے رسول ہونے کی شہادت دیں ہو۔ ہمیں تو کوئی ایسا آدمی ہمیں ملا جو آپ کی تصدیق کرتا ہو۔ ہم نے یہو دیوں اور عیسائیوں سے بھی آپ کے بارے میں دریافت کیا۔ سب نے جواب دیا کہ ان کے ہاں آپ کا کوئی ذکر ہمیں ہے (یعنی ان کی کتابوں میں آپ کا کوئی تذکرہ ہمیں ہے)۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی۔

(مظهری ۳/۲۴۸)

تعشری جو اوگ آپ کی نبوت و رسالت پر شہادت و گوای طلب کرتے ہیں، آپ ان سے کہد دیجئے کہ میری نبوت و رسالت کا گواہ تو اللہ تعالیٰ ہے جس سے بڑھ کر کوئی گواہ نہیں کیو مکہ وہی ہر قسم کے نفع و نقصان کامالک ہے اور تمام بندوں پر غالب و قاہراور ذرہ ذرہ سے باخبر ہے ۔ اس نفع دلائلِ نبوت اور براہینِ رسالت دے کر بھیجا ہے ۔ اور یہ قرآن جو اللہ تعالیٰ کا کلام ہے اور وی کے ذریعہ مجھ پر نازل کیا گیا ہے، یہ بھی میری نبوت کا ناقا بل تر دید گواہ ہے ۔ اگر میں اللہ تعالیٰ کا رسول نہ ہو تا تو وہ مجھ پر اپنا کلام نازل نہ فرماتا ۔ اور یہ قرآن جو رشد و بدایت کے تمام علوم کا جامع کا رسول نہ ہو تا تو وہ مجھ پر اپنا کلام نازل نہ فرماتا ۔ اور یہ قرآن جو رشد و بدایت کے تمام علوم کا جامع ہے، مجھ پر اس لئے نازل کیا گیا ہے کہ اس کے ذریعہ میں تمہیں اور جس کو یہ جہنچ، عذاب الی سے

خبردار کروں۔ جو لوگ تو حید و رسالت کاانکار کرتے ہیں ان پر اللہ تعالیٰ کاعذاب نازل ہوگا۔ اے مشرکو! کیا تم اس شبادتِ کبریٰ کے بعد بھی یہ گواہی دیتے ہو کہ اللہ تعالیٰ کے سابھ اور بھی معبود ہے۔ آپ کہہ دیجئے کہ میں تو ایسی گواہی نہیں دے سکتا کیو نکہ اللہ تعالیٰ تو واحد و یکتا ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں اور میں اس چیز ہے بیزار ہوں جس کو تم اللہ تعالیٰ کے سابھ شریک کرتے ہو۔

حضرت عبد الله بن عمروے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری طرف ہے لوگوں کو پہنچاد و خواہ وہ ایک ہی آیت ہو۔

محمد بن کعب قرطنی کاقول ہے کہ جس شخص کو قرآن پہنچ گیا، اس نے گویا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کرلی اور آپ سے قرآن سن لیا۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند هلوي ۲۸۳، ۲/۲۵۳، مظهري ۲۲۹ س

# ابلِ كتاب كاآپ كو پهچاننا

٢٠ الله فَيْنُ النَّيْنُهُمُ الْكِتْبَ يَعُرِ فُونَهُ كُمَا يَعُرِ فُونَ ابْنَاءَهُمُ مِرِ اللهُ فَيْنَ النَّاءَهُمُ مَرَ اللهُ اللهُ فَيْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مَ لَا يُؤْمِنُونَ ٥ جَن لوگوں کو بم نے کتاب دی ہے وہ اس (رسول صلی الله علیه وسلم) کو ایسا

ی پہچانتے ہیں جیسا کہ وہ اپنی اولاد کو پہچانتے ہیں ۔ حن لوگوں نے اپنے آپ کو .

خسارے میں ڈال رکھاہے ، وہ تو ایمان مہیں لائیں گے۔

آفضر می کے:

اس آیت میں مشر کمین کے اس قول کی تردید ہے کہ ہم نے یمبود و نصاری سے تعقیق کرلی، کوئی بھی آپ کی نبوت و رسالت کی گواہی مہمیں دیتا۔ چنانچ ارشاد فرمایا کہ یہ اہل کتاب اس قرآن اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو بالکل اسی طرح جانتے پہچانتے ہیں جس طرح وہ بہت سے بچوں میں اپنی اولاد کو پہچان لیتے ہیں کیو نگہ آپ کا بورا حلیہ مبارک، آپ کا اصلی وطن، آپ کا جرت کے بعد کا وطن، آپ کی امت کے اوصاف، آپ کی عادات و اخلاق و غیرہ کا ایسا تفصیلی ذکر ان کی کتابوں میں موجود ہے کہ اس کے بعد کسی شک وشبہ کی گنجائش ہمیں رہتی ۔ لہذا اس بات کا کوئی امکان مہمیں کہ جو شخص توریت و انجیل کو پڑھتا ہو اور ان پر ایمان رکھتا ہو وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کو نہ بہچانے ۔ السبۃ یہ لوگ حسد، کمز، آبا، و اجداد کی تقلید اور حب جاہ و مال میں صلی اللہ علیہ و سلم کو نہ بہچانے ۔ السبۃ یہ لوگ حسد، کمز، آبا، و اجداد کی تقلید اور حب جاہ و مال میں

گرفتار ہونے کی بنا پرآپ کی نبوت ور سالت کا انکار کرتے ہیں۔

حضرت زید بن سعنہ اہل کتاب میں ہے ہیں۔ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو توریت و انجیل میں بیان کردہ اوصاف ہی کے ذریعہ پہچاناتھا۔ صرف ایک وصف ایساتھا جس کی ان کو تصدیق نہیں ہو سکی تھی اور وہ یہ کہ آپ کا حلم آپ کے غصہ پر غالب ہوگا۔ چنا پخہ انہوں نے آپ کی خدمت میں پہنچ کر بخربہ کیا تو یہ صفت بھی آپ میں بوری طرح پائی اور اس وقت مسلمان ہوگئے۔

آخر میں فرمایا کہ یہ اہل کتاب آپ کو بوری طرح پہچاننے کے باوجود اسلام نہمیں لاتے ۔ یہ اپنے ہاتھوں اپنے آپ کو ہلاک کر رہے ہیں اور خسارے میں پڑے ہوئے ہیں ۔ اپنے ہاتھوں اپنے آپ کو ہلاک کر رہے ہیں اور خسارے میں پڑے ہوئے ہیں ۔ (معارف القرآن ۲۹۵-۲۹۲) ۳)

#### الثديرافتراء باندهنا

٢١ - وَمَنُ اَظْلَمُ مِشَنِ افْتَرىٰ عَلى اللّٰهِ كَذِبّا اَوْكَذَّبَ بِالْيَهِ ﴿ اِنَّهُ ﴾
 لاَيُفُلِحُ الظّلِمُونَ ٥

اور اس سے بڑھ کر کون ظالم ہو گاجو اللہ تعالیٰ پر جھوٹ باندھے یااس کی آیتوں کو جھٹلائے ۔ بیشک ایسے ظالم فلاح نہیں پاتے ۔

تشری جے سے سے سے سے سلم اللہ بن سلام ، باتی اہل کتاب ہوب بھی مشرکوں سے ملتے تو جان بوجھ کر سے سے صفرت عبداللہ بن سلام ، باتی اہل کتاب جب بھی مشرکوں سے ملتے تو جان بوجھ کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب کرتے ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جو نبوت کا جھوٹا دعویٰ کرے وہ بھی ظالم ہے اور جو بچے نبی اور اللہ تعالیٰ کی آیات کا انکار کرے وہ بھی ظالم ہے ۔ اب دونوں فریق میں سے جو ناحق پر ہے اس کی پہچان یہ ہے کہ ظالم کو فلاح نہ ہوگی ۔ پس اگریہ نبی جھوٹا ہے تو اللہ تعالیٰ کے وعدے کے مطابق یہ خود خراب و خستہ ہوجائے گا، قتل کر دیا جائے گا، اس کی جماعت تر بر ہوجائے گا، اس کی جماعت کے ہاتھ سے جو نہایت کرور اور اپست حالت ذلیل و مقبور ہو جاؤ گے ۔ حالانکہ اس نبی کی جماعت کے ہاتھ سے جو نہایت کرور اور اپست حالت ذلیل و مقبور ہو جاؤ گے ۔ حالانکہ اس نبی کی جماعت کے ہاتھ سے جو نہایت کرور اور اپست حالت فریں ہے ، بظاہر نتہاری ذلت و رسوائی کا کوئی امکان نہیں ۔

سبحان الله! آنحضرت صلی الله علیه وسلم کی صداقت کی اس سے بڑھ کر اور کیا پیشن گوئی ہو گی جس کے مطابق آپ کامیاب و کامران ہوتے گئے اور مخالفین و معاندین ذلیل و خوار ہوتے گئے ۔ (حقانی ۲/۳۲۳)

# مشركين كاانجام

٢٣،٢٢ وَيُوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيُعاً ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِيْنَ اَشُرَكُواۤ اَيُنَ مَثَرَكَا وُكُواۤ اَيُنَ مُ شُرَكَا وُكُمُ الَّذِيْنَ كُنُتُمُ تَرُعُمُ وَنَ ٥ ثُمَّ لَمُ تَكُنُ فِتُنَتُهُمُ الِّا اللهِ وَبِنا مَا كُنآ مُشُرِكِيْنَ ٥ أَنُظُرُ كَيْفَ كَذَبُوا كَانُ قَالُوْا وَاللهِ وَبِنا مَا كُنآ مُشْرِكِيْنَ ٥ أَنُظُرُ كَيْفَ كَذَبُوا عَلَى اَنْفُرِهِمْ وَضَلَّ عَنُهُمُ مَّاكَانُوا يَفْتَرُ وُنَ ٥ عَلَى اَنْفُرِهِمْ وَضَلَّ عَنُهُمُ مَّاكَانُوا يَفْتَرُ وُنَ ٥

اور جس دن بم ان سب کو جمع کریں گے (اس دن) پھر بم مشرکوں ہے کہیں گے کہ تہمارے وہ شریک (معبود) کہاں بیں جن کے معبود ہونے پر تم گھمنڈ کرتے تھے۔ پھران کی کچھ بھی چالا کی نہ چلے گی سوائے اس کے کہ وہ کہیں گے کہ قسم ہے اللہ کی جو ہمارا رب ہے ،ہم تو کسی کو بھی (اللہ کا) شریک مہیں مشمراتے تھے۔ (اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) ذراان کو دیکھے تو کہ کس طرح وہ اپنے آپ پر جھوٹ ہو لئے اور ان کی تمام فتنہ پر دازیاں غائب ہو گئیں۔

تعشری کے:

وہ دن یاد رکھنے کے قابل ہے جس میں ہم ان سب مشرکوں اور ان کے بنائے ہوئے معبودوں کو جمع کریں گے، پھر سرزنش کے طور پرہم مشرکوں ہے کہیں گے کہ تہبارے وہ شریک کہاں بیں جن کے بارے میں تم دعویٰ کیا کرتے تھے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک بیں اور جن کو تم اپنا مدد گار اور کارساز مجھتے تھے ۔ آج الیی شخی اور مصیبت کے وقت وہ کہاں چلے گئے ۔ تم اپنے ان معبودوں کو بلاؤ تاکہ وہ تہباری سفارش کریں ۔ پھر جب قیامت کے روز، مشرکین اپنے لئے عذاب اور اہل توحید کے لئے نجات کو دیکھیں گے تو اس وقت وہ شرک سے نفرت و بیزاری ظاہر کریں گے اور اپنے شرک کو چھپانے کے لئے اپنے پروردگار کی جھوٹی قسم کھاکر اس کے سواکھ نہ کہیں گے کہ دنیا میں ہم مشرک نہ تھے ۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند هلوي ۴۵۵/۲)

اس وقت الله تعالیٰ اپنی قدرت کاملہ ہے ان کے موہنوں پر مہر سکوت نگادے گااور ان کے ہاتھ پاؤں کو حکم دے گاکہ تم شہادت دو کہ یہ لوگ کیا کیا کرتے تھے۔ پھر کسی کو جرآت نہ ہو گی کہ وہ کوئی بات چھپائے یا جھوٹ ہولے، جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہے:

اور اس روز وہ اللہ تعالیٰ ہے کوئی بات نہ چھپاسکیں گے اور اس روز وہ اللہ تعالیٰ ہے کوئی بات نہ چھپاسکیں گے

## مشركين كى بدنصيبي

اور ان میں ہے ایسے بھی ہیں جو آپ کی طرف کان لگاتے ہیں اور ہم نے ان کے دلوں پر پردے ڈال رکھے ہیں تاکہ وہ اس کونہ مجھے سکیں اور ان کے کانوں میں ڈاٹ لگار کھی ہے اور اگر وہ تمام نشانیاں بھی دیکھ لیں تب بھی وہ ان پر ایمان نہ لائیں یہاں تک کہ جب وہ آپ کے پاس آتے ہیں تو آپ ہے جھگڑا کرتے ہیں ۔ کافر کہتے ہیں کہ یہ تو محض پہلے لوگوں کے قصے ہیں اور وہ اس سے اور وں کو بھی روکتے ہیں اور وہ اس کے اور وں کو بھی روکتے ہیں اور خود بھی رکتے ہیں اور وہ اپنے آپ ہی کو ہلاک کر رہے ہیں اور وہ اس کو مجھے نہیں۔

أَكِنَةً: جاب - بردے - واحد كِنَانَ

يُفْقُهُولاً: وهاس كو تمجيحة بين - وهاس كوجانية بين - فِقة كے مضارع

أَذَانِهِمْ: ان ككان - واحد أُونَّنَ

وَقُوا أَ: بوجه - بهراين - دُاث

أُسَاطِيْرٌ: كمانيال - بسند باتين - من گھڑت - واحد اسطورة

يَنُهُوُنَ : وه منع كرتے بيں ۔ وه روكتے بيں ۔ نُهُنُ كَے مضارع يُنْ نُونَ : وه پچر جاتے بيں ۔ وه دور رہتے بيں ۔ 'نُانُ كَے مضارع

فیمانی مزول : کلبی نے بیان کیا کہ ایک مرتبہ ابوسفیان بن حرب، ابوجہل بن ہشام، ولید بن مغیرہ، نظر بن حارث، عتبہ بن ربعیہ، شیبہ بن ربعیہ، امیہ بن خلف اور حارث بن عامر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس جمع ہو کر قرآن مجید سننے گئے ۔ پھر سب نے نظر بن حارث بن عامر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس جمع ہو کر قرآن مجید سننے گئے ۔ پھر سب نے نظر بن حارث ہے ہو چھا کہ اے ابو قتبلیہ، محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کیا کہہ رہے ہیں ۔ نظر نے کہا کہ مجھے تو معلوم نہیں کہہ سکتا کہ وہ اپنی زبان کو معلوم نہیں کہ کیا کہہ رہے ہیں ۔ میں اس سے زیادہ کچھے نشیاں کہہ سکتا کہ وہ اپنی زبان کو بلاتے ہیں ۔ اور اگلے لوگوں کی کہانیاں بیان کرتے ہیں، جسے گزشتہ اقوام کے قصے میں تم ہے یہاں بیان کرتابوں، ابوسفیان نے کہا کہ میرے خیال میں تو وہ بعض باتیں چ کہتے ہیں ۔ ابوجہل نے کہا کہ ہرگز نہیں تم ان کی بات کے بچا ہونے کا اقرار نہ کرو ۔ ہمیں مرنا قبول ہے مگر ان پر ایمان لانا قبول نہیں ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ (مظہری ۲۵۳ س)

تشریکے: ان آیتوں میں ان لوگوں کاذکرہے جو ہدایت حاصل کرنے اور حق کو قبول کرنے کے لئے بہیں بلکہ اعتراض اور عیب جوئی کی غرض ہے اس کلام المیٰ کو کان لگا کر سنتے ہیں جس کی آپ تلاوت کرتے ہیں ۔ ان کے عناد و سرکشی کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں پر پردے ڈال دئے ہیں تاکہ وہ اس کلام کو مجھ نہ سکیں اور ان کے کانوں میں بہرا پن پیدا کر دیا ہے تاکہ وہ قرآن کو نہ سن سکیں ۔ اب اگرچہ وہ اللہ تعالیٰ کے دلائل اور نشانیوں کو د مکھتے ہیں لیکن چونکہ نہ انہیں عقل ہے اور نہ انصاف ہے کام لیتے ہیں اس نئے وہ ایمان نہیں لائیں گے ۔ اگر ان میں ذرا المبین عقل ہے اور نہ انصاف ہے کام لیتے ہیں اس نئے وہ ایمان نہیں لائیں گے ۔ اگر ان میں ذرا جمی بھلائی کی صلاحیت ہوتی تو اللہ تعالیٰ انہیں سننے اور سمجھنے کی تو فیق دے دیتا ۔

جب یہ لوگ آپ کے پاس آتے ہیں تو باطل تاویل کرکے حق کے بارے میں بحث و مخیث شروع کر دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ آپ جو کچھ وجی کے نام سے پیش کر رہے ہیں یہ تو پہلے لوگوں کی کتابوں سے منفول ہے ۔ ایسے بے بنیاد شکوک و شبہات پیدا کر کے یہ لوگ دوسروں کو بھی قرآن سے دور رکھتے ہیں اور خود بھی اس سے دور رہتے ہیں ۔ ان کی ان ناپاک کوششوں سے بھی قرآن سے دور رکھتے ہیں اور خود بھی اس سے دور رہتے ہیں ۔ ان کی ان ناپاک کوششوں سے بھی قرآن میں حق کو کوئی نقصان پہنچ سکتا ہے اور نہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو ۔ پس اس طرح بحمداللہ نہ تو دین حق کو کوئی نقصان کر رہے ہیں اور اپنے آپ ہی کو ہلاک و ہر باد کر رہے ہیں ۔

(ابن کثیر۱۲۷)

### حشرمیں کفِافسوس ملنا

٣٠،٢٠ وَلُوْ تَرَاكَ إِذُ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوْا يَلْيُتَنَا نُرَدُّ وَلَا النَّارِ فَقَالُوْا يَلْيُتَنَا نُرَدُّ وَلَا النَّارِ فَقَالُوا يَلْيُتَنَا نُرَدُّ وَلَا الْمُوْءِ مِنْيُنَ ٥ بَلِ بَدَا لَهُمُ مَا كَانُوا يُخَفُونَ مِنَ الْمُورُدُّ وَالْمُوا عَنْهُ مَا كَانُوا يُخَفُونَ مِنْ قَبْلُ ﴿ وَلُورُدُّ وَالْمَانُهُوا عَنْهُ وَالْمَانُهُوا عَنْهُ وَالْمَانُهُمُ لَكُذِبُونَ ٥ وَقَالُوا إِنْ هِيَ اللَّا حَيَاتُنَا الدَّنْيَا وَمَا فَاللَّوْ اللَّا مَا اللَّانُيَا وَمَا نَحُنْ بِمَبْعُوثِينَ ٥ وَلُو تَرَى اللَّهُ وَيَالُوا عَلَى رَبِّهِمُ ﴿ قَالُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَى رَبِّهُمُ ﴿ وَلَوْ تَرَاكَى اللَّهُ وَقَالُوا عَلَى رَبِّهُمُ ﴿ قَالُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَى رَبِهُمُ ﴿ وَلَا لَكُنُ وَقُوا عَلَى رَبِهُمُ ﴿ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَى رَبُّهُمْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ ولَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ اللّه

بِمَاكُنْتُمُ تَكُفُّرُونَ ٥

اور اگرآپ ان کواس وقت دیکھیں، جب ان کو دوزخ کے پاس کھڑا کیا جائے گاتو وہ کہیں گے کہ کاش جمیں دنیا میں پھر بھیج دیا جائے اور بم لپنے رب کی آیتوں کو نہ بھٹالا ئیں اور مومنوں میں ہے ہو جائیں۔ بلکہ جس چیز کو وہ اس ہے چہلے چھپاتے تھے وہ ان کے آگے آگئ اور اگر ان کو (دنیا میں) واپس بھیج بھی دیا جائے تب بھی وہ وہ ی کام کریں گے جس ہاں کو منع کیا گیا تھا اور بلاشہ وہ جھوٹے بیں اور وہ کہتے ہیں کہ بماری تو بس یہی دنیا کی زندگی ہے اور مرنے کے بعد بم اٹھائے مہیں جائیں گے اور اگر آپ ان کو اس وقت دکھیں جب وہ لیت رب کے سامنے کھڑے کئے جائیں گے، اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ کیا یہ لیت رب کے سامنے کھڑے کئے جائیں گے، اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ کیا یہ (قیامت) کے مہیں ہے، وہ جواب دیں گے کہ قسم ہے لینے پروردگار کی ہاں (قیامت) کے مہیں ہے، وہ جواب دیں گے کہ قسم ہے لینے پروردگار کی ہاں (یہ کے ہے) اللہ تعالیٰ فرمائے گا تو مچر لینے کفر کے بدلے میں عذاب (کا مزہ)

و قِفُوا: وه كرے كئے كئے ۔ وَقُفُ و وُتُونَ كے ماصنى بجول ۔

وه ان ير ظاهر بو گيا + وه ان ير كفل گيا -

يُلَيْتِنَا: اكاش،م-

بَدَالُهُمْ:

السنة وه واپس ہوئے ۔ التبہ انہوں نے دو بار ہ کیا ۔ عُوْدٌ سے ماصنی ۔

لَعُادُوا:

بِمُبَعُوْثِينَ ؟ قَبروں سے اٹھائے جانے والے ۔ دو بارہ زندہ کئے جانے والے ۔ بَعْثُ سے اسم مفعول ۔

فَذُوْقُوا: پس تم حکھو۔ ذَوْقُ ہے امر۔

گفتری :
قیامت کے روز کفار جب دوزخ کے سلمنے کھڑے کئے جائیں گے اور وہ اس کے طوق و سلاسل اور ہولناک مناظر دیکھیں گے تو اظہار تاسف کریں گے اور دنیامیں دو ہارہ آنے کی آرزو کریں گے اور کہیں گے کہ اب دنیامیں جاکر ہم ایمان لائیں گے، نیک اعمال کریں گے اور الثہ تعالیٰ کی آیتوں کو منہیں جھٹلائیں گے ۔ پس ان کا دنیامیں دو ہارہ آنے کی آرزو کرنا ایمان کے ساتھ رغبت و محبت کی بنا پر بنہیں بلکہ وہ دنیامیں جس عذاب کے منگر تھے، اس کو اپنی آنکھوں کے ساتھ دیکھ کر خوف زدہ ہیں اور ان کو یقین ہو گیا ہے کہ اب لینے کفرو الکار کی سزا ملے گی ۔ اس ساتھ دیکھ کر خوف زدہ ہیں اور ان کو یقین ہو گیا ہے کہ اب لینے کفرو الکار کی سزا ملے گی ۔ اس کو دو ہارہ پیدا کر کے ان کو اس میں بھیج بھی دیاجائے تب بھی یہ لوگ گفری کریں گے کیونکہ کفرو کو دو ہارہ پیدا کر کے ان کو اس میں بھیج بھی دیاجائے تب بھی یہ لوگ گفری کریں گے کیونکہ کفرو گئریب اور بدی و شرارت ان کے خمیر میں داخل ہے اور ان کایہ کہنا کہ اب بم تگذیب بنہیں کریں گے گوری کا خرف کی اللہ تعالیٰ کی آیتوں کی گئریب و استہزاء وغیرہ سب اس وقت تک ہے جب تک کہ آخرت کی سزا کا ہولئاک و ہوشربا منظر سامنے نہیں ۔ جس وقت دور خ کی ذراسی بھی ہوالگ جائے گی تو ان معاندین و منکرین کی ساری شخی اور اکر فوں جاتی رہ عائی دین و منکرین کی ساری شخی اور اکر فوں جاتی رہ ہی ۔

پیرفرمایا کہ یہ لوگ ہے ہیں کہ زندگی تو صرف یہی دنیا کی زندگی ہے۔ اس کے بعد نہ کوئی رزندگی ہے اور نہ ہم دو بارہ زندہ کئے جائیں گے ۔ کاش آپ اس وقت ان کو دیکھ سکتے جب وہ باز پرس اور جواب دہی کے لئے اپنے رب کے سلمنے مالوس کھڑے ہوں گے اور اللہ تعالیٰ ان سے فرمائے گا کہ کیا یہ روز قیامت حق نہیں، کیا یہ عذاب اور حساب و کتاب حق نہیں اور کیاموت کے بعد دو بارہ زندہ ہوناحق نہیں، تم تو دنیامیں اس کا انکار کرتے تھے ۔ وہ جواب دیں گے کہ باں قسم ہے ہمارے رب کی یہ تو تی ہونے کا قسم ہے ہمارے رب کی یہ تو تی ہونے کا اقرار کرلیا ہے جس کا دنیامیں تم انکار کرتے تھے ۔ پس اب تم لینے کفرو انکار کا مزہ حکیھو۔ اس کے بعد ان کو دوز خمیں ڈال دیا جائے گا۔ (ابن کثیر ۱۳۸۸)

#### دنياكي حقيقت

بیشک وہ لوگ تو نقصان میں رہے جہوں نے اللہ تعالیٰ سے ملنے کو جھٹاایا یہاں تک کہ جب ان پر دفعاً قیامت آئینچ گی تو وہ پکار اٹھیں گے کہ ہائے افسوس ہماری اس کو تاہی پر جوہم نے (قیامت کے ہارے میں) کی اور وہ اپنے بوجوں (گناہوں) کو اپنی پیٹھوں پر لادے ہوئے ہوں گے ۔ خوب سن او! وہ بہت ہی برابوجھ ہو گاجس کو وہ اٹھائے بھریں گے اور دنیا کی زندگی تو کھیل ہمت ہی برابوجھ ہو گاجس کو وہ اٹھائے بھریں گے اور دنیا کی زندگی تو کھیل تماشے کے سواکچے بہتیں اور آخرت کا گھر تو ان کے لئے بہتر ہے جو پر ہمیز گار ہیں کیا تم سمجھتے بہیں۔

ملاقات ہے۔ ملنے ہے۔

یو. کافی ۔ تحقیق ۔ کبھی ۔ اسم بھی ہے حرف بھی ۔ ماصنی اور مضارع دونوں پر آتا

الشَّاعَةُ: كُورى - وقت - قيامت

بُغْتَةً: كايك ايك دم اچانك

أَوْزُ ارَ هُمْ: ان كي بوجه -ان كي كناه

فُطْهُوْرِ هِمْ: ان كَيْتُمْسِ-ان كَيْسَي

سُسَاءُ: وہ براہے۔ مُؤدِّے ماصلی ۔ فعل ذم ہے۔

تشریک: کافرچونکہ قیامت اور جنت و دوزخ کااور مرنے کے بعد دوبارہ زندہ کرکے اٹھائے جانے کااور اللہ تعالیٰ کے سامنے حساب و کہآب کے لئے پیش ہونے کا انکار کرتے تھے، اس لئے یہ لوگ نامراد اور خسارے میں رہیں گے ۔ یہاں تک کہ جب یکا یک قیامت آجائے گی تو یہ اپنی

کو تاہی پر ندامت و ماہوی کا اظہار کریں گے ، پھر قیامت کے روز جب یہ قبروں سے نگلیں گے تو اپنی پیٹھوں پر اپنی بداعمالیوں کے بوجھ لادے ہوئے ہوں گے ، جن سے ان کی کریں جھکی ہوئی ہوں گی اور وہ بہت ہی برابوجھ ہوگا۔

اس مصیبت کی اصل وجہ یہ ہے کہ یہ لوگ یہ تھے ہوئے تھے کہ اس دنیادی زندگی کے سواکوئی اور زندگی ہمیں ۔ حالانکہ دنیاوی زندگی چندروزہ کھیل تماشے کے سواکچے ہمیں اور کھیل تماشے پر فریفتہ ہونا ہے عقلوں اور نا بچھوں کا کام ہے ۔ السبۃ آخرت کا گھر انہی لوگوں کے لئے بہتر ہم جو اللہ تعالیٰ ہے ڈرتے ہیں اور دنیا کے کھیل تماشوں اور اس کی لذتوں ہے بچے ہیں ۔ کیا تمہیں اتنی بھی عقل ہمیں کہ تم باقی اور ہمیشہ رہنے والی زندگی کے مقابلے میں ابو و لعب کو ترجے دیتے ہو ابن ابی حاتم سے غرہ بن قیس طانی کا بیان نقل کیا ہے کہ جب مومن قبر سے برآمد ہوگا تو اس کا نیک عمل حسین ترین شکل اور پاکیزہ ترین خوشبو کے ساتھ اس کے سامنے آگر کہ گاکہ تو اس کا نیک عمل حسین ترین شکل اور پاکیزہ ترین خوشبو کے ساتھ اس کے سامنے آگر کہ گاکہ حسین اور تیری خوشبو پاکیزہ بنائی ہے ۔ نیک عمل کے گاکہ میں دنیا میں بھی ایسا ہی تھا ۔ میں تہارا حسین اور تیری خوشبو پاکیزہ بنائی ہے ۔ نیک عمل کے گاکہ میں دنیا میں بھی ایسا ہی تھا ۔ میں تہارا نیک عمل ہوں ۔ میں مدت در از تک دنیا میں تیرے او پر سوار رہا ۔ آج تو بچھ پر سوار ہو جا ۔ بچر نیک عمل ہوں ۔ میں مدت در از تک دنیا میں تیرے او پر سوار رہا ۔ آج تو بچھ پر سوار ہو جا ۔ بچر رہوں کے یہ آیت تلاوت کی:

يُوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إلى الرَّحْمَٰنِ وَفَدُّاه (مورهُ مريم، آيت هم)

جس دن پر بمیزگاروں کو رحمان کے پاس مہمانوں کی طرح جمع کریں گے۔
اور کافر کا عمل مکروہ ترین شکل اور بدترین بڑکے ساتھ اس کے سامنے آئے گااور کجے گاکہ کیا تو گجھے نہیں جانتا ۔ کافر کجے گا نہیں ۔ مگر اتنی بات جانتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے تیری شکل بہت مگروہ اور تیری بوب سے گندی بنائی ہے ۔ عمل کجے گاکہ میں دنیامیں بھی ایساہی تھا۔ میں تیرا برا عمل ہوں دنیامیں تو مدت دراز تک مجھ پر سوار رہا ۔ آج میں بچھ پر سوار ہوں گا ۔ پھر راوی نے یہ آیت تلاوت کی:

وَهُمْ يَحْمِلُوْنَ اَوْزُ ارَهُمْ عَلَىٰ ظُهُورِ مِمْ

اور وہ اپنے بو جھوں (گناہوں) کو اپنی پیٹھوں پر لادے ہوئے ہوں گے۔

(مظهری ۲۵۷ - ۲۵۸،معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند هلوی ۴۵۸ - ۲)

### منكرين كي فطرت

٣٣،٣٣ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيُحُزُّنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ فَإِنَّهُمُ اللهِ يَجُحَدُونَ ٥ لَا يُكِزِّبُونَكَ وَلٰكِنَّ الظِّلِمِيْنَ بِايْتِ اللهِ يَجُحَدُونَ ٥ وَلَقَدُ كُنِّبُونَ كُلِيتِ اللهِ يَجُحَدُونَ ٥ وَلَقَدُ كُنِّبُونَ كُلِيتِ اللهِ يَجُحَدُونَ ٥ وَلَقَدُ كُنِّبُونَ كُلِيتُ رُسُلُ مِنْ قَبُلِكَ فَصَبَرُ وَا عَلَىٰ مَاكُذِبُونَ وَلَقَدُ وَلَقَدُ وَلَقَدُ وَلَقَدُ اللهِ ٤ وَلَقَدُ وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمْتِ اللهِ ٤ وَلَقَدُ جَاءَكُ مِنْ نَبُاءِى الْمُرْسَلِيْنَ ٥ جَاءَكُ مِنْ نَبَاءِى الْمُرْسَلِيْنَ ٥

(اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) ہم جانتے ہیں کہ آپ کو ان کی ہاتوں ہے رنج ہوتا ہے ۔ سووہ آپ کو مہیں جھٹلاتے بلکہ یہ ظالم تو اللہ تعالیٰ کی آیتوں کا انکار کرتے ہیں ۔ اور آپ سے پہلے بھی بہت ہے رسول جھٹلائے جا چکے ہیں ۔ پس وہ جھٹلائے جانے پر اور ایڈ ادئیے جانے پر صبر کرتے رہے یہاں تک کہ ان کے باس ہماری مدد آگئی اور اللہ تعالیٰ کی باتوں کو کوئی مہیں بدل سکتا اور اللہ کچھ رسولوں کے حالات آپ کو ہی جگے ہیں ۔

يَجُحُدُونَ: وه الكاركرتي بين - بَخْذُ جُودُنَ مضارع -

اُو دُوا: ان كوايذادى كئى -ان كوتكليف دى كئى - إُيذاً. عاصى مجهول -

مُبَدِّلُ: تبديل كرنے والا يُتبد يل كا عاصم فاعل -

نُبِّاءِی: خبر - اطلاع - واقعہ - نُبا ؒ - ایسی خبر کو کہتے ہیں جو اہمیت و عظمت والی ہونے کے ساتھ ساتھ ایسے ذرائع سے حاصل ہوئی ہو جن سے اس کی صحت کا یقین ہو جائے یا کم از کم گمان غالب ہو جائے ۔

تشری کے مشرکین آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو قیامت اور وہاں کے حساب و کتاب کے بارے میں بھٹلاتے تھے۔اس ہے آپ کو رنج ہو تاتھا۔ یہاں اللہ تعالیٰ نے آپ کی تسلی اور اطمینان خاطر کے لئے فرمایا کہ منکرین کا آپ کو جھٹلانا اور اس پر آپ کا رنجیدہ ہونا ہمیں معلوم ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ وہ آپ کو مہنیں بھٹلاتے کیونکہ آپ کو تو وہ پہلے ہی سے صادق و امین مجھتے تھے، بلکہ وہ تو اللہ تعالیٰ کی آیتوں کو جھٹلاتے ہیں۔اس لئے کہ رسول کی تکذیب در اصل اس کی تکذیب ہوسے اس کی تکذیب ہوسال اس کی تکذیب ہوسے ہے۔ جس نے اس کو رسول بنایا۔

پیر فرمایا کہ جس طرح آپ کی قوم نے آپ کی تکذیب کی اسی طرح سابقہ پیغمبروں کی قوموں نے ان کی تکذیب کی اسی قرموں نے ان کی تکذیب و ایذا و موں نے ان کی تکذیب کی تھیں پہنچائی گئی تھیں ۔ انہوں نے اپنی تکذیب و ایذا رسانی پر صبر کیایہاں تک کہ ان کو ہماری طرف سے مدد پہنچ گئی اور وہ منکرین و مکذبین پر غالب آگئے، حالانکہ وہ بے سروسامان تھے ۔ پس آپ بھی منکرین و مکذبین کی مخالفت سے تنگدل نہ ہوں کیونکہ پیغمبروں کی مخالفت قدیم دستور ہے کوئی نئی بات نہیں ۔ لہذا آپ ان کی تکذیب پر صبر کیونکہ پیغمبروں کی مخالفت قدیم دستور ہے کوئی نئی بات نہیں ۔ لہذا آپ ان کی تکذیب پر صبر کیونکہ بینا ہوں ان پر غالب کر دے گا اور آپ کی تکذیب کرنے والے ہلاک و بر باد ہو جائیں گے ۔ اللہ تعالیٰ آپ کو بھی ان پر غالب کر دے گا اور آپ کی تکذیب کرنے والے ہلاک و بر باد ہو جائیں گے ۔ اللہ تعالیٰ نے آپ سے فتح و نصرت کے جو وعدے کئے ہیں وہ سب بورے ہوں گے ۔ اس لئے کہ بہاڑ اپنی جگہ سے ٹل سکتے ہیں مگر اللہ تعالیٰ کی باتوں اور وعدوں کو کوئی نہیں بدل سکتا وہ اس پر قادر ہے کہ قلیل کو کثیر پر غالب کر دے ۔

(حقانی ۲/۳۲۵، ۳۲۵ / ۲، مظہری ۲۵۹، ۲۷۰ / ۳)

#### ہدایت سے محرومی

٣٩،٣٥- وَإِنْ كَانَ كَبُرُ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنُ تُبْتَغِي نَفَقا فِي الْاَرْضِ اَوْسُلَّمًا فِي الشَّمَاءِ فَتَاتِيهُمْ بِاَيَةٍ ، وَلُو شَاءٌ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَى فَلاَ تَكُونَنَ مِنَ الْهُدَى فَلاَ تَكُونَنَ مِنَ الْهُدَى وَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْهُدَى وَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْهُدَى وَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُوتَى الْجُهِلِيْنَ وَ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الَّذِيْنَ يَسْمَعُونَ يَوَالْمَوْتَى يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ ثُمْ اللَّهُ ثُمْ اللَّهُ ثُمْ اللَّهُ ثُمْ اللَّهُ ثُمْ اللَّهُ ثُمْ اللَّهُ مُونَ ٥

اور (اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) اگر ان کی روگر دانی آپ پر شاق گزرتی ہے تو اگر آپ ہے ہوسکے تو زمین میں کوئی سرنگ تلاش کر کے یا آسمان کے لئے سیڑھی پیدا کر کے ان کو کوئی معجزہ لادیں ۔ اور اگر اللہ تعالیٰ کو منظور ہو تا تو ان سب کو ہدایت پر جمع کر دیتا ۔ سو آپ ہر گزنادانوں میں سے نہ بننا (کہ عذاب کی جلدی کرنے لگو) بیشک (نصیحت کو تو) وہی مانتے ہیں جو (دل کے کانوں ہے) سن سکتے ہوں ۔ (کفار تو همرد ہے ہیں) اور مُردوں کو تو اللہ تعالیٰ زندہ کر کے اٹھائے گا۔ ہیمروہ سب اسی کی طرف لوٹائے جائیں گے ۔

تُحَبِّرُ: وه (مرتبه مین) برابوا - وه بزرگ بوا - بَرَبُرُهُ كُبُرُو كِبَارُةُ سے ماضی - تَبْتَغِی: تو چاہتا ہے تو تلاش كرتا ہے - إبْتِغَا بِئے مضارع - تو چاہتا ہے تو تلاش كرتا ہے - إبْتِغَا بِئے مضارع - سرنگ - تنگ راسته - جمع اُنفَاقُ مُسَلِّمًا : سرخی - زینہ - جمع سَلَامٌ وسُلَامٌ \*

فشمان نزول: مشركين و منكرين آنحصرت صلى الله عليه وسلم سے وقر افوق امتحان كے طور ير معجزات كاسوال كرتے رہتے تھے۔ الله تعالىٰ كاطريقة يه نہيں كه لوگوں كے كہنے پر معجزہ ظاہر كيا جائے ۔ اسى لئے جب حارث بن عامر بن نوفل بن عبد مناف چند كفار كے ساتھ آپ كى خدمت ميں حاصر ہوكر كسى معجزہ كا خواستگار ہوا تو الله تعالىٰ نے اس كو ظاہر نه فرما يا اس لئے وہ جماعت اس وقت ايمان نه لائى ۔ يه بات آپ پر شاق گزرى ۔ اس پر يه آيت نازل ہوئى ۔ (حقانى ۲/۳۲۵) تفشر تركى : آنحضرت صلى الله عليه وسلم كو قوم كے مسلمان ہونے كى رغبت حرص كى حد تك تشر تركى : آنحضرت صلى الله عليه وسلم كو قوم كے مسلمان ہونے كى رغبت حرص كى حد تك بي خي مقرد كى ايمان ہے روگردانى آپ كو بہت شاق گزرتى تھى ۔ اسى لئے جب وہ آپ ہے كوئى معجزہ طلب كرتے تو آپ ئہد دل ہے خواستگار ہوتے كه الله تعالىٰ آپ كے باتھ سے يہ معجزہ مؤد اركر دے تاكہ يه لوگ ايمان لے آئيں ۔

پس اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ اگر آپ کو ان کا اعراض کر ناگراں گزر تا ہے تو اگر آپ زمین میں کوئی سرنگ بنا سکتے ہوں اور اس کے ذریعہ زمین میں گلس کر ان کے لئے کوئی معجزہ کنودار کر سکتے ہوں یا آسمان پر چڑھنے کے لئے کوئی زسنہ بناکر اس کے ذریعہ آسمان ہے کوئی معجزہ لا کر ان کے سامنے ظاہر کر سکتے ہوں تو کر دو ۔ مطلب یہ ہے کہ آپ خود تو کوئی معجزہ پیش نہیں کر سکتے، اس لئے خوا مخواہ لینے آپ کو بے چین نہ کریں ۔ خواہ ان کا اعراض آپ کو کتناہی شاق گزرے، آپ اس لیے خوا مخواہ لینے آپ کو بیش نہیں نہ کریں ۔ نواہ ان کا اعراض آپ کو کتناہی شاق گزرے، آپ اس پر صبر کریں ۔ اللہ تعالیٰ کو ان کی ہدایت منظور نہیں ۔ اگر اللہ تعالیٰ چاہتا تو ان سب کو کسی چیفم بیا معجزات کے توسط کے بغیر شروع ہی ہے ہدایت پر متفق کر دیتا، مگر اللہ تعالیٰ اپنی مشیت و مصلحت کے پیش نظران کی ہدایت نہیں چاہتا ۔ اور اس کی مشیت و مصلحت سے کوئی دو سرا واقف نہیں اور نہ کسی اور کو اس کی مشیت میں دخل ہے ۔ اس لئے ان کے ہدایت نہ پانے پر آپ مضطرب نہ ہوں ۔

بلاشبہ آپ کی دعوت تو وہی لوگ قبول کریں گے جو سنتے ہیں اور حق کے طالب ہیں ورینہ

جن کے دل مردہ ہیں وہ کہاں کسی کی بات مانتے ہیں۔ ان کافروں کے دلوں پر تو اللہ تعالیٰ نے تالے ڈال دئے ہیں اور ان کے کانوں پر مہر نگادی ہے۔ اور ان کی آنکھوں پر پردے ڈال دئے ہیں۔ اس لئے یہ حق کو حق اور باطل کو باطل نہیں جانتے۔ اب یہ حکماً مردے ہیں، بھر ایک روز حقیقت میں مردے ہوں گے۔ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ سب مردوں کو زندہ کر کے اٹھائے گا۔ بھر سب اس کی طرف لوٹائے جائیں گے وہی ان کو کفر اور انکار کی سزادے گا۔ اس سے پہلے نہ وہ حق بات سنیں گے اور نہ حق کو مانیں گے۔ (مظہری ۲۶۱) میں)

### معجزه طلب كرنا

٣٩،٣٥ وَقَالُوا لَوُلاَ نُزِّلَ عَلَيُه اِيَة كُنِّ رَبِّهِ اقْلُ اِنَّ اللَّهَ قَادِرٌ عَلَىٰ اَنَ اللَّهَ قَادِرٌ عَلَىٰ اَنَ اللَّهُ قَادِرٌ عَلَىٰ اَنَ اللَّهُ قَادُولُ عَلَىٰ اَنَ اللَّهُ وَمَا مِنْ دَاْبَة فِي الْأَرْضِ وَلا طَلَيْرٍ يَطِيرُ بِجَنَا حَيْهِ إِلاَّ أَمَمُ اَمُثَالُكُمْ لَا اللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسُتَقِيمٍ ٥ وَاللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسُتَقِيمٍ ٥ وَاللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسُتَقِيمٍ ٥ وَاللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسَتَقِيمٍ ٥ وَاللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسَتَقِيمٍ ٥ وَاللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ عَلَىٰ عَرَاطٍ مُّسَتَقِيمٍ ٥ وَاللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ عَلَىٰ عَرَاطٍ مُّسَتَقِيمٍ ٥ وَاللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ عَلَىٰ عَرَاطٍ مُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ عَلَىٰ عَرَاطٍ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُنْ يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّ

اور (کافر) یہ بھی کہتے ہیں کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) پر ان کے رب کی طرف ہے کوئی نشانی کیوں ہمیں اتری ۔ (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) آپ کہہ دیجئے کہ بیشک نشانی نازل کرنے پر تو اللہ تعالیٰ بوری طرح قادر ہے، لیکن ان میں ہے بہت ہے لوگ (نشانی نازل کرنے کی مصلحتیں) ہمیں جانتے اور جو جاندار نمین پر چلتے بچرتے ہیں اور جتنے پر ندے اپنے دونوں بازؤں ہے اڑتے بچرتے ہیں وہ سب تمہاری طرح کے گروہ ہیں ۔ ہم نے کتاب (لوح محفوظ) میں کوئی چیز ہمیں چھوڑی ۔ بچرسب اپنے رب کے پاس جمع کئے جائیں گے اور جو لوگ ہماری نشانیوں کو جھٹلاتے ہیں وہ بہرے ہیں اور گو گئے ہیں ۔ اندھیروں میں (پڑے ہوئے) ہیں ۔ اللہ تعالیٰ جس کو چاہتا ہے ۔ گراہ کرتا ہے اندھیروں میں (پڑے ہوئے) ہیں ۔ اللہ تعالیٰ جس کو چاہتا ہے ۔ گراہ کرتا ہے اور جس کو چاہتا ہے ۔ گراہ کرتا ہے ۔ اور جس کو چاہتا ہے ۔ گراہ کرتا ہے ۔ اور جس کو چاہتا ہے ۔ گراہ کرتا ہے ۔ اور جس کو چاہتا ہے ۔ گراہ کرتا ہے ۔ اور جس کو چاہتا ہے سیرھی راہ پر ڈال دیتا ہے ۔

كَالَبَةِ إِنَّ عِلْنَهُ والا - چوپايه - مخلوق - دُبُّ و دُوَابٌ سے اسم فاعل - طَنْدِ إِنَّ مِنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله

سیر بِجَنَّا حُنِیمِ: اپنے دونوں بازؤں کے ساتھ ۔ اپنے دونوں پروں کے ساتھ ۔ بِجَنَّا حُنِیمِ: اپنے دونوں بازؤں کے ساتھ ۔ اپنے دونوں پروں کے ساتھ ۔

فر طنا: ہم نے کو تاہی کی ۔ہم نے مہیں چھوڑی ۔

ربط: گزشتہ آیات میں مشرکین کے فلاح نہ یانے اور ان کے عناد کا بیان تھا۔ پھر ان کی در د
انگیز حسرتوں کو بیان کیا گیاجو وہ قیامت کے روز د کیھیں گے۔ ان آیتوں میں منکرین و مشرکین کی
تکذیب کے جواب میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تسلی و تشفی کے لئے فرما یا کہ آپ ان کی
تکذیب سے رنجیدہ وافسردہ نہ ہوں۔ یہ لوگ آپ کی نہیں بلکہ اللہ کی تکذیب کرتے ہیں۔ آپ ان
کی فکر نہ کریں۔ ان کو اللہ تعالیٰ خود ہی سمجھ لے گا۔ آپ تو سالجۃ انبیاء کی طرح ان کی تکذیب پر صبر
کریں۔ جس طرح اللہ تعالیٰ نے ان کو غلبہ عطافر ما یا تھا اسی طرح وہ آپ کو بھی ان پر غالب فرمائے

تنظری کے: مشرکین کہتے تھے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ہمارا طلب کردہ معجزہ کیوں ہنیں نازل کیا گیا۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرمایا کہ آپ ان کو کہد دیجئے کہ اللہ تعالیٰ تو ایسا معجزہ اتار نے پر قادر ہے، جیسا وہ چاہتے ہیں لیکن اکثر لوگ یہ مہیں جانتے کہ اللہ تعالیٰ ان کاطلب کردہ معجزہ اتار نے کے بعد، اس کا انکار کرنے والوں کو بے و بن مہیں جانتے کہ اللہ تعالیٰ ان کاطلب کردہ معجزہ اتار نے کے بعد، اس کا انکار کرنے والوں کو بے و بن ساتھ ہو چکا ہے۔ ساتھ ہو چکا ہے۔

پیر فرمایا که زمین پر چلنے والے جانور اور ہوامیں اڑنے والے پر ندے بھی پیدا ہونے میں، مرنے میں، پیر زندہ ہو کر اٹھنے میں، غذاکی صرورت اور رزق کی طلب میں اور عافیت و مصیبت وغیرہ میں تہاری طرح امتیں، جماعتیں اور مختلف گروہ ہیں۔ محض معرفت الی کی وجہ سے تہمیں ان پر برتری حاصل ہے ورنہ فضیلت کی اور کوئی وجہ نہیں۔

اللہ تعالیٰ نے کتاب کے اندر کسی قسم کی کمی نہیں چھوڑی ۔ تمام دینی امور تفصیل یا اللہ تعالیٰ نے کتاب کے اندر کسی قسم کی کمی نہیں چھوڑی ۔ تمام دینی امور تفصیل یا الممال کے ساتھ قرآن کریم میں موجو دہیں ۔ اس کاعلم ہمد گیرہے ، ظاہر ہو یا بوشیدہ کوئی چیزاس کے علم سے باہر نہیں اور کوئی حیوان یاغیر حیوان ایسا نہیں کہ اس کااندراج لوح محفوظ میں نہ ہو۔ بھر

سب کو ان کے مالک کے پاس جمع کیا جائے گا۔

ابن ابی حائم ، ابن جریر اور بہمی نے حضرت ابوہریر ہی کا بیان نقل کیا ہے کہ قیامت کے روز تمام مخلوق اٹھائی جائے گی ۔ چو پائے ، کمیڑے ، مکوڑے اور پرندے سب ہی کاحشرہو گااور الله تعالیٰ کا انصاف اس حد تک بہنج جائے گا کہ اللہ تعالیٰ سینگوں والی بکری سے بغیر سینگ والی بکری کا بدلہ دلوائے گا ۔ پھر فرمائے گا تم سب مٹی بن جاؤ ۔ حقوق ادا ہونے کے بعد سب جانور مٹی بن جائو ۔ حقوق ادا ہونے کے بعد سب جانور مٹی بن جائو ۔ حقوق ادا ہونے کے بعد سب جانور مٹی بن جائو ۔ حقوق ادا ہونے کے بعد سب جانور مٹی بن جائوں ہے ہو جاتے تاکہ دوائی عذاب سے نجات ہو جاتی ۔ اس وقت کافر کہیں گے کہ کاش بم بھی مٹی ہو جاتے تاکہ دوائی عذاب سے نجات ہو جاتی ۔

حیوانات کاحشرباز پرس کی غرض ہے بہیں ہوگا بلکہ محض اس لئے ہوگا کہ ان کو دنیا میں جو تکلیفیں پہنچی تحمیں ان کاعوض اور بدلہ ان کو دلا یاجائے تاکہ اللہ تعالیٰ کاعدل ظاہر ہو جائے ۔

ہو تکلیفیں پہنچی تحمیں ان کاعوض اور بدلہ ان کو دلا یاجائے تاکہ اللہ تعالیٰ کاعدل ظاہر ہو جائے ۔

ہر فرما یا کہ جن لوگوں نے ہماری آیتوں کو جھٹلا یا وہ لینے جہل، قلت علم اور عدم فہم کے سبب بہرے اور گون کی طرح ہیں ۔ یہ لوگ کفر کی جہالت، ضد و عناد اور اسلاف پرستی کے اندھیروں میں پڑے ہوئے ہیں، اس لئے ان کی زبانوں پر کلمہ ، حق نہیں آتا ۔ الیہ لوگ سیدھے راستہ پر کیسے چل سکتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ ہی جس کو چاہتا ہے گراہ کر دیتا ہے اور جس کو چاہتا ہے سیدھے راستہ پر چلادیتا ہے۔ اس کئی کاہدایت یاب ہونا یا نہ ہونا اس کی مشیت پر موقوف ہے۔

(مظہری ۲/۲۱۲ / ۲۲۲ / ۲۲۱ سے ابن کشرا ۱۳۱ / ۲۲۲ ما ابن کشرا ۱۳۱ / ۲۱ سے ابن کشرا ۱۳ سے ابن کشرا ۱۳ / ۲۲ سے بھی سے بھی سے بھی سے بھی سے بھی سے بھی کی کو بلا ایت بیاب ہونا یا نہ ہونا اس کی مشیت کو بھی سے بھی سیدھے راستہ پر چلادیتا ہے ۔ ابن کسی کاہدایت یاب ہونا یا نہ ہونا اس کی مشیت کو موقوف ہے۔

# مصيبت ميں الله كو بكارنا

تعالیٰ کاشریک محمبراتے ہو (اس وقت) ان سب کو بھول جاؤگے۔

گریکشیف: پس وہ کھولتا ہے۔ پس وہ دور کرتا ہے۔ پس وہ بہٹاتا ہے۔ کشف کے مضارع ۔

تنگشوں کے: ہم بھول جاتے ہو۔ ہم فراموش کر دیتے ہو۔ نِسْیَانَ ہے مضارع۔

تعشری کے: عرب کے مشر کمین بتوں کو خدائی کار کن سمجھتے تھے۔ مگر جب ان پر کوئی مصیبت آ
پڑتی تو مدد کے لئے اللہ تعالیٰ ہی کو پکارتے اور اسی ہے دعامائگتے۔ یہاں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی

اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرمایا کہ آپ ان ہے کہہ دیجئے کہ جب ہم دنیا کی چھوٹی چھوٹی مصیبتوں میں گھر جاتے ہو تو مجبور ہو کر اسی خدائے واحد و یکتا اور بزرگ و بر تر کو پکارتے ہو جو

مصیبتوں میں گھر جاتے ہو تو مجبور ہو کر اسی خدائے واحد و یکتا اور بزرگ و بر تر کو پکارتے ہو جو

ہمارا اور تمام مخلوقات کا خالق و مالک ہے۔ اگر وہ چاہے تو ہمباری مصیبت دور کر دے اور چاہے

تو تمہیں مصیبت میں گر فرار رکھے۔ اس وقت تم لینے سب شرکا، کو بھول جاتے ہو، کیو نکہ تم

خوب جانتے ہو کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی تمہاری مصیبت دور نہیں کر سکتا۔ اسی طرح جب اللہ کا

عذاب تمہیں یکا یک آپکڑے یا چانک قیامت آجائے تو اس وقت بھی اللہ کے سواکوئی نہیں بچاسکتا

### كفاركى بدبختى

٣٣،٣٢ وَكُقُدُ اَرْسُلْنُا اللَّي أَمْمِ مِّنُ قَبُلِكَ فَاخَذُنْهُمْ بِالْبَاسَاءِ وَالضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ ٥ فَلُولاً إِذْ جَاءَهُمْ بَاسُنَا تَضَرَّعُوا وَلٰكِنُ قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيُطنُ مَا كَانُوْا نَعْمَلُونَ ٥ نَعْمَلُونَ ٥

اور الدبتہ ہم نے آپ سے پہلی امتوں کی طرف بھی رسول بھیجے ہیں۔ بھرہم نے ان کو شختی اور تکلیف میں مبتلا کیا کہ شاید وہ گڑ گڑانے لگیں۔ بھر جب ان پر ہماراعذاب آیا تو وہ کیوں نہ گڑ گڑائے۔ لیکن ان کے دل تو شخت ہو گئے تھے اور شیطان ان کو ان کے اعمال بد آراستہ کرکے دکھا تارہا۔

بُاسَاءِ: تنگدستی - مفلسی - فقر - نختی -الضَّرَّآءِ: تکلیف - نختی - مصیبت - قَسَتُ: وہ (دل) سخت ہوگئے۔ وہ سیاہ ہوگئی۔ قُدُو تُنے ماضی۔

رَبِیْنَ ؟: اس نے زینت دی۔ اس نے سنوارا۔ ٹرزیین سے ماضی۔

کنٹر شکح: گزشتہ آیتوں میں یہ بتایا گیاتھا کہ مصیبت کے وقت کفار بتوں کو چھوڑ کر اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ پھر وہ اپنی رحمت ہے ان کی مصیبت کو دور کر دیتا ہے۔ یہاں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے یہ بتایا گیا ہے کہ ان مشرکین سے بڑھ کر سیاہ دل قو میں بھی گزری ہیں جو مصیبت کے وقت بھی اللہ تعالیٰ کو بھول گئے تھے۔ جب انہوں نے تکذیب کی تو ہم نے ان کو فقر و تنگد ستی کے عذاب میں جگڑ لیا اور ان کو بیماری اور تکلیف میں جبلاً کر دیا تا کہ وہ ہمارے آگے گڑگڑا میں اور عاجزی کریں اور کفرو شرک سے تو بہ کریں۔ مگر ان سنگد لوں پر تنبیہ کا کوئی اثر نہیں ہوا۔ بھر جب ان کو عذاب میں جبلاً کیا گیا تو انہوں نے اس وقت بھی تو بہ نہیں کی،

کفارکی گرفت

کیو نکہ ان کے دل سخت ہو گئے تھے اور شیطان ان کے شرک و معاندت کے اعمال کو ان کی نگاہوں

کے سامنے اچھا بنا کر د کھار ہاتھا ۔ اگر وہ اس وقت گڑ گڑا کر توبہ کر لیتے تو ان کی مصیبت دور ہو جاتی

پھر جب انہوں نے اس نصیحت کو بھلادیا جو ان کو کی گئی تھی تو ہم نے ان پر ہر چیز کے دروازے کھول دیئے ، یہاں تک کہ جو نعمتیں ان کو دی گئی تھیں وہ ان پر اترانے گئے ، تو ہم نے ان کو یکا یک آپکڑا۔ پھر تو وہ بالکل ناامید ہو گئے ۔ پھر ظالم لوگوں کی جڑکٹ گئی ۔ اور سب تعریفیں اللہ تعالیٰ ہی کے لئے ہیں ، جو تمام عالم کارب ہے۔

ةً: يكايك - ايك دم - اچانك -

(حقانی ۲/۳۲۸) بن کشر ۱۳۲۸)

مُبُلِسُونَ : حرِت زدہ - ناامید - مانوس - إِبُلَاسُ سے اسم فاعل - دابرہ : جڑ - بنیاد - پکھاڑی

آتشری جب انہوں نے انبیاء علیہم السلام کے وعظ و نصیحت کو بالائے طاق رکھ دیا اور ہماری تنبیہ کو بھول گئے تو ہم نے امتحان و آزمائش کے لئے ان پرہرچیز کے در وازے کھول دیئے۔ غلہ اور میوے خوب پیداہوئے، تجارت و صنعت میں خوب کامیابیاں ہو ئیں ۔ غرض ان کوہر قسم کی خوشی اور کامیابیاں دی گئیں ۔ یہ سب اس لئے کیا گیا کہ وہ سختی اور تکلیف میں تو اللہ تعالیٰ کی خوشی اور کامیابیاں دی گئیں ۔ یہ سب اس لئے کیا گیا کہ وہ سختی اور تکلیف میں تو اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع مہیں ہوئے، شاید راحت و آرام میں ہی اس کی طرف رجوع کریں، مگر وہ پھر بھی ایمان نہ لائے کیو نکہ ان کے دل سخت ہوگئے تھے ۔ وہ سختی اور شکی کے زمانے کو اور پھر راحت و آرام کی طرف سے تنبیہ و آزمائش خیال مہیں کرتے تھے ۔ بلکہ ان کے دنوں کو اپنے گناہوں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے تنبیہ و آزمائش خیال مہیں کرتے تھے ۔ بلکہ ان کے خیال میں یہ سب ان کی بدتد ہری اور خود تد ہری کا نتیجہ تھا ۔

پس جب ان کی یہ حالت ہو گئی اور وہ ہماری نعمتوں پر اترانے گئے تو ان پر ہماری طرف سے نا گہانی بلا نازل ہوئی اور وہ ہر بھلائی سے ناامید ہوگئے ۔ پھروہ قومیں ہلاک و برباد ہو گئیں اور ان کی جڑی کٹ گئی ۔ (حقانی ۲/۳۹۸)

آیت کے آخر میں اس بات کا اشارہ ہے کہ جب مجرموں اور ظالموں پر کوئی عذاب و مصیبت آتی ہے تو یہ بورے عالم کے لئے ایک نعمت ہے، جس پر لوگوں کو اللہ تعالیٰ کا شکر اداکر نا چاہئے۔

قبادہ میں ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے کسی قوم کو اس وقت تک نہیں پکڑا جب تک کہ وہ اپنی نعمت میں بدمست نہیں ہوگئے۔ ابن عامر سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا کہ جب تم کسی کو د مکیمو کہ اس کے گناہوں کے باوجود اللہ تعالیٰ نے اسے د نیاوی عیش و تنعم دے رکھا ہے تو تم یقین کر لو کہ یہ اللہ تعالیٰ کی ڈھیل کا وقت گزار رہا ہے۔ بھرآپ نے یہی آیت تلاوت فرمائی:

فَكُمْ اَنْكُوْا مَا ذُكِرٌ وَابِهِ فَتَكُنَا عَلَيْهِمَ اَبُوَابُ كُلِّ شَكِي -پهرجب انہوں نے اس نصیحت کو بھلادیاجو ان کوکی گئی تھی تو ہم نے ان پر ہر چیزے دروازے کھول دیئے ۔ (ابن کثیر ۱۳۲)

### منكرين كوتتبسيه

٣٠،٣٦ قُلُ اَرُ ءُيْتُمُ إِنْ اَخَذَ اللَّهُ سَمُعَكُمُ وَابُصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ عَلَىٰ قَلُوبِكُمْ مَنَ إِلَهُ غَيْرُ اللَّهِ يُأْتِيْكُمْ بِهِ مَا أَنْظُرُكُيْفَ كَالِمَ مُعْرَفًا وَقَلُ اللَّهِ يَأْتِيْكُمْ بِهِ مَا أَنْظُرُكُيْفَ وَمَّ اللَّهِ يَأْتِيْكُمْ إِنْ اَلْتُكُمْ عَذَابُ مُعْرَفًا اللَّهُ بِغَنَةً اَوْ جَهُرَ لَا هَلُ يُهَلِكُ إِلاَّ الْقَوْمُ الظّلِيمُونَ وَ مَنَا اللَّهِ بَغْنَةً اَوْ جَهُرَ لَا هَلُ يُهَلِكُ إِلاَّ الْقَوْمُ الظّلِيمُونَ وَمِي الرَّاللَّةِ اللَّهُ بِغُنَةً اَوْ جَهُمَ اللهُ عليه وسلم ) آپ كمه ديجة كه بحلاد كيمو تو مي ، اگرالله الله على الله عليه وسلم ) آپ كمه ديجة كه بحلاد كيمو تو مي ، اگرالله و على تمارى سنن اور و كيمنى كي قوت بالكل لے لے اور تمبارے و لوں پر مهر كر دے و تو الله تعالىٰ كے سواكون السامعبود ہے جو تمبيل يہ چیزیں واپس لا دے ۔ و مو بم و لائل كو كس طرح مختلف بهلوؤں ہے بیش كرتے ہیں ۔ پھر بھى يہ وكم و كمن مورح محمل الله عليه وسلم ) آپ كمه ديجة كه بحلا تم وكيمو تو مي كه اگر الله تعالىٰ كا عذاب تم يريكايك يا كھلم كھلا آپڑے تو كيا و كيا و كيا و كيا و كيا و كيا يا كھلم كھلا آپڑے تو كيا و كي

ظالموں کے سواکوئی اور بھی ہلاک ہوگا؟ عُصِیِّرِ ف ؓ: ہم طرح طرح ہے بیان کرتے ہیں ۔ ہم کھول کر بیان کرتے ہیں ۔ تَصْرِیفَ ّے مضارع ۔

يُصْدِفُونَيَّ: وه كناره كرتے بيں ۔ وه اعراض كرتے بيں ۔ صَدُفُ وصُدُّوُ فَ صَّ صَارع ۔ جُهُرٌ لاَ: برملا - ظاہرا ۔ كھلم كھلا

تعفری کے:

ملحدین و منگرین، کامیابی و ناکائی کو اپنے تد ہر کا نتیجہ سمجھتے تھے۔ ان کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کو مخاطب کر کے فرما یا کہ آپ ان سے کہہ دیجئے کہ انسان کی تمام صنعت و دانش اور تدابیر کے آلات، کان، آنکھ اور دل بیں ۔ یہ سب اسی کی نعمت ہیں ۔ اس میں بندے کا کچھ بھی دخل نہیں ۔ اگر اللہ تعالیٰ تمہاری سماعت و بصارت سلب کر لے اور تمہیں اند ھا، بہراکر دے اور تمہارے دلوں پر الینی غفلت طاری کر دے کہ تمہاری عقلیں ناکارہ ہو جائیں تو اللہ تعالیٰ کے سواکون ایسامعبود ہے جو تمہیں یہ چیزیں واپس کر دے ۔ ذراغور تو کرو کہ بمائیں بات کی کافی دلیل ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکون ایسامعبود ہے جو تمہیں یہ چیزیں واپس کر دے ۔ ذراغور تو کرو کہ بمائی بات کی کافی دلیل ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکون ایسامی بات کی کافی دلیل ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی اور معبود نہیں ۔ اس کے باوجود یہ منگرین و ملحدین، ان کو ملنے اور قبول کرنے سے سواکوئی اور معبود نہیں ۔ اس کے باوجود یہ منگرین و ملحدین، ان کو ملنے اور قبول کرنے سے سواکوئی اور معبود نہیں ۔ اس کے باوجود یہ منگرین و ملحدین، ان کو ملنے اور قبول کرنے سے سواکوئی اور معبود نہیں ۔ اس کے باوجود یہ منگرین و ملحدین، ان کو ملنے اور قبول کرنے سے سواکوئی اور معبود نہیں ۔ اس کے باوجود یہ منگرین و ملحدین، ان کو ملنے اور قبول کرنے سے سواکوئی اور معبود نہیں ۔ اس کے باوجود یہ منگرین و ملحدین، ان کو ملنے اور قبول کرنے سے سواکوئی اور معبود نہیں ۔ اس کے باوجود یہ منگرین و ملحدین، ان کو ملنے اور قبول کرنے سے سواکوئی اور معبود نہیں ۔ اس کے باوجود یہ منگرین و ملحدین، ان کو ملی کو اس کیں کو سوال

اعراض كرتے ہيں۔

اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان ہے کہہ دیجئے کہ اگر تم پر اللہ تعالیٰ کاعذاب بے خبری یا خبر داری میں، کہ پہلے ہے اس کی کوئی علامت اور نشانی نہ ہو، یا بہاری آنکھوں دیکھتے آجائے تو اس سے سوائے ظالموں کے اور کس کو ہلاک کیاجائے گا۔ لہذا بہتریہ ہے کہ تم عذاب کے آنے ہے پہلے ہی اپنے ظلم و شرک ہے توبہ کر لو۔ (حقانی ۲/۳۲۹) ابن کشیر ۱۳۳۳)

# پیغمبروں کی بعثت کامقصد

۲۹،۳۸ و مَانْرُ سِلُ الْمُرُ سَلِیْنَ اِلاَّ مُبَشِرِیُنَ وَ مُنْدِرِیْنَ وَ مُنْدِرِیْنَ وَ فَمَنْ الْاَ مُبَرِیْنَ وَ مُنْدُرِیْنَ وَ الَّذِیْنَ اَمْنَ وَاصْلَحَ فَلاَ خَوْفَ عَلَیْهِمْ وَلاَ هُمْ یَحُزُنُونَ وَ وَالَّذِیْنَ کَدُبُوْ اِیانِیْنَایِمَسُّهُمُ الْعَذَابِ بِمَاکَانُوْایَفُسُقُونَ وَ وَالَّذِیْنَ وَایْدِیْنَ وَایْنِیْنَ اَیْمَسُّهُمُ الْعَذَابِ بِمَاکَانُوایَفُسُقُونَ و وَایْدِیْنَ وَایْنَایِمَسُّهُمُ الْعَذَابِ بِمَاکَانُوایَفُسُقُونَ وَ وَایْدِیْنَ وَایْنَایِمِ اللَّهِ الْمَالِی اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ ال

يَمُسَّهُمُ : وه ان كومس كرتا ب وه ان كو چهوتا ب من سي مضارع -يُفْسَقُونَ : وه فسق كرتے بيں - وه گناه كرتے بيں - وه نافرماني كرتے بيں - رفق سي مضارع -

تعشری کے: انبیا، علیم اسلام کو دنیامیں بھیجنے کی غرض یہ نہیں کہ وہ لوگوں کو ان کی خواہش کے مطابق معجزے دکھائیں اور جن کو اللہ تعالیٰ ہدایت نہیں دیناچاہان کو ہدایت دیں بلکہ ان کا کام تو یہ ہے کہ وہ لوگوں کو احجے اور برے کاموں کے نتائج نے مطلع کریں اور اہل ایمان و نیک لوگوں کو جنت کی خوشخبری دیں اور منکرین و مکذبین کو دوزخ کے عذاب سے خوف دلائیں ۔ پھر جو لوگ انبیا، کی پیش کی ہوئی تعلیم کو سچاجان کر جنت کی امید اور دوزخ کے خوف سے اپنے اعمال کی اصلاح کر لیتے ہیں تو ان کو نہ عذاب کاڈر ہو گااور نہ ثواب کے فوت ہونے کاغم اور جن لوگوں کی اصلاح کر لیتے ہیں تو ان کو نہ عذاب کاڈر ہو گااور نہ ثواب کے فوت ہونے کاغم اور جن لوگوں

نے ہماری آیتوں کو جھٹلایا، انہیں ایمان و اطاعت کے دائر ہ سے خارج ہونے ، اللہ تعالیٰ کی حدود کو تو ژنے اور ان کے کفرو فسق کے سبب عذاب کاسامنا کرنا پڑے گا۔

(مظہری ۲۷۵/۳،۱ بن کثیر ۱۳۳/۲)

# مشركين كى فرمائش

٥٠ قُلُ لَّا اَقُولُ لَكُمُ عِنْدِى خَزَ آئِنُ اللهِ وَلَا اَعْلَمْ الْغَيْبَ وَلاَ اَعْلَمْ الْغَيْبَ وَلاَ ا اَقُولُ لَكُمُ إِنِّيْ مَلَكُ ٤ إِنُ اَتَّبِعُ إِلاَّ مَايُوحِي إِلَى ٤ قُلُ مَلُ يَسْتَوِى الْاَعْمَىٰ وَالْبَصِيْرُ ﴿ اَفَلاَ تَنَفَكَّرُ وُنَ ٥

(اے کمد صلی اللہ علیہ وسلم)آپ کہد دیجئے کہ نہ تو میں تم سے یہ کہا ہوں کہ میرے پاس اللہ تعالیٰ کے خزانے ہیں اور نہ میں غیبوں کو جانبا ہوں اور نہ میں تم سے یہ کہتا ہوں اور نہ میں تم سے یہ کہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں ۔ میں تو صرف اسی کی اتباع کرتا ہوں جو میری طرف وحی کیا جاتا ہے ۔ آپ کہد دیجئے کہ کیا اندھا اور آنکھوں والا برابر ہوسکتا ہے کیا تم غور و فکر نہیں کرتے ۔

عِنْدِی: میرے نزدیک۔

مُلكُ: فرشته

أَعْمِي: اندها - جمع مُحَيْ -

الْبَصِيْرُ: ولكيف والا

تعقری کے:

کفتری کے:

کونا جس کے آس پاس بھی کوئی عالم تھانہ کوئی علمی مرکز، اسی آرست کے عالم میں چالیس سال تک اہل مکہ کے سامنے رہنا، پھر دفعة آپ کی زبان مبارک سے ایسا محیرالعقول اور حکیمانہ کلام جاری ہونا جس کی فصاحت و بلاغت نے تمام عرب کے بلغاء کو چیلنج دے کر ہمیشہ کے لئے ان کے موہنوں پر مہرلگادی ۔ اس طرح آپ کی زندگی کاہر دور اور اس میں پیش آنے والے عظیم واقعات میں سے ہرایک واقعہ ایک مستقل معجزہ کی حیثیت رکھاتھا ۔ اس کے بعد کسی انصاف پسند آدی میں سے ہرایک واقعہ ایک مستقل معجزہ کی حیثیت رکھاتھا ۔ اس کے بعد کسی انصاف پسند آدی

کے لئے مزید کسی معجزہ کے طلب کرنے کی گنجائش باقی نہ تھی۔ لیکن کفار قریش نے اس کے باوجود اپنی خواہش کے مطابق معجزے طلب کئے۔ ان کے مطلوبہ معجزوں میں سے بعض کو اللہ تعالیٰ نے ان کو دکھا بھی دیا ۔ مثلاً چاند کے دو ٹکڑے کرنے کامطالبہ ۔ یہ معجزہ نہ صرف قریش نے بلکہ دنیا کے دو سرے حصوں میں رہنے والوں کی ایک بڑی تعداد نے اپنی آنکھوں سے دیکھا۔ اس کے باوجود وہ اپنے کفروضلالت اور ضد وعناد پر قائم رہے۔

ان کی طرف ہے آئے دن نئے نئے معجزات کا مطالبہ رہتا تھا۔ قرآن کریم نے ان کے جواب میں آپ کو حکم دیا کہ آپ ان لوگوں کو بتادیں کہ اللہ تعالیٰ کی قدرت میں تو سب کچھ ہے۔ جس طرح اس نے بہارے ما گلے بغیر بہت ہے معجزے نازل فرمادئیے اسی طرح وہ بہارے مطالبہ پر بھی معجزات نازل فرما سکتا ہے۔ لیکن اللہ تعالیٰ کی عادت یہ ہے کہ جب وہ کسی قوم کا مطلوبہ معجزہ دکھا دیتا ہے اور بھروہ اس پر ایمان نہ لائیں تو ان کو فور آغذ اب میں پکر لیاجاتا ہے۔ اس لئے مصلحت کا تقاضا یہی تھا کہ ان کے مطلوبہ معجزات ظاہر نہ کئے جائیں۔ مختلف اوقات میں کفار نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے تین مطالبے کئے تھے:

- (۱) اگرآپ ٔ واقعی اللہ کے رسول ہیں تو معجزہ کے ذریعیہ ہمارے لئے تمام دنیا کے خزانے جمع کر دیں ۔
- (۲) اگرآپ سچے رسول ہیں تو ہمارے مستقبل میں پیش آنے والے تمام مفیدیا مضر حالات و واقعات بہا دیجئے تاکہ ہم مفید چیزوں کو حاصل کرنے اور نقصانات سے بچنے کا انتظام پہلے سے کر لیں۔
- (۳) ہماری سمجھ میں نہیں آتا کہ ہماری ہی قوم کا ایک انسان جو ہماری ہی طرح ماں باپ سے پیدا ہوا ہو، کھاتا پیتا اور بازاروں میں گھومتا بھر تاہو، وہ اللہ کارسول بن جائے ۔ کوئی فرشتہ ہو تا جس کی تخلیق و اوصاف ہم سے ممتاز ہوتے تو ہم اس کو اللہ کارسول مان لینتے ۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے مشر کین کے ان تینوں سوالوں کا جواب دیا ہے اور آپؑ کو مخاطب کر کے فرمایا کہ آپؑ ان سے کہہ دیجئے کہ میں تو اللہ کار سول ہوں، اس کی جھیجی ہوئی ہدایت انسانوں کو پہنچاتا ہوں اور خود بھی اس کی اتباع کرتا ہوں اور دو سروں کو بھی اس کی تاکید کرتا

-05

ر سالت کے اس دعوے کے لئے نہ یہ صروری ہے کہ اللہ تعالیٰ کار سول، اللہ کے سب

خزانوں کا مالک ہو جائے اور نہ یہ صروری ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرح غیب کی ہر چھوٹی بڑی چیز ہے واقف ہو اور نہ یہ صروری ہے کہ وہ اللہ رسول کا واقف ہو اور نہ یہ صروری ہے کہ وہ انسانی اور بشری صفات سے جدا کوئی فرشتہ ہو بلکہ رسول کا منصب صرف اتنا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے بھیجی ہوئی وجی کا اتباع کرے ۔ خود اس پر عمل کرنا بھی اس میں داخل ہے اور دو سروں کو بھی اس پر عمل کرنے کی دعوت شامل ہے ۔

(معارف القرآن ۳۲۵ ـ ۳۲۴ / ۳)

پچر فرمایا کہ اگرچہ پیغمبر بنی نوع انسان سے علیحہ ہ کوئی دوسری نوع نہیں لیکن اس کے اور باقی انسانوں کے درمیان زمین و آسمان کافرق ہے ۔ انسانی قو تیں دوقسم کی ہیں ۔ علمی اور عملی ۔ علمی قوت کے اعتبار سے نبی اور غیر نبی میں اند ھے اور آنکھوں والے جیساتفاوت سمجھنا چاہئے ۔ نبی کے دل کی آنکھیں ہر وقت مرضیات البی اور تجلیات ربانی کے دیکھنے کے لئے کھلی رہتی ہیں، جس کے بلاواسطہ مشاہدہ سے دوسرے انسان محروم ہیں ۔ جہاں تک قوت عملیہ کا تعلق ہے تو پیغمبر اپنے قول و فعل اور ہرایک حرکت و سکون میں رضائے البی اور حکم خداد ندی کے تابع ہوتا ہے ۔ احکام البی کے خلاف نہ تو ان کا کوئی قدم ایھ سکتا ہے اور نہ زبان حرکت کر سکتی ہے ۔ پیغمبر کی مقدس البی کے خلاف نہ تو ان کا کوئی قدم ایھ سکتا ہے اور نہ زبان حرکت کر سکتی ہے ۔ پیغمبر کی مقدس بستی اخلاق و اعمال اور واقعات زندگی میں تعلیمات ربانی اور مرضیات البی کی روشن تصویر ہوتی ہے جبے دیکھ کر غور و فکر کرنے والوں کو ان کی صداقت اور مامور من اللہ ہونے میں ذرا بھی شک

# تبليغ دين کی ټاکيد

٥٠ وَانْدِرْبِهِ اللَّذِيْنَ يَخَافُونَ اَنْ يَكُخَشَرُ وَ اللَّى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ يَتَّقُونَ ٥ وَاللَّي رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ يَتَّقُونَ ٥ وَالْمُولِيُّ وَلَا شَفِيْغُ لَعَلَهُمْ يَتَّقُونَ ٥

اور (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم)آپ اس قرآن کے ذریعہ ایسے لوگوں کو خبر دار کیجئے جن کو اس بات کاڈر ہے کہ وہ لینے رب کے پاس ایسی حالت میں جمع ہوں گے کہ اللہ تعالیٰ کے سوانہ ان کا کوئی تمایتی ہو گااور نہ سفارش کرنے والا شاید وہ (آپ کے خردار کرنے ہے) یر بمزگار بن جائیں۔

تو ڈرا۔ تو خبردار کر۔ اندار سے امر۔

مِحْشُو وا: ان كوجمع كياجائے كا - ان كو اكٹھا كياجائے كا - حَشْرَت مضارع بجول -

وُلِيُّ: دوست مدد كار

شُونْ يَعْ : سفارش كرنے والا \_شُفَاعَةً ہے فاعل كے معنى ميں -

فَنْمَانِ مَرْول : امام احمدٌ ، طبرانی اور ابن ابی حائم نے حضرت ابن مسعودٌ ی روایت سے بیان کیا کہ ایک مرتبہ قریش کے کچے سردار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے گزرے ۔ اس وقت حضرت خبابٌ، حضرت صبیبٌ، حضرت بلال اور حضرت عمارٌ آپ کی خدمت میں حاضر سخے ۔ قریش کے سردار کہنے گئے کہ اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کیا آپ نے انہی لوگوں کا انتخاب کیا ہے ۔ کیا اللہ نے ہم لوگوں میں سے انہی کو اپنی نعمت سے سرفراز کیا ہے ؟ اگر آپ ان کو لین کیا ہے ۔ کیا اللہ نے ہم لوگوں میں سے انہی کو اپنی نعمت سے سرفراز کیا ہے ؟ اگر آپ ان کو لین پاس سے نکال دیں تو ، مم آپ کے ساتھی ہو جائیں گے ۔ اس پر و اُنْدِرُ بِهِ سے ۔ ۔ ۔ سسسس مسببیل المشجیر حیثین تک پانچ آیتیں نازل ہو کیں ۔

ابن حبان اور حاکم نے حضرت سعد بن وقاص کا بیان نقل کیا ہے۔ حضرت سعد نے فرمایا کہ یہ آیت چھ آدمیوں کے حق میں نازل ہوئی، میں اور عبداللہ بن مسعود اور چار دوسرے لوگ ۔
کفار قریش نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے عرض کیا کہ آپ ان لوگوں کو نکال دیں تو ہم آپ کے پیرو ہو جائیں گے ہمیں ان کی طرح آپ کا پیرو ہونے میں شرم آتی ہے (یعنی ہم ان لوگوں کے ساتھ آپ کے پاس مہیں مبین میٹھ سکتے) ۔ اس بریہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۲۶۷/ ۳)

تعشری فی اس آیت میں آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کو یہ ہدایت دی گئی ہے کہ اگریہ مشرکین و منگرین ان واضح بیانات کے بعد بھی اپنے عناد اور ضد سے بازنہ آئیں تو آپ کو ان سے بحث و مباحثہ کرنے کی ضرورت مہیں بلکہ آپ تو تبلیغ دین کرتے رہئے اور ان لوگوں کو خبردار کرتے رہئے جو قیامت کے روز اللہ تعالیٰ کے سامنے اپنی پیشی اور حساب و کتاب کاعقیدہ رکھتے ہیں۔

قیامت کے بارے میں عقیدے کے اعتبارے تین طرح کے آدمی میں:

(۱) جو قیامت کایقین رکھتے ہیں، (۲) جو قیامت کے بارے میں مترد دہیں، (۳) جو قیامت کے بالکل منکر ہیں۔

تبلیغ و انذار کا کام اگرچه ان تینوں طبقوں کے لئے عام ہے لیکن پہلے دو طبقوں کے اثر قبول کرنے کی زیادہ توقع ہے، اس لئے اس آیت میں خاص طور پر انہی کی طرف توجہ کرنے کی ہدایت فرمائی ۔ (معارف القرآن ۳۲۹)

#### غریب مومنوں کی صفات

20،00 وَلَا تَطُرُو الَّذِيْنَ يَدْعُونَ كَرَبَّهُمْ بِالْفَدُوةِ وَالْعَشِيِّ مَّرِنَ شَدِّعُ وَمَامِنَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِّنْ شَدْعُ وَمَامِنَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِّنْ شَدْعُ وَمَامِنَ حِسَابِهِمْ مِّنْ شَدْعُ وَمَامِنَ حِسَابِهِمْ مِّنْ شَدْعُ وَمَامِنَ مِنْ حَسَابِهِمْ مِّنْ شَدْعُ وَمَامِنَ مِنَ الشَّدِعُ مَ مَنْ اللَّهُ مِنَ مَنْ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَ

تَطُرُد: تُولاك - توہائك - طُرُدُك مضارع

الْغُدُونِ فِي: صَحِ كاوقت - صِح، جمع غُدُواتُ

الْعَشِيِّ : شام - سورج دُ صلح - زوال كے بعد -

مرمی بر می از مایا۔ ہم نے سزادی ۔ فیون سے ماصلی ۔ فیون سے ماصلی ۔

من : اس نے احسان کیا۔ اس نے مہر بانی کی ۔ مُن کے ماصلی ۔

بَیْنِیا: ہمارے درمیان ـ

آتشری کے ۔

اس آیت میں غریب مسلمانوں کی صفات بیان کی گئی ہیں کہ وہ صبح و شام یعنی دن رات کے تمام اوقات میں اپنے رب کو یاد کرتے ہیں اور اس کی عبادت میں مشغول رہتے ہیں، حسن نیت اور خلوص کے سابھ اس کی رضامندی چاہتے ہیں ۔ اس لئے ایسے مخلص عبادت گزاروں کی عزت کیجئے اور ان کو اپنے پاس سے نہ نکالئے کیو نکہ نہ تو ان کاحساب آپ کے ذمہ ہے اور نہ آپ کا حساب ان کے ذمہ ہے اور نہ آپ کا حساب ان کے ذمہ ہے اور نہ آپ مخلص مسلمانوں کو اپنے پاس سے نکالا تو یہ بے انصافی ہوگی ۔

مخلص مسلمانوں کو اپنے پاس سے نکالا تو یہ بے انصافی ہوگی ۔

پھر فرمایا کہ ہم نے اسی طرح ایک دوسرے کو آزمائش میں ڈال رکھا ہے تاکہ قریش کے سرداروں پر یہ واضح ہوجائے کہ جن غریب مسلمانوں کو وہ حقیر و ذلیل سمجھتے تھے وہ اللہ تعالیٰ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کرنے ہے کس مقام پر پہنچ گئے اور دنیاو آخرت میں ان کو کمیسی عورت حاصل ہوئی ۔ اور مشر کمین یہ کہتے بھریں کہ کیا یہی لوگ اللہ تعالیٰ کے انعام و اگرام کے زیادہ مستحق تھے کہ ہم سب اشراف کو چھوڑ کر ان کو نوازا گیا ۔ کیا اللہ تعالیٰ اپنے شکر گزاروں ہے بخوبی واقف مہیں ؟ (مظہری ۲۶۸ / ۳ ، معارف القرآن ۳ / ۳۳۵)

# مومنوں کوخو شخبری

۵۵،۵۴ وَإِذَا جَاءَكَ اللَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِالْيَتِنَا فَقُلْ سَلَمْ عَلَيْكُمْ سُوْءًا كُمْ مَن عَمِلَ مِنْكُمْ سُوْءًا كَتَبَرَرُبُكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ اَنَةٌ مَن عَمِلَ مِنْكُمْ سُوْءًا وَكَتَبَرَ مَن عَمِلَ مِنْكُمْ سُوْءًا وَكَتَبَرَ مَن عَمِلَ مِنْكُمْ سُوْءًا وَكَتْبَرَ مَن عَمِلَ مَن عَمِلَ مِن كُمْ سُوءًا وَكَنْ مَعْدِ لِا وَاصْلَحَ فَانَةٌ عَفُورٌ رَّ حِيمٌ ٥ وَكُذُلِكَ نَفَصِلُ اللَّايْتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ الْمُجْرِ مِينَ ٥ وَكُذُلِكَ نَفَصِلُ اللَّه عليه وسلم) جب آپ كَ پاس بمارى آيتوں پر ايان اور (اے رسول صلى الله عليه وسلم) جب آپ كَ پاس بمارى آيتوں پر ايان مركف والے اوگ آئيں تو ان ہے كہنے كہ تم ير سلامتى ہو ۔ تہمارے رب نے مہر بانى كرنالپنے او پر لازم كرليا ہے كہ تم ميں ہے جو شخص نا مجمى ميں گناہ كر مي تو الله تعالى بخشنے والا يُحمل كے باتھ آيتيں بيان كرتے ہيں (اور) مهربان ہے ۔ اور بم اى طرح تفصيل كے ساتھ آيتيں بيان كرتے ہيں اور تاكہ گنہاروں كاطرية ظاہر ہو جائے ۔

كُتُبُ: اس نے لكھا - اس نے فرض كيا - اس نے حكم ديا - كُتْبُ و كِتاً بَهِ أَنَّ عاصلى -شُوعًا: برائى - گناه - آفت مُفَصِّلُ: بم تفصيل كے ساتھ بيان كرتے بيں - ہم كھول كربيان كرتے بيں - تفرُصُيلُ سے مُفَصِّلُ: بم تفصيل كے ساتھ بيان كرتے بيں - ہم كھول كربيان كرتے بيں - تفرُصُيلُ سے

لِتَسْتَبِينَ : تَاكِدُ وه ظاہر ہو جائے ۔ تاكہ وہ كھل جائے ۔ اِسْتِبَائَة بِنَے مضارع ۔ تَشْتُ بِینَ : تاكہ وہ كھل جائے ۔ اِسْتِبَائَة بِنَے مضارع ۔ تَشْرِیح : اس آیت میں غریب اور مخلص مسلمانوں کی دل شکنی کا بہترین تدارک اور ان کا

انہائی اعزاز و اکرام ہے تاکہ ان کا دل بڑھے اور وہ دولت مند متکبرین کے طعن و تشنیع اور تحقیر آمیزرویے سے شکستہ خاطر نہ ہوں ۔ چنا بخیہ ار شاد فرما یا کہ جب وہ لوگ، جو ہماری آیتوں پر یقین رکھتے ہیں، آپ کے پاس آئیں تو آپ ان کو السلام علمکیم کہہ کر مخاطب فرمائیے ۔ یعنی ان کو اللہ جل شانہ کاسلام پہنچائیے ۔ اس کے بعد ان مسلمانوں کے لئے مزید احسان و انعام کا وعدہ فرما یا کہ آپ ان سے کہد دیجئے کہ ان کے رب نے رحمت کرنا اپنے او پر لازم کر لیا ہے ۔ اس لئے گھبرانے کی صرورت نہیں ۔

بخاری و مسلم اور مسند احمد میں حضرت ابوہر ریز ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب اللہ تعالیٰ نے ساری مخلوق کو پہیدا فرما یا اور ہر ایک کی تقدیر کا فیصلہ فرما دیا تو ایک کتاب میں جوعرش پر اللہ تعالیٰ کے پاس ہے یہ لکھا:

#### انرحمتي غلبت غضبي

میری رحمت میرے غصہ ریفالب ہے

بچر فرمایا کہ جوشخص غلطی ہے کوئی گناہ کر بیٹھے اور اس کے بعد وہ توبہ کرلے اور اپنے اعمال کی اصلاح کرلے تو اللہ تعالیٰ بہت مغفرت کرنے والا مہر بان ہے۔ وہ اس کے گناہوں کو معاف فرما دے گا۔ ہم اسی طرح اپنی آیتوں کو واضح کر کے بیان کرتے ہیں تاکہ سیدھا راستہ بھی واضح ہوجائے۔

(معارف القرآن ٣٣٨/ ٣، مظهري ٢٧٢/ ٣)

# حاكم مطلق

٥٠،٥١ قُلُ إِنِّي نُهِيْتُ اَنُ اعْبُدَ الَّذِيْنَ تَدُعُونَ مِنُ دُونِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

(اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) آپ (ان سے) کہد دیجئے کہ محجے ان چیزوں کی

عبادت سے منع کر دیا گیا ہے جن کو تم اللہ تعالیٰ کے سوا پکارتے ہو۔ آپ کہہ دیجئے کہ میں بہاری خواہشات کی پیروی بہیں کروں گا (اگر میں ایسا کروں) تو میں گراہ ہو جاؤں گا۔ اور ہدایت پانے والوں میں نہ رہوں گا۔ آپ کہہ دیجئے کہ میں تو اپنے پروردگار کی ایک روشن دلیل پر ہوں، حالانکہ تم اس کو جھٹلا چکے ہو۔ جس (عذاب) کی تم جلدی کرتے ہو وہ میرے پاس بہیں۔ بیشک اللہ تعالیٰ کے سواکسی کا حکم بہیں۔ وہی حق بیان فرما تا ہے اور وہی سب سے بہتر فیصلہ کرنے والا

مُحِيْتُ: مُحِمِعُ كيا گيا - بَخَيُّ صَاصَى بَجُول -اَهُو اَءْكُمُ: بَهَارى خوابشين، بَهارے خيالات - واحد هُوًى -

يُقَص : وه بيان كرتاب - وه سناتاب - قصص عد مضارع -

آفضری جینے کہ اللہ تعالیٰ نے وجی کے ذریعہ مجھے ان معبودوں کی پرستش سے منع کردیا ہے جن کو سے کہد دیجئے کہ اللہ تعالیٰ نے وجی کے ذریعہ مجھے ان معبودوں کی پرستش سے منع کردیا ہے جن کو ہم معبود قرار دے کر بوجتے ہو۔ حالانکہ تم خود بھی اس کااعتراف کرتے ہو کہ وہ اللہ تعالیٰ سے کمتر معبود قرار دے کر بوجتے ہو۔ حالانکہ تم خود بھی اس کااعتراف کرتے ہو کہ وہ اللہ تعالیٰ سے کمتر ہیں اور جو کمتر ہو وہ خدا آہمیں ہو سکتا اور نہ وہ عبادت کا مستحق ہو سکتا ہے۔خدا تو وہ ہے جو سب سے بالا و برتر ہے۔ پس تم جن خیالات پر چل رہے ہو ان کے لئے نہ کوئی عقلی دلیل ہے اور نہ لفلی شبوت ۔ اس لئے میں تمہاری خواہشات کی پیروی کرتے ہوئے بتوں کی پرستش مہیں کروں گا اگر میں تمہاری خواہشات کی پیروی کرتے ہوئے بتوں کی پرستش مہیں کروں گا اگر میں تمہاری خواہشات پر چلا تو میں بھی تمہاری طرح گراہوں میں سے ہو جاؤں گا۔ حالا نکہ مجھے تو اللہ تعالیٰ نے ہدایت دے کر بھیجا ہے۔ اس لئے میں ہدایت کو چھوڑ کر گراہی اختیار نہیں کر سکتا۔

آپ کہد دیجئے کہ میرے پاس تو میرے رب کی طرف ہے اس کی معرفت کی دلیل اور اس بات کا علم ہے کہ اس کے سوااور کوئی معبود نہیں اور تم میرے رب کی تکذیب کرتے ہو اور دوسروں کو اس کی عبادت میں شریک کرتے ہو ۔ تم جس عذاب کی جلدی کر رہے ہو اس کا نازل کر نامیرے اختیار میں نہیں ۔ جب اللہ تعالیٰ چاہے گاتم پر عذاب نازل کر دے گاجیسا کہ وہ پہلی امتوں پر نازل کر دیے گاجیسا کہ وہ پہلی امتوں پر نازل کر دیا ہے ۔ عذاب میں تعجیل یا تاخیر یا قیامت کو لانے سے متعلق حکم صرف اللہ تعالیٰ بی کے اختیار میں ہے ۔ اگروہ تم پر جلد عذاب لانا چاہے تو فور آبی آجائے اور اگروہ اپنی حکمت ومصلحت سے بہیں مہلت دیناچاہے تو وہ اس پر پوری طرح قادر ہے ۔ وہ حق کا طریقہ اختیار فرما تا ہے اور وہ احکام و قضایا کے فیصلے کرنے اور بندوں کے درمیان کوئی حکم نافذ کرنے میں حق پر جاور وہ احکام و قضایا کے فیصلے کرنے اور بندوں کے درمیان کوئی حکم نافذ کرنے میں حق پر

ہوتا ہے۔ (ابن کثیر ۱۳۷ - ۱۳۷ / ۲،معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حلوی ۴۷۳ / ۲)

## كمال علم و قدرت

١٠٠،٥٩ وَعِنْدُهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَيعُلَمُهَا الاَّهُوَ اوَيَعْلَمُ مَافِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ ، وَمَا تَسُقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي وَالْبَحْرِ ، وَمَا تَسُقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي وَالْبَهِ اللهَ فِي كِتُب تُبينٍ ٥ وَظُو اللهَ فِي كِتُب تُعْبِينٍ ٥ وَهُو اللهِ فِي كِتُب تُعْبِينٍ ٥ وَهُو اللهِ مَنْ حَبَّمُ بِالنَّهُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهُ مَا جَلَ مُسَمِّى قَدْ ثُمَّ اللهِ مَرْ جُعكُمْ ثُمَ اللهِ مَرْ جُعكُمْ ثُمَّ اللهُ مَا كُنْ تُمُ اللهُ اللهِ مَا كُنْ تُمُ مَا كُنْ تُعُمَلُونَ ٥

اور اسی کے پاس غیب (کے خزانوں) کی گنجیاں ہیں جن کو اس کے سوا کوئی سپہ بہتیں جانبا اور اس کو خشکی اور دریاؤں کی سب چیزیں معلوم ہیں اور کوئی سپہ ایسا بہتیں حجز تاجس کو وہ نہ جانبا ہواور کوئی دانہ زمین کے تاریک حصوں میں ایسا بہتیں اور کوئی الیسی تراور خشک چیز ہے جو کتاب مبین (لوح محفوظ) میں نہ بواور وہ تو ہے جو رات کو تمہیں موت دیتا ہے اور وہ خوب جانبا ہے جو کچھ تم دن میں کر چکے ۔ بچروہ تمہیں دن میں اٹھا کھڑا کرتا ہے تاکہ مقررہ میعاد بوری ہوجائے ۔ بچروہ تمہیں اس کی طرف لوٹ جانا ہے ۔ بچروہ تمہیں سب کچھ بتا دے گاجو کچھ تم کرتے تھے ۔

آنے۔ یہ جمع ہے اس کامفرد مُفَعُ ہمیم کے زبر کے ساتھ بھی ہوسکتا ہے جس کے معنی فرانے کے ہیں اور مِفْعُ ہمیم کی زیر کے ساتھ بھی ہوسکتا ہے جس کے معنی کنی فرز نے کے ہیں اور مِفْعُ ہمیم کی زیر کے ساتھ بھی ہوسکتا ہے جس کے معنی کنی کنی اس کا کے ہیں ۔ لفظ مفاتح میں دونوں معنی کی گنجائش ہے ۔ اس لئے بعض نے اس کا ترجمہ فرانوں سے کیا ہے اور بعض نے کنجیوں سے اور دونوں کا حاصل ایک ترجمہ فرانوں سے کیا ہے اور بعض نے کنجیوں سے اور دونوں کا حاصل ایک ہونے سے بھی فرانوں کا مالک ہونا مراد ہوتا ہے ہی خرانوں کا مالک ہونا مراد ہوتا ہے

(معارف القرآن ۳۳۳ / ۳)

غیب سے مراد وہ چیزیں ہیں جو ابھی وجود میں نہیں آئیں ۔ جیسے قیامت کے الْغَيْبِ: احوال ۔ بارش ہونا یا نہ ہونااور کب ہونا ۔ یا وجود میں تو آحکی ہیں مگر اللہ نے ان ریسی کو مطلع مہیں ہونے دیا۔ (مظہری ۲۷۳/۳) تَسْقُطُ: وہ گرتی ہے۔ وہ حجزتی ہے۔ متقوط سے مضارع۔ وَرُقة: کوئی ایک ستے ۔ اس میں تاو حدت کے لئے ہے ۔ تازہ ۔ تر - ہرا ۔ رَ طُوْبَة سے صفت مشبہ رُ طُلب: خشک ۔ سو کھاہوا ۔ میش سے اسم فاعل ۔ يَابِسٍ: جَرُ خُتُمْ تم نے زخی کیا۔ تم نے کمایا۔ جُرْحٌ سے ماصی ۔ اَجُلُّ: وقت ـ موت معین - مقرر کیاہوا - نام رکھاہوا - تشمیّة سے اسم مفعول -مُسَمَّى: 'يُنَتِّنُكُمُ: وہ تمہیں بتائے گا۔ وہ تمہیں آگاہ کرے گا۔ تنبیعۃ کے مضارع۔ تشريح تمام دنیا کے مذاہب میں اسلام کا طغرائے امتیاز اور اس کارکن اعظم عقیدہ ۔ توحید ہے اور یہ بھی ظاہر ہے کہ صرف اللہ تعالیٰ کی ذات کو واحد و یکتآ جاننے کا نام توحید نہیں بلکہ اس کو تمام صفاتِ کمال میں یکتاو بے مثل ماننے اور اس کے سواکسی مخلوق کو ان صفاتِ کمال میں اس کا شريك بذ مجھنے كو توحيد كہتے ہيں۔

علم، قدرت، سمع، بھر، ارادہ، مشیت، خلق، رزق وغیرہ اللہ تعالیٰ کی صفات کمال ہیں وہ
ان سب صفات میں ایسا کامل ہے کہ اس کے سواکوئی مخلوق کسی صفت میں اس کے برابر نہیں ہو
سکتی ۔ پھر ان صفات میں بھی دو صفتیں سب سے زیادہ ممتاز ہیں ۔ ایک علم دو سرے قدرت اس
کاعلم بھی تمام موجود و غیر موجود ، ظاہرو مخفی ، بڑے اور چھوٹے ،ہبرذرہ پر حاوی و محیط ہے اور اس
کی قدرت بھی ان سب پر بوری بوری موجود ۔

مذکورہ آیتوں میں انہی دو صفتوں کا بیان ہے ۔ اگر انسان اللہ تعالیٰ کی ان دونوں صفتوں پر مکمل یقین اور اس کے استحضار کی کیفیت پیدا کر لے تو اس سے کوئی جرم و گناہ سر زد نہیں ہو سکتا ۔

ان آیتوں میں یہ بتایا گیا ہے کہ غیب کے خزانوں کاعلم بھی اللہ تعالیٰ ہی کے قبضہ میں ہے

اور ان کو وجود و ظہور میں لانا بھی اسی کی قدرت میں ہے کہ کب کب اور کتنا کتنا وجود میں آئے گا، جیسا کہ دوسری جگہ ار شاد ہے:

وَإِنْ مِّنْ شُنْعٍ اللَّا عِنْدَنا خَزَ الْمِنْهُ وَمَا نَنَزِ لَهُ اللَّا بِقَدَرِ مَعَلُومٍ اور بمارے پاس ہر چیزے خزانے ہیں مگر بم ہر چیز کو ایک خاص انداز ہے نازل کرتے ہیں۔ (الجرآیت۲۱)

پھر فرما یا کہ غیب کے ان خزانوں کو اللہ تعالیٰ کے سواکوئی نہیں جانیا ۔ وہی غیب کی تمام چیزوں پر علم محیط کے ساتھ مطلع اور ان سب پر قدرتِ کاملہ کے ساتھ قادر ہے ۔ وہ ہر چیز کو جانیا ہے خواہ وہ خشکی میں ہے یا در یامیں اور کسی در خت کا کوئی سپتہ نہیں گرتاجس کا اس کو علم نہ ہو ۔ اسی طرح جو دانہ زمین کے تاریک حصہ میں چھپا ہوا ہے وہ بھی اس کے علم میں ہے اور ہر بحر و بر میں کل کائنات کاذرہ ذرہ اس کے علم میں ہے اور لوح محفوظ میں لکھا ہوا ہے۔

یہ اللہ تعالیٰ ہی کی قدرتِ کاملہ ہے کہ انسان کے جینے ،مرنے اور مرکر دو بارہ زندہ ہونے کا ایک نمونہ ہر روز اس کے سلمنے آتا رہتا ہے۔ یعنی وہ ہر رات کو بمباری روح قبض کر لیہتا ہے اور بچر صبح کو جگا کر اٹھا دیتا ہے تاکہ نمباری مقررہ عمر بوری کر دے اور بچر دن بجر جو کچے تم کرتے ہو وہ سب اس کے علم میں ہے۔ بچر تم سب لوٹ کر اسی کی طرف جاؤ گئے۔ بچر وہ نمبیں نمبار اہر ہر عمل بنا دے گا اور نمبارے اعمال کا بدلہ دے گا۔ (معارف القرآن ۳۲۲۔ ۳۵۱)

## فرشتوں كاروح قسض كرنا

٣٢،١١ وَهُوَالْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِ إِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ﴿ حَتَى إَذَا جَاءَ آحَدُكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لاَيُفَرِّ طُوْنَ ٥ ثُمَّ رُدُّواً إِلَى اللَّهِ مَوْلُهُمُ الْحَقِّ الاَكْ لَهُ الْحَكُمُ وَهُوَ اسْرُعُ الْحُسِبِيْنَ ٥ اللَّهِ مَوْلُهُمُ الْحَقِّ الاَكْ لَهُ الْحَكُمُ وَهُو اسْرُعُ

اور وہی آپنے بندوں پر غالب ہے اور وہ تم پر نگہبان (فرشنے) بھیجا ہے یہاں تک کہ جب تم میں سے کسی کی موت آتی ہے تو اس کو ہمارے بھیجے ہوئے (فرشنے) قبض کر لیتے ہیں اور وہ ذراکو تاہی مہیں کرتے ۔ پھران کو اللہ تعالیٰ کی

طرف لوٹا یا جائے گاجو ان سب کا حقیقی مالک ہے ۔ آگاہ ہو جاؤ! بس اس کا حکم ہے اور وہ بہت جلد حساب لینے والا ہے ۔

غالب ہونے والا ۔ زبردست ۔ قَبْرُ یے اسم فاعل ۔ القابرُ :

فُوْقُ: او پر - او پا - سرت سرت برت من م حُفَظَةً: حفاظت كرنے والا - نگهبان - واحد حَافِظً -يُفَرِّ طُونَ : وه كوتاى كرتے بيں - وه زيادتى كرتے بيں -تَفْرِيْطُ سے مضارع -

بہت جلدی کرنے والا ۔ مشرعة عصے اسم تفضیل ۔ اَسْرَعُ:

وہ ہر چیز ر غالب ہے اور ہرشئے اس کے سامنے بھکی ہوئی ہے۔ اس نے انسان ر فرشتوں کو مقرر کرر کھاہے جو زندگی بھراس کے اعمال لکھتے ہیں، ہروقت اس کی حفاظت و نگہبانی کرتے ہیں۔ جیسا کہ ارشاد ہے:

إِنَّ عَلَيْكُمُ لَحُفِظِينَ \_ (الانفطار آيت ١٠)

بيثك تم ير محافظ و نگهبان مقرر بين -

إِذْ يَتَلَقَّى المُتَلَقِّيٰنِ عَنِ الْيَمِيْنِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيْدٍ \_ جب وہ دولینے والے لے لیتے ہیں ۔ ایک دائیں طرف بیٹھا ہے اور ایک بائیں

طرف بیٹھاہے۔(ق-آیت-۱۹)

جب تم میں ہے کسی کو موت آجاتی ہے تو ہمارے فرشتے اس کی روح قبض کر لیتے ہیں اور وہ اپنے فرائض کی ادائیگی میں کو تاہی مہیں کرتے ۔ حضرت ابن عباس کہتے ہیں کہ کئی فرشتے ملک الموت کے مدد گار ہیں ، جو جسم سے روح کھینچتے ہیں ۔ جب وہ روح حلق تک آمہمجتی ہے تو ملک الموت قبض كريسة ہے ۔ اور وہ وفات يانے والے كى حفاظت ميں كوئى كمى نہيں كرتے ۔ پھراس روح کو وہ فرشتے وہاں پہنچاد ہے بئیں جہاں اللہ تعالیٰ چاہتا ہے ۔ اگر وہ نیک ہے تو علیین میں جگہ دی جاتی ہے اور اگروہ فاجرو گنہگار ہے تو بجیین میں جگہ دی جاتی ہے۔

کلبیؒ کا بیان ہے کہ ملک الموت روح کو قبض کر کے رحمت یا عذاب کے فرشتوں کے سیرد کر دیبا ہے (جو اس کے ساتھ ہوتے ہیں) پھرسب روحوں کو ان کے مالک حقیقی کے پاس لایا جائے گا۔آگاہ ہو جاؤ! اس دن صرف اللہ تعالیٰ بی کا حکم ہو گا، کسی اور کا منہیں اور وہ بہت تیزی ے حساب لے گا۔ (ابن کثیر ۱۳۸/۲، مظہری ۲۲۹،۲۷۵/۳)

## تو حید کی ایک اور دلیل

۳۲، ۱۳ قُلُ مَنْ يُنجِيكُمْ مِنْ ظُلُمْتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدُعُونَهُ تَنَظُرُّ عَلَّ وَالْبَحْرِ تَدُعُونَهُ تَنَظُرُ عَلَى الشَّكُونَنَ مِنَ الشَّكِرِيْنَ وَ الشَّكُونِيَ الشَّكُونِيَ الشَّكُونِيَ الشَّكُونِيَ الشَّكُونِيَ الشَّكُونِيَ الشَّكُونِيَ السَّكُونِيَ السَّكُونِيَ السَّكُونِيَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

وہ تم کو نجات دیتا ہے ۔ وہ تم کو بچاتا ہے ۔ تھجبیہ کے مضارع ۔

نَدْ عُونَهُ: تماس كو بكارتے مو - تماس كو بلاتے مو - دُعًا بي مضارع -

تَضُرُّ عُنَا: تَضرع كرنا - عاجزي كرنا - كَرْ كَرُانا - مصدر ہے -

کرب به سختی به غم به جمع گرون به

تعشرت کے بیے سفر کیا کرتے تھے۔ پیر جب سفر کیا کرتے تھے۔ پیر جب وہ جنگل کی ہولناک تاریکیوں میں جو رات کے وقت یا ہر اور گھنے در ختوں کی وجہ سے بڑھ جاتی تھیں، راستہ بھول جاتے یا کسی مصیبت میں گرفتار ہو جاتے یا سمندر میں رات یا اہر کی تاریکی میں جب طوفان آجاتا اور طوفان کی موجیں اور بادل کی کڑک ہر طرف سے گھیر لیتی اور یہ لوگ گو یاموت کے در وازے پر بہنچ جاتے تو اس وقت یہ نہایت گریہ و زاری کے ساتھ اللہ تعالی کو پکارتے اور دعا کرتے کہ اگر اب اس مصیبت سے بچاد یا تو ہمیشہ شکر گزار رہیں گے ۔ ان آیتوں میں اللہ تعالی نے مشر کین کو ان کی بہی صالت یا د دلا کر فرما یا کہ ہر مصیبت و بے قراری کے وقت تہارے بیر نجات و بیر نجات پانے کے وقت کے بعد تم اپنے وعدے پر قائم نہیں رہتے بلکہ اپنے کفرو شرک کی طرف لوٹ جاتے ہو۔

(حقانی ۲/۳۳۶)

مسلمانوں کو مشرکین کے اس واقعہ ہے عبرت حاصل کرنا چاہئے کہ مصیبت کے وقت

وہ بھی خدا ہی کو یاد کرتے تھے۔ مومن کا کام یہ ہے کہ وہ تمام مصائب اور تکلیفوں کو دور کرنے کے لئے مادی سامان اور تدبیروں سے زیادہ اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرے، ورید انجام وہی ہو گاجو روزمشاہدے میں آثار ہتا ہے کہ ہرتد بیر مجموعی حیثیت سے الٹی پڑتی ہے۔

(معارف القرآن ۳۵۹/۳)

#### ابتلامين دالنے كى قدرت

يُلْبِسَكُمُ: وه تم كوملاد على وه تم كومشتبه كرد على لبش عصفارع -

شبيعاً: فرق - گروه - مدد كار - واحدمشيعة ي

بُاش : قتال الزائي - جنگ - آفت -

فضرِ ف : ہم طرح طرح سے بیان کرتے ہیں ۔ہم کھول کر بیان کرتے ہیں ۔ تُفرِیفُ سے

تعشری : جس طرح اللہ تعالیٰ مصیبت سے نجات دے سکتا ہے اس طرح وہ دو ہارہ بھی اس مصیبت میں بسلاً کر سکتا ہے ۔ وہ اس پر قادر ہے کہ آسمان سے تم پر کوئی عذاب بھیج دے جسے پتھر برسانا ، ہوا یا بارش کاطوفان بھیجنا یا بہارے پاؤں کے نیچ سے تم پر کوئی عذاب بھیج دے جسے زلزلہ ، زمین کے اندر دھنسانا یا پانی میں غرق کر دینا یا تمہیں کسی داخلی عذاب میں بسلا کر دے کہ تم گروہوں میں تقسیم ہوکر آپس میں لڑنے لگو۔

حضرت جابرخ بن عبداللہ ہے روایت ہے کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو رسول اللہ صلی

الله عليه وسلم نے عَذَاباً مِّنْ فَوُقِكُمْ رِفرمايا اُعُودُ بِوَجُهِكَ اور تَحْتِ اَرْجُلِكُمْ لِ رَايا اُعُودُ بِوَجُهِكَ اور تَحْتِ اَرْجُلِكُمْ لِ رَايا اَعُودُ بِوَجُهِ مِنَ اور جَبِ اَوْ يَلْبِسَكُمُ شِيعاً سَاتُو فرمايا يه نسباً سهل ہے ۔ په نسباً سهل ہے ۔

حضرت سعد بن ابی و قاص سے مروی ہے کہ ہم نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم کے ساتھ چلے اور مسجد معاویہ میں آئے ۔ وہاں آپ نے دور کعتیں پڑھیں ۔ ہم نے بھی آپ کے ساتھ نماز پڑھی بچر آپ دیر تک اللہ تعالیٰ سے مناجات میں مصروف رہے بچر فرمانے گئے کہ میں نے اللہ تعالیٰ سے تین باتوں کی در خواست کی تھی کہ میری امت فرعو نیوں کی طرح غرق ہو کر تباہ نہ ہو ، اور قحط سے بلاک نہ ہو اور ان کے گروہوں کے اندر جنگ برپانہ ہو تو پہلی دو باتیں تو منظور کرلی گئیں اور تیسری بات نامنظور کی گئی ۔ (ابن کشیر ۱۳۹، ۱۳۹)

## مکذبین سے کنارہ کشی کی تلقین

٧٠،٦٢ وَكُذَّبَ بِهِ قُوْمُكَ وَهُوَالْحَقُّ ، قُلُ لَّسُتُ عَلَيُكُمُ بِوَكِيْلِ ٥ لِكُلِّ نَبَا مُّشْتَقَرُّ وَّسُوْفَ تَعُلَمُوْنَ ٥

اور آپ کی قوم تو اس (قرآن) کی تکذیب کرتی ہے حالانکہ وہ برحق ہے۔ آپ گہد دیجئے کہ میں متہارا ذمہ دار مہیں ہوں۔ ہر خبر کا ایک وقت مقرر ہے اور بہت جلد متہیں معلوم ہو جائے گا۔

ربط: گزشتہ آیات میں مشرکین و منگرین کی تنبیہ و تہدید کے لئے عذاب خداوندی کے نزول کے سلسلہ میں فرمایا کہ پہلے ہم مجرموں کو تنبیہ کرتے ہیں ۔ بھر بھی و سرکشی ہے بازنہ آئیں تو ان کو دکایک ان کو وصل دی جاتی ہے یہاں تک کہ جب وہ نافرمانی میں ہے باک ہو جاتے ہیں تو ان کو دکایک عذاب میں پکڑ کر تباہ و بر باد کر دیا جاتا ہے ۔ اس کے بعد قریش کے منگر سرداروں کا ذکر تھا جنہوں نے آپ کے نزاب میں پکڑ کر تباہ و بر باد کر دیا جاتا ہے ۔ اس کے بعد قریش کے منگر سرداروں کا ذکر تھا جنہوں نے آپ کے پاس بیٹھنے کو چاہتا ہے تاکہ ہم آپ کی باتیں سنیں ۔ آپ کے پاس ر ذیل لوگ بیٹھنے میں اور ہم قریش کے سردار ہیں ۔ اس لئے ان کے ساتھ بیٹھنے میں عاد سمجھنے ہیں د بہذا جب ہم آپ کی مذمت اور اپنی قدرت کالمہ اور تھرف کامل کو بیان فرمایا ہے ۔

# دین کالتمسخرکرنے والوں سے کنارہ کشی

اور جب آپ ان لوگوں کو دیکھیں جو ہماری آیتوں میں بحث کرتے ہیں تو ان سے اعراض کر لیجئے یہاں تک کہ وہ کسی اور بات میں لگ جائیں اور اگر کبھی شیطان آپ کو بھلا دے تو یاد آنے کے بعد الیے ظالموں کے ساتھ مت بیٹھئے اور پر ہمیز گاروں پر ان ظالموں کی ذرا بھی جواب دہی نہیں ۔ اللبۃ ان کے ذمہ نصیحت کر دینا ہے کہ شاید وہ بھی پر ہمیز گاری اختیار کریں ۔

يَحُوفُونَ: وه بحث كرتي بي وه عيب جوئى كرتي بين - خَوْفَلَ ع مضارع - تَقْعُدُ: تَقَعُدُ: تَقَعُدُ: تَقَعُورُتُ مضارع -

تعظرت کے:

مشر کین مکہ ، تکذیب کے علاوہ قرآن مجید اور ار کان اسلام کے ساتھ مسحز بھی کرتے

تھے ۔ جس سے ان مسلمانوں کو جو ان کی مجلس میں ہوتے تھے بہت رنج و تکلیف ہوتی تھی ۔ اس

لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جب کفار و مشر کین بماری آیتوں کے ساتھ استہزااور مسحز کرنے لگیں تو

م وہاں نہ بیٹھو بلکہ وہاں سے اٹھ جایا کرویہاں تک کہ وہ دوسری باتوں میں لگ جائیں، ورنہ تم

ہمی استہزا۔ کرنے والوں میں سمجھے جاؤ گے اور اگر شیطان تمہیں بھلاد سے اور تم بھولے سے بیٹھ جاؤ

تو یاد آجانے پر وہاں سے اٹھ جایا کرو ۔ پھر فرمایا کہ ان کفار کا حساب پر بمیز گاروں یعنی اہل اسلام

کے ذمہ نہیں ۔ جو گناہ کرے گاوی اس کی سزایا نے گا۔ یہ لوگ اپنے برے اعمال کے خود ہی ذمہ دار بہیں ۔ اہل اسلام ان کی بد اعمالیوں کے ذمہ دار نہیں ۔ الدتہ جہاں تک ممکن ہو ان کو نصیحت کر

د بنی چاہئے تاکہ وہ بھی کفرو بت یہ سی چھوڑ کر یہ بین گاری اختیار کر لیں ۔

د بنی چاہئے تاکہ وہ بھی کفرو بت یہ سی چھوڑ کر یہ بین گاری اختیار کر لیں ۔

(حقانی ۲/۳۳۸،۳۳۷)

## منکرین سے کنارہ کشی کی تلقین

آپ (اے بی صلی اللہ علیہ وسلم) الیے لوگوں سے بالکل کنارہ کش رہیئے جہنوں نے اپنے دین کو کھیل تماشا بنار کھا ہے اور دنیاوی زندگی نے ان کو دھوکے میں ڈال رکھا ہے اور اس (قرآن) کے ذریعہ ان کو نصیحت کرتے رہئے تاکہ کوئی شخص اپنے اعمال میں اس طرح گرفتار نہ ہوجائے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا اس کانہ کوئی تمایتی ہواور نہ سفارش کرنے والا اور یہ کیفیت ہو کہ اگروہ دنیا کے برابر بھی معاوضہ دے تب بھی اس سے قبول نہ کیا جائے ۔ یہی وہ لوگ ہیں جو اپنے اعمال کے سبب پھنس گئے ہیں ان کے لئے مہمایت گرم یانی ہے اور ہیں جو اپنے اعمال کے سبب پھنس گئے ہیں ان کے لئے مہمایت گرم یانی ہے اور

ان کے کفر کی وجہ سے ان کو در د ناک عذاب ہو گا۔

وَ ذَر : اور تو چھوڑ دے اور تو کنارہ کش رہ ۔ وُڈُر کے امر۔

غَرُّ تُهُمُّ: اس ( د نیوی زندگی ) نے انہیں فریب دیا۔ غَرُورُ سُے ماضی۔

قبسك : وه عذاب مين بسلاك جائے - وه پھنس جائے - إنسال سے مضارع مجول -

حَمِيْم: كھولتاہوا پانی - نہایت گرم پانی -

تنفر سی کے گئیر میں اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں سے کنارہ کشی کی تلقین فرمائی ہے جہوں نے دین کو کھیل تماشا بنار کھا ہے ۔ دنیا کی اس تقور ٹی می زندگی نے ان کو دھو کے میں ڈال رکھا ہے ۔ یہ لوگ آخرت سے غافل میں ۔ اگر آخرت پر ان کا ایمان ویقین ہو تا تو یہ بد اعمالیوں میں ہر گز مبتلانہ ہوتے ۔ آپ ان کو قرآن مجید کے ذریعہ نصیحت کرتے رہئے اور اللہ تعالیٰ کے عذاب سے ڈراتے رہئے۔

قیامت کے روز الیے مگذ بین کونہ کوئی جمایتی ملے گاجو ان کی مدد کرے اور ان کو زبردستی عذاب البیٰ ہے بچالے اور نہ ان کے لئے کوئی سفارش کرنے والا ہو گا اور نہ ان کی طرف ہے کسی قسم کا فدیہ اور معاوضہ قبول کیا جائے گا۔ اگر بالفرض کوئی مجرم دنیا بھر کا معاوضہ دے کر بھی چھوٹنا چاہئے گا تو نہ چھوٹ سکے گا۔ ایپ کفرو عناد اور دین کو کھیل تماشا بنانے کے سبب قیامت کے روز، یہ لوگ سخت عذاب میں جسلا ہوں گے۔ ان کو چینے کے لئے سخت کھولتا ہوا پانی ملے گا اور ان کے لئے در دناک عذاب ہوگا۔ (حقانی ۸ سے ۱۲ مابن کشیر ۱۲/۱۳)

## حقىقى ہدايت

١٠٠٥- قُلُ اندُعُوْا مِنْ دُونِ اللهِ مَالاَ يَنْفَعُنا وَلاَ يَضُرُّنا وَنُرَدُّ عَلَىٰ اَعُمَا اللهُ كَالَّذِي اسْتَهُوَتُهُ الشَّيْطِيْنُ في الْعَدَى الْبَدَهُ وَتُهُ الشَّيْطِيْنُ في الْاَرْضِ حَيْرُ انَ وَلَهُ اصْحَبَ يَدْعُونَهُ إلى الْهُدى الْتَيْنَا وَلَا اللهُ عُوالْهُ اصْحَبَ يَدْعُونَهُ إلى الْهُدى الْتَيْنَا وَلَا اللهُ مُوالْهُ اصْحَبَ يَدْعُونَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُوالْهُ اللهُ مُوالْهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

فَيَكُونُ هُقُولُهُ الْحَقَّ طَوَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّوْرِ طَ عُلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَا دَةِ وَهُوَ الْحَكِيْمُ الْخَبِيْرُ ٥

(اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) ان سے بوچھئے کہ کیا ہم اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر اس کی عبادت کریں جو نہ ہمیں نفع دے سکے اور نہ ضرر اور کیا ہم اس کے بعد کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں ہدایت کر دی ہو، اس شخص کی طرح الٹے پاؤں لوٹ جائیں جس کو شیطانوں نے جنگل میں بھلا کر حیران کر دیا ہو۔ اس کے ساتھی اس کو سیدھی راہ کی طرف بلا رہے ہوں کہ ہماری طرف چلاآ۔ آپ کہہ دیجئے کہ بیشک سیدھی راہ تو وہی ہے جو اللہ تعالیٰ کی بتائی ہوئی ہے اور ہمیں پروردگار عالم کی فرمانبرداری کا حکم دیا گیا ہے اور یہ کہ نماز قائم رکھو اور اس سے ڈرتے مہور رہواور تم سب اسی کے پاس جمع کئے جاؤ گے اور وہی ہے جس نے آسمانوں اور رہواور تم سب اسی کے پاس جمع کئے جاؤ گے اور وہی ہے جس نے آسمانوں اور رہوا کو ٹھیک طور پر پیدا کیا اور جس دن وہ فرمائے گا کہ ہو جا تو ہر چیز ہو رہی کو ٹھیک طور پر پیدا کیا اور جس دن وہ فرمائے گا کہ ہو جا تو ہر چیز ہو جائے گا۔ وہ پوشیدہ اور ظاہری چیزوں کا جانئے والا ہے اور وہی حکمت والا (اور) بوری خبررکھنے والا ہے۔

اَعُقَابِنا: ہماری ایڑیاں

ا شنَّهُ وَتُهُ جُنِهِ اس نے اس کو بھٹکا یا۔اس نے اس کو راستہ بھلادیا۔ اِسْتِھُواْ، یُے ماصنی ۔

كيران : حيران - بريشان - سركردان - مترد - كثرة في صفت مشه -

مِنْفَخَ : اس میں پھونک ماری جائے گی ۔ نفخ کے مضارع بجول ۔

الصُّور: صور ـ سينگ ـ

تعفر می گئی مشرکین مکہ نے مسلمانوں سے کہاتھا کہ تم محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے دین کو چھوڑ دو ۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرمایا کہ آپ ان لوگوں سے کہہ دیجئے جو دین اسلام کامضحکہ اڑاتے ہیں کہ تمہیں اتنی بھی عقل نہیں کہ تم نے ایسی چیزوں کو معبود بنا رکھا ہے جو نہ تمہیں کسی قسم کانفع دے سکتے ہیں اور نہ نقصان ۔ کیا ہم بھی تہارے کہنے سے ان بتوں کو بوجئے لگیں جو محض عاجزو لاچار ہیں اور وہ نہ کسی کو نفع پہنچا سکتے ہیں ، نفصان ۔ کیا تم یہ چاہتے تہارے کہنے سے ان بتوں کو بوجئے لگیں جو محض عاجزو لاچار ہیں اور وہ نہ کسی کو نفع پہنچا سکتے ہیں ، نہوں ۔ کیا تم یہ چاہتے نہیں ۔ نائد تعالیٰ نے تو جمیں کفرو گراہی سے نکال کر سیدھے راستے پر چلایا ہے ۔ کیا تم یہ چاہتے ۔

ہو کہ ہم سیدھاراستہ چھوڑ کر پہلے والی گراہی پر لوٹ جائیں اور کفراختیار کر لیں۔ ایساہر گزنہیں ہو سکتا۔ اگر معاذ اللہ ایساہو بھی جائے کہ ہم تو حید کی سیدھی اور صاف راہ چھوڑ کر کفروشرک کی راہ اختیار کر لیں اور اس شخص کی مائند ہو جائیں جس کو شیطان نے جنگل میں لے جا کر سراسیمہ اور حیران و پریشان کر کے ڈال دیا ہواور وہ منزل ہے بے خبر بھٹکتا پھر تاہو جبکہ اس کے کچھ ساتھی راہ راست پر ہوں اور وہ اس کو سیدھے راستے کی طرف بلاتے ہوں۔ اگر وہ شیطانوں کا کہا مان لے گا تو اس کو کبھی سیدھاراستہ نہ ملے گا۔ اگر اس نے اپنے ساتھیوں کا کہا مان لیا تو وہ اس مہلک بیابان تو اس کو کبھی سیدھاراستہ نہ ملے گا۔ اگر اس نے اپنے ساتھیوں کا کہا مان لیا تو وہ اس مہلک بیابان کے نہات پاکر راہ راست پر آجائے گا۔ اللہ تعالیٰ نے یہ ان کے خوات کی گا۔ اللہ تعالیٰ نے یہ ان کافروں کی مثال بیان کی ہے جو اللہ کو چھوڑ کر بتوں کو بو جتے ہیں اور مسلمان ان کو راہ راست کی طرف بلاتے ہیں۔

آپ کہد دیجئے کہ حقیقی بدایت شرک و بت پرسی میں نہیں بلکہ وہ تو صرف اسلام میں ہا ہو ہو ہوں ہوں اسلام میں ہا ہور ہمیں یہ حکم دیا گیا ہے کہ ہم پوری طرح اللہ کے مطبع و فرماں بردار ہو جائیں ، نمازی پابندی کریں اور اللہ تعالیٰ ہی ہے ڈریں اور اس کے پاس سب لوگ جمع کئے جائیں گے ۔ اس نے اسمانوں اور زمین کو حکمت کے ساتھ اظہار حق کے لئے پیدا کیا۔ جس دن وہ کسی مردہ مخلوق سے فرمائے گا کہ اٹھ گھڑی ہو ، وہ سب فور آ گھڑے ہو جائیں گے ۔ اس کاقول برحق ہے ۔ جس دن صور پھوڈکا جائے گا کہ اٹھ گھڑی ہو ، وہ سب فور آ گھڑے ہو جائیں گے ۔ اس کاقول برحق ہے ۔ جس دن صور پھوڈکا جائے گا ، اس دن صرف اس کی سلطنت و باد شاہت ہوگی ۔ اس دن دنیا کے باد شاہوں کا عجز ظاہر ہو جائے گا اور سب کو معلوم ہو جائے گا کہ حقیقی باد شاہت صرف اللہ تعالیٰ کے لئے ہے ۔ وہ ظاہر و باطن کو خوب جانبا ہے ہر موجود اللہ کے سامنے ہے ۔ کائنات کا کوئی ذرہ اس سے پوشیدہ ناہیں وہی حکمت والا اور خبردار ہے ۔ وہ ہرایک کو اس کے عمل کے مطابق جزاد ہے گا ۔ پس جس نہیں وہی حکمت والا اور خبردار ہے ۔ وہ ہرایک کو اس کے عمل کے مطابق جزاد ہے گا ۔ پس جس ذات کی یہ شان ہو وہی عبادت و بندگی کے لائق ہے ، اس کو چھوڑ کر شرک و بت پرستی کی راہ کیسے اختیار کی جاسکتی ہے ۔ (معاد ف القرآن از مولا نا محمد ادر ایس کاند حلوی ۴۸ م ۲۸ ۲ ، مظہری

# حضرت ابرابهيم عمكامناظره

٥٩، ٥١ وَإِذْ قَالَ إِبْرُ هِيْمُ لِأَبِيْهِ أَزَرَ ٱتَنَجِدُ ٱصْنَامًا الهَمَّ ع إِنِّي

ارَّاكَ وَقُوْمَكَ فِي ضَلْلِ مَّبِينِ ٥ وَكَذُلِكَ نُرِي آبُرْ هِيْمَ مَلَكُوْنَ مِنَ الْمُوْقِنِينَ ٥ مَلَكُونَ مِنَ الْمُوْقِنِينَ ٥ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَاكُوكَبَاء قَالَ لَمْذَارَبِي فَلَمَّا افْلَ قَالَ لَمُذَارَبِي فَلَمَّا افْلَ قَالَ لَمُذَارَبِي فَلَمَّا افْلَ قَالَ لَمُذَارَبِي فَلَمَّا الْفَارَ الْقَوْمِ لَا أَحِبُ الْإِنْ الْمَا يَهُم يَهُدِنِي رَبِي لَاكُونَنَ مِنَ القَوْمِ الشَّالَ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ مَا الشَّالُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللْحَلَى اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُولِي اللْمُلْكِلِي اللللْمُ اللْمُلْكِلِي الللللْمُلْكِلِي اللْمُلْكُولُ اللللْمُ اللللْمُلْكُولُ اللللْمُلْكُولُ

اور (وہ وقت یاد کرو) جب (حضرت) ابراہیم نے لینے باپ آزرے (یہ) کبا کہ کیا تم بتوں کو خدا مانتے ہو جمیں تو تمہیں اور تمہاری قوم کو صریح گرای میں بلا دیکھتا ہوں ، اور اس طرح ہم (حضرت) ابراہیم کو آسمانوں اور زمین کی بادشاہت دکھانے گئے تاکہ وہ یقین کرنے والوں میں ہے ہو جائے ۔ پھر جب اس (حضرت ابراہیم) پر رات کی تاریکی چھا گئی تو انہوں نے ایک سارے کو دکھ کر کہا کہ یہ میرارب ہے ۔ پھر جب وہ غروب ہو گیا تو کہنے گئے کہ میں غائب ہو جانے والوں کو پسند نہیں کرتا ۔ پھر جب انہوں نے چاند کو چھکتے ہوئے والوں کو پسند نہیں کرتا ۔ پھر جب وہ بھی غروب ہو گیا تو کہنے گئے کہ میں بوئے د کھا تو کہنے گئے کہ یہ میرارب ہے ، پھر جب وہ بھی غروب ہو گیا تو کہنے ہوئے کہ اگر میرارب مجھے بدایت نہیں کرے گاتو میں ضرور گراہوں میں ہو جاؤں گا ۔ پھر جب انہوں نے سورج کو چھکتے ہوئے د کیھا تو کہنے گئے کہ یہ میرا رب ہو گیا تو انہوں رب ہو گیا تو انہوں میں عبرار ہوں جن کو تم کیا کہ اے میری قوم میں تہارے ان معبودوں سے برار ہوں جن کو تم الله تعالیٰ کے ساتھ شریک کرتے ہو ۔ میں نے تو یک طرفہ ہو کر اپنارخ اسی کی جانب کر لیا جس نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا اور میں مشرکوں میں سے ہانب کر لیا جس نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا اور میں مشرکوں میں سے ہیں۔

أَصْنَامًا: بت مورت - واحد صُمُ 5

مَلَكُونَ : اختيار كامل - حقيقي حكومت - يه الله تعالىٰ كى ملكيت كے لئے مخصوص ہے -

كُوْكُبًا: ساره بعع كُواكِبُ

اَ فَكُلِّ : وه غائب ہو گیا۔ وہ چھپ گیا۔ اُفُولُ سے ماصلی۔

بَازِ عَا أَ: روش - جمكة بوا - مروع كاسم فاعل -

ربط: پہلے مسلمانوں کو کافروں کی الیم مجلسوں سے کنارہ کشی کا حکم دیا گیا جہاں اللہ کی آیتوں کا مذاق اڑا یا جاتا ہو۔ پھران کے ساتھ اٹھنے بیٹھنے کی بھی ممانعت کر دی گئی کیونکہ غیرت ایمانی کا تقاضا یہی ہے کہ السے لوگوں کو بالکل چھوڑ دیا جائے۔ پھران کے متسحز کا جواب دیا گیا کہ جو لوگ اسلام کا مذاق اڑاتے ہیں ان کو اتنی بھی عقل نہیں کہ وہ لینے ہی ہا تھوں سے بنائے ہوئے بتوں کو معبود بناتے ہیں جو کسی قسم کے نفع و ضرر کے مالک نہیں۔ ان آیتوں میں بالل معبودوں کے بارے میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مناظرہ کا بیان ہے۔

آفٹری جی خرت ابراہیم علیہ السلام مشرکین واہل کتاب سب کے نزدیک مسلمہ بزرگ تھے اس لئے اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں اثبات تو حید اور ابطال شرک کے بارے میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ، ان کی قوم کے ساتھ ہونے والے مناظرے اور مکالے ذکر فرمائے ہیں ۔ چنائخہ اللہ تعالیٰ نے ان کے زمانے کے بادشاہ مخرود کے ساتھ ان کامناظرہ تعیرے پارے کے شروع میں بیان تعالیٰ نے ان کے زمانے کے بادشاہ مخرود کے ساتھ ان کامناظرہ تعیرے پارے کے شروع میں بیان فرمایا ہے جس کی تفسیر سور ڈ تقرہ کے رکوع ۳۵ میں گزر حکی ہے ۔ ایک مناظرہ کا بیان ان آیات ۲۲ فرمایا ہوں کو تو د کر کوع ۵ میں ہے کہ حضرت ابراہیم نے بتوں کو تو د کر پھاؤلہ بڑے تعیرامناظرہ سور ڈ انبیاء میں ہے کہ حضرت ابراہیم نے بتوں کو تو د کر پھاؤلہ بڑے بت کے کاند ھے پر رکھ دیا ۔ چوتھا مکالمہ ان کے باپ آذر کے ساتھ ہوا جس کاذکر سور ڈ مریم میں بت کے کاند ھے پر رکھ دیا ۔ چوتھا مکالمہ ان کے باپ آذر کے ساتھ ہوا جس کاذکر سور ڈ مریم میں

اس مناظرہ اور مکالے کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ وہ وقت بھی یاد رکھنے کے قابل ہے جب حضرت ابراہیم علیہ السلام نے لینے باپ آزر سے کہا کہ کیا تو الیے بتوں کو اپنا معبود بناتا ہے جن کو تم نے بسولہ سے تراش کر بنایا ہے ۔ بلاشبہ میں تو بچھے اور تیرے ہم مذہب لوگوں کو کھلی گراہی میں د مکھتاہوں کہ تم نے لینے ہا تھوں سے بنائی ہوئی مورت کو خدا بنالیا ہے ۔ کیا کوئی بندہ بھی خدا کو تخلیق کر سکتا ہے ۔

جس طرح ہم نے ان کو آسمانوں اور زمین میں قائم اپنی سلطنت و حکومت کا مشاہدہ بھی کرایا ۔ یعنی طرح ہم نے ان کو آسمانوں اور زمین میں قائم اپنی سلطنت و حکومت کا مشاہدہ بھی کرایا ۔ یعنی ساتوں آسمانوں اور زمین ان کی نظروں کے سامنے کر دئے گئے اور چاند و سورج ، سآروں اور درختوں ، پہاڑوں اور سمندروں کے عجائبات ان پر منکشف کر دئے بہاں تک کہ عرش سے لے درختوں ، پہاڑوں اور سمندروں کے عجائبات ان پر منکشف کر دئے بہاں تک کہ عرش سے لے کر فرش تک تمام اشیاء کے حقائق ان کو دکھائے دئے تاکہ وہ مخلوقات ارضی و سماوی کی عاجزی و لاچارگی ، ان کی ذلت و خاکساری اور ان کے امکان و حدوث کا اپنی آنکھوں سے مشاہدہ کر لیں اور اس سے وجود باری تعالیٰ پر استدلال کریں اور ہماری خالقیت و وحدانیت پر کامل یقین کرنے والوں میں سے ہوجائیں ۔

کافر ، بتوں اور ستاروں کی بوجا اور تعظیم کرتے تھے اور یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ تمام کام انہی کے ہاتھوں میں بیں۔ حضرت ابراہیم نے ان کو اس گرای پر متنبہ کر ناچاہا، اس لئے جب رات کی تاریکی چھا گئی تو انہوں نے ایک ستارے کو چھکتے ہوئے دیکھ کراپنی قوم سے کہا کہ اے میری قوم کیا تمہارے خیال کے مطابق یہ ستارہ میرااور تمہارا رہ ہے۔ پس ذراانتظار کرو ، تقوری دیر میں تم پر اس کی ربو بست کی حقیقت کھل جائے گی۔ پھر جب وہ ستارہ چھپ گیا تو حضرت ابراہیم نے کہا کہ جو ایک مکان سے دوسرے مکان کی طرف منتقل ہو جائے اور جو ایک حال سے دوسرے مال کی طرف منتقل ہو جائے کہ میں اس کو خدا حال کی طرف متغیر ہو جائے میں تو اس کو دوست بھی نہیں رکھتا چہ جائے کہ میں اس کو خدا مانوں ، کیو نکہ تغیر تو حادث میں اس کو خدا مانوں ، کیو نکہ تغیر تو حادث ہونے کی نشانی ہے اور قدیم حادث نہیں ہو سکتا۔ اس لئے حادث قابل عبادت نہیں ۔

پیرجب اسی شب یا کسی دوسری شب میں حضرت ابر اہیم نے چاند کو طلوع کی ابتدا۔ میں چکتے ہوئے دیکھا تو پہلے کی طرح کہا کہ کیا تہارے گمان کے مطابق یہی میرا اور ساری قوم کارب ہے ۔ اچھا تھوڑی دیر اس کا بھی انتظار کرو۔ اس کی حقیقت و کیفیت بھی تم پر واضح ہو جائے گ ۔ پیرجب وہ بھی غائب ہو گیا تو حضرت ابر اہیم نے کہا کہ یہ محض میرے خدا کا فضل ہی ہے کہ میں اپنی قوم سے مختلف عقائد رکھتا ہوں اور خالص تو حید پر ہوں۔ اگر اس کی ہدایت و تو فیق نہ ہوتی تو میں بھی ان گراہوں کی طرح ساروں کی الوہیت کا قائل ہوتا۔

اس کے بعد حضرت ابراہیم نے طلوع آفیاب کاانتظار کیا پھر جب سورج کو چمکیا ہوا دیکھا تو حضرت ابراہیم نے کہا کہ کیایہی میرااور ہمہار ارب ہے کیونکہ یہ تمام ستاروں سے بڑا ہے۔ پھر جب وہ بھی غروب ہو گیا تو حضرت ابراہیم نے کہا کہ اے میری قوم والو! تم جن چیزوں کو معبود برحق کی عبادت میں شریک بناتے ہو میں ان سب سے بیزار ہوں ۔ بلاشبہ سازے اور چاند و سورج اجرام علوی ہیں ، بڑے بڑے اور روشن ہیں مگریہ الوہیت کے قابل نہیں کیو نکہ یہ خود بھی حادث ہیں ، ان کے احوال بھی حادث ہیں اور یہ پیدا کرنے والے کے محتاج ہیں ۔ میں تو سب کو چھوڑ کر اسی ذات کی طرف متوجہ ہو تا ہوں جس نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا اور اس کے ساتھ کسی اور کو شریک کرنے والوں میں سے نہیں ہوں ۔

# قوم کاحضرت ابراہیم سے جھکڑ نا

مدره وَحَاجَهُ قَوْمُهُ قَالَ اَتُحَاجُونِي فِي اللهِ وَقَدْ هَدْنِ ﴿ وَلاَ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ مَا لَمْ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ وَلَا تَخَافُ مَا اللهِ عَالَمُ يُنزَلُ بِهِ عَلَيْكُمُ وَلاَ تَخَافُ مَا اللهِ عَالَمُ يُنزَلُ بِهِ عَلَيْكُمُ وَلاَ تَخَافُ مَا اللهِ عَلَيْكُمُ وَلاَ تَخَافُونَ وَلاَ تَخَافُونَ وَلَا اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ

اور (جب) ان کی قوم کے لوگ ان ہے جھگڑ نے گئے تو انہوں نے کہا کہ کیا تم جھے ہے اللہ تعالیٰ کے بارے میں جھگڑ اگرتے ہواور وہ تو مجھے راہ راست و کھا چکا ہے۔ اور میں ان ہے نہیں ڈر تاجن کو تم اس کا شریک ملنتے ہو۔ سوائے اس کے کہ میرارب ہی کچھے (تکلیف دینا) چاہے۔ میرے رب کے علم نے سب چیزوں کا احاطہ کر رکھا ہے، کیا تم نہیں سمجھتے اور میں ان چیزوں سے کیوں ڈروں جن کو تم نے اللہ کا شریک بنالیا ہے۔ حالا نکہ تم اس بات سے نہیں ڈر تے کہ تم نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ الیسی چیزوں کو شریک کر رکھا ہے جن کے ڈر تے کہ تم نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ الیسی چیزوں کو شریک کر رکھا ہے جن کے لئے اس نے تم پر کوئی دلیل نہیں اتاری۔ پھر دونوں فریقوں میں سے کون ایک اس کازیادہ مستحق ہے۔ (بناؤ) اگر تم جانتے ہو جو لوگ ایمان لائے اور وہ لینے اس کازیادہ مستحق ہے۔ (بناؤ) اگر تم جانتے ہو جو لوگ ایمان لائے اور وہ لینے اس کازیادہ مستحق ہے۔ (بناؤ) اگر تم جانتے ہو جو لوگ ایمان لائے اور وہ لینے

ا میان کو ظلم (یعنی شرک) کے ساتھ نہیں ملاتے ،انہی کے لئے امن و دلجمعی ہے اور وہی سیدھی راہ یہ مد

> تَ حَاجُهُ: اس نے اس ہے جمت کی ۔ اس نے اس سے جھگڑا کیا۔ مُحَاجَّۃ جسے ماصنی ۔

> > **مُلُطناً**: اقتدار - قوت - غلبه - دليل -

يَلْبِسُوا: وه ملاتے ہیں۔ وہ خلط ملط کرتے ہیں۔ لبش سے مضارع۔

پس تم نے جن چیزوں کو اللہ تعالیٰ کاشریک بنار کھاہے میں ان سے کیوں ڈروں ۔ وہ تو پہتھرہیں ، نہ سنتے ہیں ، نہ د مکیصتے ہیں اور نہ کسی کو نفع و نقصان پہنچاسکتے ہیں ۔ تم اپنے اس جرم عظیم سے کیوں نہیں ڈرتے کہ تم اللہ تعالیٰ کے ساتھ الیسی چیزوں کو شریک تھہراتے ہو جن کو شریک تھہرانے کی تہبارے لئے اللہ تعالیٰ نے کوئی دلیل نہیں اتاری ۔ نہ عقلی نہ نقلی ۔ پس اب تم ہی بہاؤ کہ موحدین اور مشرکین میں سے قیامت کے روز کون سافریق دنیا و آخرت کے عذاب و شدائد سے محفوظ رہنے کا زیادہ مستحق ہے ۔ پس اگر تم جانتے اور سمجھتے ہو تو صرف اللہ تعالیٰ ہی سے ڈرو ، اس کے سواکسی سے نہ ڈرو ۔

مچر فرمایا کہ جو لوگ ایمان لائے اور انہوں نے اپنے ایمان کو ظلم یعنی شرک سے آلودہ نہیں کیا تو قیامت کے روز ایسے ہی لوگ عذاب الهیٰ سے محفوظ ہیں اور وہی حق کا راستہ پانے والے ہیں ۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند هلوي ۴۸۶ ـ ۳۹۳ / ۲، مظهري ۲۸۶ ـ ۳۹۵ / ۳)

#### انعامِ خداو ندی

٨٣- وَتِلْكَ حُجَّتُنَا اتَيُنْ هُا إِبر هِيْمَ عَلىٰ قَوْمِهِ وَنَرُ فَعُ دَرُ جُتٍ مِهِ وَنَرُ فَعُ دَرُ جُتٍ مَا مَا نَا نَشَاءُ وَإِنَّا رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمٌ ٥ وَمَا مَا نَا نَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مِن اللهُ مَا الله

اوریہ ہماری دلیل تھی جو ہم نے (حضرت) ابراہیم کو ان کی قوم کے مقابلے میں دی تھی۔ ہم جس کے چاہیں در ہے بلند کر دیتے ہیں۔ بیشک آپ کا رب حکمت والا (اور) خردار ہے۔

آفشری کے: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ حضرت ابراہیم نے اپنی قوم کے ساتھ مناظرے میں ان کو لا جواب کر ہے جو کھلی فتح پائی وہ ہماراہی انعام تھا۔ ہم ہی نے ان کو صحح نظریہ اور اس کے واضح دلائل بہآئے۔ کسی کو اپنی عقل و فہم یاز ور خطابت پر ناز نہیں ہونا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ کی مدد و اعانت کے بغیر کسی کو کامیابی حاصل نہیں ہوتی ۔ اللہ تعالیٰ ہی جس کے چاہتا ہے در جات بلند کر دیتا ہے۔ اس میں اشارہ ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو جو بورے عالم میں اور قیامت تک آنے والی نسلوں میں خاص عورت و مقام عطابوا ہے اور یہود نصاریٰ اور مسلمان و غیرہ سب کے سب ان کی تعظیم کرتے ہیں ۔ یہ سب اللہ تعالیٰ ہی کا فضل و انعام ہے ۔ کسی کے کسب و اکتساب کاس میں دخل نہیں۔ رمعارف القرآن کہ ۱۳۸۷)

#### اٹھارہ انبیاءکے نام

 هُدَى اللهِ يَهْدِى بِهِ مَنْ تَيْشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴿ وَلَوْ اَشْرَكُوْا لَحَبِطَ عَنْهُمْ مَّاكَأْنُوايَعْمَلُونَ ٥

اور بھم نے اس (ابراہیم) کو اسحق و یعقوب عطافرمائے۔ بھم نے سب کو بدایت دی محی ۔ اور اس کی اور سب سے جہلے بھم نے (حضرت) نوخ کو بدایت دی محی ۔ اور اس کی نسل میں (حضرت) داؤڈ اور (حضرت) سلیمان اور (حضرت) ابوب اور (حضرت) بارون کو بھی (بدایت دی) اور بھرنت) بارون کو بھی (بدایت دی) اور بھرنت کو بھی (بدایت دی) اور بھرنت کام کرنے والوں کو اسی طرح بدلہ دیتے بیں اور (حضرت) بزایت ذکریا اور (حضرت) کی اور (حضرت) عینی اور (حضرت) الیاس کو بھی (بدایت دی) یہ سب نیک لوگوں میں سے تھے ۔ اور (حضرت) اسمعیل اور (حضرت) الیس کو بھی (بدایت دی) یہ سب نیک لوگوں میں سے تھے ۔ اور (حضرت) اسمعیل اور (حضرت) اور بھرت ایک کو تمام اہل جہاں پونس اور (حضرت) لوط کو بھی (بدایت دی) اور بھر کے بر ایک کو تمام اہل جہاں پونس نور (حضرت) سی تھی بھی بھی ہم نے بعض کو برگزیدہ کیا اور ان کو سید حا راستہ دکھا یہ وں میں سے بھی بھی وسلم) یہ ہے اللہ تعالیٰ کی اور اگر وہ لوگ بھی شرک کرتے تو جو کھے انہوں نے کیا تھا وہ سب ضائع ہوجا تا ہے اور اگر وہ لوگ بھی شرک کرتے تو جو کھے انہوں نے کیا تھا وہ سب ضائع ہوجا تا۔

وَهَبْناً: بم ن بخشاء وَهُبُ وهِبَة كم ماصلى -

ا جُنَّبِينَهُم : بم ن ان كوچن ليا - بم ف ان كوپسند كرليا - إجْتِبًا وي ماضى -

لَحْبِط : السبة وه غارت مو كيا السبة وه ضائع مو كيا - حَبْطٌ عاضى -

آنشری جا انبیا، علیم السلام کے نام مذکور ہیں تاکہ یہ معلوم ہو جائے کہ خدا پرستی اور اتباع توحید محضرت ابراہیم علیہ السلام کے نام مذکور ہیں تاکہ یہ معلوم ہو جائے کہ خدا پرستی اور اتباع توحید حضرت ابراہیم علیہ السلام ہی پر موقوف ہبیں ۔ ان سے پہلے ان کے جدا مجد حضرت نوح علیہ السلام ہمی موحد تھے ، محمی موحد تھے ، محمی موحد تھے ، مشرک نہ تھے ۔ بچر حضرت ابراہیم کے بعد ان کی نسل ہی میں سے یہ لوگ بھی موحد تھے ، مشرک نہ تھے ۔ اور ان کی بزرگی عرب و دیگر بلاد میں مشہور ہے ۔ جن انبیاء کا یمان ذکر ہے ان کے نام یہ بیں:

(۱) حضرت ابراہیم (۲) حضرت اسحق (۳) حضرت یعقوب (۴) حضرت نوخ

(۵) حضرت داؤد (۱) حضرت سلیمان (۱) حضرت ابوب (۸) حضرت بوسف

(٩) حضرت موسی (١٠) حضرت بارون (١١) حضرت زکریا (١٢) حضرت کی

(۱۳) حضرت عليي (۱۴) حضرت الياس (۱۵) حضرت المعيل

(۱۲) حضرت السيغ (۱۷) حضرت يونس (۱۸) حضرت يوط عليهم السلام - (حقاني ۳/۳۴)

حضرت ابراہیم علیہ السلام کو یہ شرف بھی حاصل ہے کہ ان کے بعد جتنے انہیا، و رسل مبعوث ہوئے وہ سب ان کی اولاد میں ہیں ۔ ایک شاخ حضرت اسحق علیہ السلام سے چلی جس میں بنی اسرائیل کے تمام انہیا، آئے اور دوسری شاخ حضرت اسمعیل سے چلی جس میں سید الاولین والاخرین حضرت ناتم النہیین صلی الله علیہ وسلم پیدا ہوئے ۔

پیرفرمایا کہ ان کے باپ دادا، نسل اور بھائیوں میں ہے ہم نے بعض کو برگزیدہ بنایا اور سیدھاراستہ دکھایا۔ یہ دین توحید تو اللہ تعالیٰ ہی کا بتایا ہوا ہے۔ اللہ لینے بندوں میں سے جس کو چاہتا ہے اس کی ہدایت کرتا ہے۔ دوسروں کا تو ذکر ہی کیا، بالفرض اگریہ پیغمبر بھی شرک کرتے تو جو کچھ نیک اعمال وہ کرتے وہ سب اکارت چلے جاتے کیونکہ اللہ تعالیٰ کے باں شرکیہ اعمال قبول مہمیں۔

#### ا نبیاء کی پیروی کی تلقین

٩٠،٨٩ أو لَنْكَ النَّذِيْنَ النَيْنَهُمُ الْكِتْبَ وَالْحُكُمَ وَالنَّبُوَّةَ وَفَانَ الْكِيْنَ وَالْحُكُمَ وَالنَّبُوَّةَ وَفَانَ الْكِيْنَ وَالْحُكُمَ وَالنَّبُوُ الْمَا يَكُفُرُ إِهَا يَكُفُرُ إِنَّا اللَّهُ فَيِهُدُ مَكُمُ الْتَدِيْنَ وَكُلْنَا بِهَا قَوْما لَيَّسُوُ الْمِهَا بِكُفِرِيْنَ وَ وَكُلْنَا بِهَا قَوْما لَيَّسُو اللَّهُ وَاللَّهُ وَكُلْنَا بِهَا اللَّهُ فَيِهُدُ مِهُمُ اقْتَدِهُ وَكُلْ لَا اللَّهُ فَيِهُدُ مِهُمُ اقْتَدِهُ وَكُلْ لَا اللَّهُ فَيِهُدُ مِهُمُ اقْتَدِهُ وَ وَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْهِ أَجُرُ او إِنْ هُو اللَّهُ وَكُلْ يَلْعُلُم اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ ا

یہ وہ لوگ مجے جن کوہم نے کتاب، شریعت اور نہوت عطاکی تھی۔ بھر اگریہ لوگ (اہل مکہ) ان باتوں کو نہ مانیں تو (ان کو تسلیم کرنے کے لئے) ہم نے الیے لوگ مقرر کئے ہیں جو ان کا انکار ہی نہ کریں گے۔ یہ وہ لوگ تھے جن کو اللہ تعالیٰ نے ہدایت کی تھی۔ پس (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) آپ بھی انہی کے طریقے پر چلئیے اور کہہ دیجئے کہ میں اس (قرآن سنانے) پر تم سے کوئی معاوضہ

مہیں چاہتا۔ بس یہ تو دنیاجہاں کے لئے محض ایک نصیحت ہے۔

وكلُّناً: بم في سونها - بم في حوال كيا - بم في مقرر كرديا - توكيل سے ماضى -

فَقُد: پس تحقیق

كَيْسُوا: وه نبس بين - فعل ناقص ہے -

اُفْتَید لا: تواس کی اقتدا، کر۔ تواس کی پیروی کر۔ اِفْتِدُا، ہے امر۔

تنظرت : ان تمام انبیا، کو بم نے کتاب، حکومت اور نبوت سے سرفراز فرمایا۔اب اگریہ کفار
آپ کے طریقة کا انکار کریں تو آپ اس کاغم نہ کیجئے کیو نکہ بم نے اس کے لئے الیے بہت سے لوگ
مقرر کر دیئے بیں جو اس کا انکار نہیں کرتے اس میں آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کے عہد مبارک
میں جو مہاجرین و انصار موجود تھے وہ بھی داخل بیں اور قیامت تک آنے والے مسلمان بھی ۔یہ
آیت ان سب لوگوں کے لئے باعث فحز ہے کہ اللہ تعالی نے ان کو مقام مدح میں ذکر فرمایا ہے ۔
اے اللہ بمیں بھی ان میں سے بنا اور بمار احشر بھی انہی کے زمرے میں فرما۔

'پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب فرما کر اہل مکہ کو سنایا گیا کہ کسی قوم کے آبا و اجداد محض باپ داداہونے کی بنا پر قابل تقلید نہیں ہوسکتے کہ ان کے ہر قول و فعل کو قابل اتباع محصا جائے، جیسا کہ عموماً عرب اور اہل مکہ کاخیال تھا بلکہ تقلید و اتباع کے لئے پہلے یہ جاننا ضروری ہے کہ ہم جس کی پیروی کرتے ہیں وہ خود بھی ہدایت کے صحیح راستہ پر ہے یا نہیں ۔ پھر مذکورہ انہیاء کی طرف اشارہ کرکے فرمایا کہ یہی لوگ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہدایت پر تھے ۔ آپ بھی انہیاء کی طرف سے ہدایت پر تھے ۔ آپ بھی انہی کے طریقے کو اختیار فرمایئے ۔ آپ بہہ دیجئے کہ جس طرح مجھ سے پہلے انہیاء اپنی امتوں سے تبلیغ دین کے اجرکے طالب نہ تھے ، اس طرح میں بھی تم سے اس تبلیغ دین یا قرآن کا معاوضہ نہیں مائگآ۔ یہ تبلیغ دین یا قرآن تو جنوں اور انسانوں کے لئے محض ایک یاد داشت اور نصیحت ہے ۔

(معارف القرآن ۳۸۹ - ۳۹۳ / ۳، مظهری ۲۹۸،۲۹۷ )

#### منكرين كوجواب

٩٢،٩١ - وَمَا قَدَرُ وا اللهُ حَقَّ قَدْرِ لِا إِذْ قَالُوْا مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلىٰ بَشَرِ مِنْ شَنْيُ مَ قُلُ مَنْ أَنْزَلُ الْكِتَابُ الَّذِي جَاءَبِهِ مُوسى نُورًا وَّهُدِّى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيْسَ تَبِدُونَهَا وَتُخُفُونَ كَثِيرًا وَعُلِّمُ اللهُ وَتُخُفُونَ كَثِيرًا وَكُولَا اللهُ وَلَا آبُاء كُمْ وَقُلِ اللهُ وَثُمْ كَثَيرًا وَعُلِمُ اللهُ وَلَا آبُاء كُمْ وَقُلِ اللهُ وَثُمْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَا ا

اور انہوں نے اللہ تعالیٰ کی و لیسی قدر نہیں جانی جسی جانی چاہئے تھی جبکہ کہنے گئے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی آدمی پر کچھ بھی نازل نہیں فرمایا ۔ (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) آپ ان سے بوچھئے کہ وہ کتاب کس نے نازل کی تھی جو (حضرت) موسیٰ لائے تھے ، جو لوگوں کے لئے نور وہدایت تھی جس کو تم نے ورق ورق مرق کر رکھا ہے ۔ جن میں سے کچھ تو تم (لوگوں کو) دکھاتے ہواور بہت سے چھپاتے ہواور (اس کے ذریعہ) تمہیں بہت سی الیسی باتیں تعلیم کی گئیں جن کو نہ تو تم جانتے تھے اور نہ تمہارے باپ دادا۔ آپ کہد دیجئے کہ اللہ تعالیٰ (ہی نے نازل کی تھی) ، چرآپ ان کو چھوڑ دیجئے کہ یہ اپنی خرافات میں کھیلتے رہیں ۔ اور یہ (قرآن) وہ مبارک کتاب ہے جس کو ہم نے نازل کیا جو لینے سے پہلی (کتابوں) کی تصدیق کرتی ہے تاکہ آپ اہل مکہ اور اس کے آس پاس والوں کو خبردار کریں اور جو لوگ آخرت پر یقین رکھتے ہیں وہ اس پر بھی ایمان لے آئے ہیں اور وہ اپنی نماز کے بھی یا بند ہیں ۔

قَرُ الطِيشَ : كاغذ - اوراق - واحد قِرْطَاسُ

ذُرْهُمْ: توان كوچھور دے۔

خُوْضِهم: ان كى بحث ـ ان كاباتيل بنانا ـ

فشمان نزول: ابن ابی حاتم نے سعدی بن جبر کی مرسل روایت نقل کی ہے کہ ایک یہودی جس کا نام مالک بن الفیف تھا، مناظرہ کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور جھگڑ اکرنے دگا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے فرمایا کہ میں بچھے اس خدا کی قسم دے کر بوچھ آہوں جس نے موسی پر توریت نازل فرمائی تھی۔ کیا تم توریت میں یہ خدا کی قسم دے کر بوچھ آہوں جس نے موسی پر توریت نازل فرمائی تھی۔ کیا تم توریت میں یہ

بات لکھی ہوئی پاتے ہو کہ موٹے عالم کو القد تعالیٰ پسند مہنیں فرماتا۔ مالک موثاتھا۔ یہ سن کر وہ غضبناک ہو گیااور کہنے لگا کہ خدا کی قسم اللہ نے کسی انسان پر کوئی حکم مہنیں اتارا۔ اس کے ساتھی یہ بات سن کر کہنے لگے کہ کیاموئ پر بھی اللہ نے کچھ مہنیں اتارا۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی۔

بغویؒ نے لکھا ہے کہ اسی قول کی وجہ سے یہو دیوں نے مالک بن الضیف کو اجتباد کے عہدے سے معزول کرکے اس کی جگہ ابن اشرف کو مقرر کر دیا ۔

سدی کا بیان ہے کہ اس آیت کا نزول فخاس بن عازور کے حق میں ہوا اور فخاس بی نے
یہ بات کبی تھی ۔ ابن جریز نے بطریق ابو طلحہ حضرت ابن عباس کاقول نقل کیا ہے کہ یہود یوں نے
سوال کیا، محمد! (صلی اللہ علیہ وسلم) کیا اللہ نے آپ پر کوئی کتاب نازل کی ہے ؟آپ نے فرما یا،
باں ۔ وہ کہنے لگے خدا کی قسم اللہ نے آسمان سے کوئی کتاب مہیں اتاری ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ
آیت نازل فرمائی ۔ (مظہری ۲۹۸،۲۹۸)

اس آیت میں اللہ تعالی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے فرمایا کہ ان او گوں نے اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات کا ایسا اندازہ نہیں کیا جیسا کر ناچاہئے تھا۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر جو نعمت ورحمت نازل فرمائی ہے اس کو انہوں نے نہیں جانا۔ اس لحاظ سے جیسا اللہ تعالیٰ کو پہچاننا چاہئے تھا ویسا انہوں نے نہیں پہچانا۔ اس لئے انہوں نے یہ کہہ کر کہ اللہ تعالیٰ نے کسی انسان پر چاہئے تھا ویسا انہوں نے نہیم روں کی بعثت کا انکار کر دیا۔ حالانکہ نبوت اللہ تعالیٰ کی سب بڑی رحمت ہے جو اس نے اپنے بندوں برگی ہے۔

اے محمد صلی الند علیہ وسلم آپ ان ہے بوچھئے اگر اللہ تعالی نے کسی انسان پر کوئی کتاب نازل مبسیں کی تویہ توریت کس نے نازل کی جو حضرت موسیٰ علیہ السلام لائے متھے اور جو سراسر نور اور لوگوں کے لئے بدایت کا ذریعہ ہے ۔ تم نے اس توریت کو اپنی نفسانی اغراض کی بنا پر متفرق اور اق میں رکھاہوا ہے ۔ ان میں سے بعض اور اق کو جو تمہاری خواہش اور غرض کے مطابق ہوتے ہیں تم ظاہر کرتے ہو اور اکثر اور اق کو تم چھپالیتے ہو ۔

پیر فرمایا کہ اے پہود! توریت کے ذریعہ جو علم تمہیں عطاکیا گیا تھا اس سے زیادہ علم تو تمہیں قرآن مجید اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ دیا گیا ہے ۔ اس سے پہلے نہ تو تم اس (علم) کو جانتے تھے اور نہ تمہارے باپ دادا۔ جب بہودی اس سوال کا جواب نہ دے سکے کہ توریت کس نے نازل کی تو اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرمایا کہ آپ ہی بہا دیجئے ان کو کہ توریت بھی اللہ تعالیٰ ہی نے نازل فرمائی تھی ۔ اگر اتمام ججت کے بعد بھی یہ لوگ نہ مانیں تو آپ ان کو کہ توریت بھی اللہ تعالیٰ ہی نازل فرمائی تھی ۔ اگر اتمام ججت کے بعد بھی یہ لوگ نہ مانیں تو آپ ان کو ان کے حال پر چپوڑ دیجئے اور جس بہودہ مشغلہ میں یہ گئے ہوئے میں ان کو اس میں لگا رہے دیجئے ۔ آپ کا کام تو تبلیغ دین ہے ، وہ آپ نے کر دیا۔

جس طرح توریت ہم نے نازل کی تھی اسی طرح یہ قرآن بھی ہماراہی نازل کیاہوا ہے۔ یہ بڑی خیر و برکت والی کتاب ہے۔ اس پر ایمان لا نااور عمل کرنا دونوں جہان میں کامیابی کا باعث ہے۔ یہ ان آسمانی کتابوں کی تصدیق کرتی ہے جو اس سے پہلے نازل ہو جگی ہیں اور ہم نے یہ کتاب اس لئے نازل کی ہے کہ آپ اس کے ذریعہ اہل مکہ اور مکہ کے تمام اطراف یعنی مشرق و مغرب اور جنوب و شمال میں رہنے والے تمام لوگوں کو خبردار کر دیں کہ جو اللہ تعالیٰ کی کتاب کو بہیں مانے گا و عذاب کا مستحق ہو گا۔ جن لوگوں کو جزا و سزا اور عذاب کا اندیشہ ہے وہ آخرت پر ایمان کے ساتھ اس کتاب پر بھی ایمان رکھتے ہیں اور وہی لوگ اپنی نماز کی حفاظت کرتے ہیں تاکہ یہ نماز ان کو آخرت میں کا کہ یہ نماز ان

#### سب سے بڑا ظالم

٩٣٠٩٣ وَمَنْ اَظْلُمْ مِثَنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبْ اَوْ قَالَ اُوْحِى

إِلَى وَلَمْ يُوْحَ إِلَيْهِ شَنْ قُوْمَنْ قَالَ سَأْنُولُ مِثْلُ مَا أَنْزُلَ اللّهُ وَ وَلَمْ يُوْحَ اللّهِ مُنْ قَالَ سَأْنُولُ مِثْلُ مَا أَنْزُلَ اللّهُ وَ وَلَمْ لَيْكُمُ وَالْمَلْئِكَةُ وَلَى اللّهِ عَمْرَتِ الْمُوْتِ وَالْمَلْئِكَةُ وَلَا عَذَابَ وَلَوْ تَرَى إِذِالظّلِمُونَ فِي غَمْرَتِ الْمُوْتِ وَالْمَلْئِكَةُ وَلَا عَلَى اللهِ عَمْرَاتِ الْمُوتِ وَالْمَلْئِكَةُ وَلَا عَذَابَ اللهِ عَلَى اللهِ عَيْرُ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ غَيْرُ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ غَيْرُ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ غَيْرُ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ عَيْرُ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ غَيْرُ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ عَيْرُ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ عَيْرُ الْحَقِ وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ عَيْرُ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ عَيْرُ الْحَقِي وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ اللهِ عَيْرُ الْحَقِي وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ عَيْرُ الْحَقِي وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَيْرُ الْحَقِي وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَيْرُ الْحَقِي وَكُنْتُمْ عَنْ اللهِ اللهِ اللهُ المُ اللهُ الله

ايْتِهِ تَسُتُكْبِرُ وُنَ ٥ وَلَقَدُ جِنْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنْكُمْ اَوَّلَ مَرَّةٍ وَوَّرَكُتُمُ مَّا خَوَّلْنَكُمْ وَرِآءَ ظُهُورِكُمُ وَ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءًكُمُ الَّذِيْنَ زَعَمْتُمُ انَّهُمْ فِيْكُمْ شُركُومًا وَلَا لَكُمْ تَقَطَّعُ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنْكُمْ مَا كُنْتُمْ اَنَّهُمْ فِيْكُمْ شُركُومًا وَلَقَدْ تَقَطَّعُ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنْكُمْ مَا كُنْتُمْ اَنَّهُمْ وَيُهُمُ وَنَهُمْ

اور اس سے بڑھ کر کون ظام ہوگا جو اللہ تعالیٰ پر بہتان باندھے یا یہ کہے کہ بچھ پر وی آتی ہے حالانکہ اس پر کچھ بھی وی بہیں آتی ۔ اور جو یہ کہے کہ میں بھی وہ نازل کر سکتا ہوں جو اللہ تعالیٰ نے نازل کیا ہے اور (اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) کاش آپ ان کو اس وقت دیکھیں جب یہ ظالم موت کی سختیوں میں ہوں گے اور فرشتے ان کی طرف اپنے ہاتھ بڑھا کر کہہ رہے ہوں گے کہ اپنی روح ثکالو ۔ آج تمہیں ذات کا عذاب دیا جائے گا۔ تمہاری ان باتوں پر جو تم اللہ تعالیٰ پر ناحق بنایا کرتے تھے اور اس کی آیتوں سے سرکشی کیا کرتے تھے اور بیکھیا اور جو کچھ اور اس کی آیتوں سے سرکشی کیا کرتے تھے اور بیشک تم ہمارے پاس واسے ہی تہناآگئے ، جیسا کہ ہم نے تمہیں پہلی مرتبہ پیدا کیا تھا اور جو کچھ (مال و اسباب) ہم نے تمہیں دیا تھا اس کو تم اپنے پیچھے بچھوڑ آئے اور اب بمیں تمہارے ساتھ تمہاری سفارش کرنے والے بھی دکھائی آئے اور اب بمیں تمہارے ساتھ تمہاری سفارش کرنے والے بھی دکھائی بنیں دیتے جن کو تم اپنے معاملات میں اللہ تعالیٰ کا شریک تحجھتے تھے ۔ ضرور تمہارے آپس کے تعلقات منقطع ہوگئے اور تمہارے سب مگان غلط ہوگئے ۔

غَمَرْت: عنتيان مشدتين واحد غرقة

بُاسِطُوا: كولنه والے - پھيلانے والے - بُسُطُ سے اسم فاعل -

الْهُوْنِ: أَ ذَات - رسوانَى - خوارى -

فرُ اذبي: ايك - ايك، عليحده عليحده -

خَوْلُنْکُمْ: ہم نے تم کو دیا۔ ہم نے تم کو عطاکیا۔ تُحَوِّیُلُ کے ماصلی ۔

وَرُاءُ: پيمُ پيچے۔

تَقَطَّعُ: وه قطع ہو گیا۔ وہ کٹ گیا۔ وہ جدا ہو گیا۔ تقطع سے ماصنی۔

ر بط: صحفرت ابراہیم علیہ السلام کے بعد چودہ پیغمبروں کاان کی نسل میں ہے ہو نااور ان کے جدامجد حضرت نوح علیہ السلام کاذکر ہے ۔ یہ سب کے سب ہدایت یافیۃ تھے اور توحید کی دعوت دیتے اور شرک کورد کرتے تھے۔ پس جو شخص راہ ہدایت کاطالب ہووہ ان لوگوں کے طریقے پر چلے، توحید کااقرار کرے اور شرک ہے اجتناب کرے۔ اس کے بعد منکرین نبوت کی تردید بھی۔ ان آیتوں میں مدعیان نبوت کی تہدید ہے کہ فرشتے مار مار کران کی جان نکالتے ہیں اور قیامتِ کے روزان کو ذلت و خواری کاعذاب دیاجائے گا۔

تعلیٰ پر جھوٹ باند صناجیے مالک بن الضیف کہناتھا کہ اللہ تعالیٰ نے کسی آدی پر کچھ نازل نہیں گیا تعالیٰ پر جھوٹ باند صناجیے مالک بن الضیف کہناتھا کہ اللہ تعالیٰ نے کسی آدی پر کچھ نازل نہیں گیا یا نبوت اور وحی کا جھوٹا دعویٰ کرنا کہ میں اللہ کا نبی ہوں اور میرے پاس وحی آتی ہے ، بھی بڑا ظلم ہے ۔ نزول قرآن کے وقت لوگوں نے ایسی باتیں بھی کمی تھیں ۔ چنائخ بغویؒ نے لکھا ہے کہ برقول قیآدہ اس آیت کا نزول مسیلمہ کذاب کے حق میں ہوا ۔ یہ شخص کا بن تھا اور کا ہنوں کی طرح مسجع فقرے بولیا تھا ۔ اس نے نبوت کا دعویٰ کیا تھا اور کہناتھا کہ اس کے پاس وحی آتی ہے ۔ ابن مسجع فقرے بولیا تھا ۔ اس نے نبوت کا دعویٰ کیا تھا اور کہناتھا کہ اس کے پاس وحی آتی ہے ۔ ابن مشرکین مکہ قرآنی آیات سن کر کہد دیا کرتے تھے کہ لونشا ۔ لقلنامثل صدا وغرہ ۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے ان ظالموں کی موت کا حال بیان فرمایا گرچیب یہ ظالم موت کی سختیوں میں گرفتار ہوں گے اور موت کے فرشتے ان کی جان نکا لئے کے لئے ہائے بڑھا کر تحقیر کے طور پر یہ کہیں گے کہ اب آخرت کے عذاب سے کہاں ہٹتے ہو۔ اب تم اپنی خبیث و ح کو نکالو۔ آج متہاری بدا ممالیوں ، بغض و تکبر ، متہاری افترا بندی اور اللہ کی آیات سے اعراض کی بنا پر متہیں ذلت و رسوائی کاعذاب ہوگا۔

مرنے کے بعد حساب و کتاب اور جزاو سزا کے لئے تم اپنامال و اولاد جو ہم نے تجہیں عطا کیا تھا ، دوست و احباب اور تمہارے اپنے ہاتھوں کے تراشے ہوئے معبود جن کو تم اپناسفارشی کھھتے تھے اور جن کی سفارش کا تمہیں بہت بھروسہ تھا۔ تم ان سب کو پیچے تھوڑ کر ہمارے پاس الیے تہناآئے ہو جسے ہم نے تمہیں پہلی مرتبہ اکیلا پیدا کیا تھا۔ قیامت کے روز تمہارے اس باطل خیال کی بھی قلعی کھل جائے گی کہ تمہارے ہاتھوں کے بنائے ہوئے بت اللہ تعالیٰ کے ہاں تمہاری خیال کی بھی قلعی کھل جائے گی کہ تمہارے ہاتھوں کے بنائے ہوئے بت اللہ تعالیٰ کے ہاں تمہاری سفارش کریں گے۔ اس دن ان بتوں اور تمہارے در میان قطع تعلق ہو جائے گا۔ وہ تم سے علیحدہ ہو جائیں گے اور تمہاری ساری امیدوں پر پانی بھرجائے گا ہو جائیں گے اور تمہاری ساری امیدوں پر پانی بھرجائے گا

#### وجو دو صفاتِ باری کے دلائل

٥٠،٩٥ - إِنَّ اللهُ فَالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوٰى الْخُورِجُ الْحَقَ مِنَ الْمَيْتِ
وَمُخْرِجُ الْمَيْتِ مِن الْحَقِّ وَذَلِكُمُ اللَّهُ فَانِی مِنَ الْمَیْتِ مِن الْحَقِ وَلَیكُمُ اللَّهُ فَانِی تُوْءَفَكُونَ وَ فَالِقُ الْاِصْبَاحِ وَ وَجَعَلَ الْکَیلَ سَكَنا وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ فَالِقُ الْاِصْبَاحِ وَ وَجَعَلَ الْکَیلَ سَكَنا وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ فَالِقُ الْاِصْبَانَا وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ الْعَرْيُزِ الْعَلِيمِ وَ وَهُو اللهِ عُلَ جُعَلَ كُولُولُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

فَصَّلْنَا الْأَيْتِ لِقُوْمِ يَعْلَمُونَ ٥

بیشک اللہ تعالیٰ ہی دائے اور کھلی کو پھاڑنے والا ہے۔ وہ زندہ کو مردہ سے
پیدا کرتا ہے اور مردہ کو زندہ سے نکالہ ہے۔ یہی تو خدا ہے پھر تم کہاں بھکے
جارہے ہو۔ وہی (رات کی تاریکی میں سے) سبح کلپھاڑنے والا ہے اور اسی نے
آرام کے لئے رات بنائی اور اسی نے حساب کے لئے سورج اور چاند بنائے ۔ یہ
اندازہ اسی ذات کا مقرر کیا ہوا ہے جو زبر دست ہے اور بڑی علم والی ہے اور
اسی نے تہارے لئے ساروں کو بنایا تاکہ تم اِن کے ذریعہ بحرو برکی تاریکیوں
میں راستہ پاؤ۔ بیشک بم نے ان لوگوں کے لئے تفصیل کے ساتھ دلائل بیان
کردئے جو جانتے ہو جھتے ہیں۔

بردین پھاڑنے والا ۔ نکالنے والا ۔ فکق سے اسم فاعل ۔

النوى: هجوري گهليان - واحد نُواةً -

أَلْحُبِّ: دانه - تَشْلَى - غله -

محسبانا: آفت عذاب - صاب عمطابق سزا - صاب - گردش -

تَقْدِيْرُ: تقدير -اندازه كرنا ـ

تعشر سی کی ایتوں میں کفار و مشر کین کی ہٹ دھرمی اور حقائق و نبائج سے ان کی غفلت کا تذکرہ تھا۔ ان سب خرابیوں کی اصل بنیاد اللہ تعالیٰ اور اس کے بے مثال علم و قدرت سے بے خبری ہے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان کی ہٹ دھرمی کے علاج کے لئے لینے وسیع علم اور عظیم

قدرت کے چند نمونے اور انسان پر اپنے انعامات و احسانات کا ذکر فرمایا جن میں معمولی غور و فکر سے کوئی سلیم الفطرت انسان خالق کائنات کی عظمت و بے مثال قدرت کا قائل ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا۔(معارف القرآن ۳۹۹/۳)

رہ سکتا۔ (معارف القرآن ۱۳۹۹)

اللہ تعالیٰ زمین میں ہوئے ہوئے دانوں اور گھلیوں کوپھاڑ کران میں سے مختف قسم کے اللہ تعالیٰ زمین میں ہوئے ہوئے دانوں اور ڈھلیوں کوپھاڑ کران میں سے مختف قسم کے بیں۔ پودے اور روئید گیاں پیدا فرماتا ہے، جن کے رنگ، شکلیں اور ذاکنے الگ الگ ہوتے ہیں۔ خشک دانے اور خشک گھلی کوپھاڑ کراس کے اندر سے ہرا بجرا بودانکال دینااس ذات واحد و یکنا کے سواکسی اور کا فعل مہیں ہوسکتا، جو خالق کائنات ہے ۔ انسان کے سعی و عمل کااس میں کوئی دخل مہیں۔ جیسا کہ دو سری جگہ ارشاد فرمایا:

وَ الْ اَهِ مِيهَ الله وو سرى جَلَه ار شاد فرمايا: الْفُرَ اَيْنَامُ مَّاتَحُونَ وَ وَ الْاَنْتُمُ تَزُرَ عُونَهُ أَمُ نَحُنَ الرَّارِ عُونَ ٥ الْفَرَا الرَّارِ

کیاتم ان دانوں کو نہیں د مکھتے جن کو تم مٹی میں ڈال دیتے ہو کیاان کو تم نے اگایا یا بم نے اگایا۔

پھرفرمایا کہ وہ ایک ضد کو دوسری ضد ہے نکالتا ہے۔ یعنی ایک بے جان چیز کے اندر سے جاندار چیز کو نکالتا ہے جسے بچ جو جاندار چیز کو نکالتا ہے جسے بچ جو ہے جان پین اور جاندار بودے کے اندر پیدا ہوتے ہیں یا یہ مطلب کہ زمین تو خشک اور مردہ ہوتی ہے ۔ مگر پانی برساکر ہم اے زندہ کر دیتے ہیں اور اس سے اناج اور غلہ پیدا کر دیتے ہیں جے تم کھاتے ہو اور یہ مطلب بھی ہو سکتا ہے کہ مومن بمزلہ زندہ کے ہے اور کافر بمزلہ مردہ کے ہے اس لئے وہ کافر (مردہ) کے مومن (زندہ) کو اور مومن (زندہ) سے کافر (مردہ) کو نکالتا ہے۔

یہ زندہ اور مردہ کرنے والا ہی سب کا مالک و خالق اور اللہ تعالیٰ ہے اور یہی معبود ہونے کا مستق نہیں کا مستق ہوئے بت ۔ وہ عبادت کا مستق نہیں کا مستق ہوئے بت ۔ وہ عبادت کا مستق نہیں کی میں ہوئے ہوئے بواور غیر خدا کی پرستش کرتے ہو کے جونیہ جانتے ہو تھے ہوئے تم کیوں حق سے منہ موڑتے ہواور غیر خدا کی پرستش کرتے ہو

پھر فرمایا کہ وہی رات کی گہری ظلمت و تاریکی کو پھاڑ کر اس میں سے صبح کو نمنو دار کرتا ہے۔ اور رات کے اند صیرے میں سے صبح صادق کا اجالا نکالنا بھی اس کی قدرت کے کمال کی دلیل ہے۔ پھر رات کو آرام و سکون کا ذریعہ بنانا بھی اس کی قدرت کا کمال ہے ۔ انسان اور حیوان دن مجر تلاش و کسب معاش میں مصروف رہتے ہیں پھر تھک ہار کر رات کو گہری نیند سے سکون حاصل کرتے ہیں ۔ اس نے سورج اور چاند کو حساب کاذر بعد بنایاجس سے لوگ سالوں ، مہینوں ، دنوں گھنٹوں ، منٹوں اور سیکنڈ وں کا حساب لگاتے ہیں ۔ یہ حیرت انگیز نظام جس میں ایک سیکنڈ کا بھی فرق نہیں آتا ، اسی ذات واحد و یکتاکی قدرت کا ملہ کا کر شمہ ہے جو ہر چیز پر غالب بھی ہے اور قوی بھی ۔ اس کو ہر چیز اور ہر کام کا علم بھی ہے ۔

چاند و سورج کے علاوہ دوسرے ستارے بھی اللہ تعالیٰ ہی کی قدرت کاملہ کے خاص مظہر
ہیں ۔ اور ان کے پیداکر نے میں بے شمار حکمتوں میں سے ایک حکمت یہ بھی ہے کہ لوگ ان کے
ذریعہ جنگل کے اند صیروں اور سمندر کی تاریکیوں میں راستہ کا تعین کرتے ہیں ، پیر فرمایا کہ بم
نے اہل علم کے لئے قدرت کے دلائل خوب کھول کھول کر بیان کر دئے ہیں تاکہ وہ حق کو پہچان
کر باطل سے اجتناب کریں ۔ جو لوگ ان کھلی نشانیوں کے باوجود اللہ تعالیٰ کو منہیں پہچانتے وہ بے
خبرو بے عقل ہیں ۔ (مظہری ۱۹۰۳ سے ۱۳۰۴ سے ۱۳۰۱ سے ۱۳۰۱ میں اس ۲ سے ۱۳۰۲ سے اس سے

#### عجائباتِ قدرت

٩٩،٩٨ وَهُوَ الَّذِيُ اَنْشَاكُمْ مِنْ نَّفُسِ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرُّوَ الْمُونِ وَهُوالَّذِي الْمُومِ يَفْقَهُونَ وَهُوالَّذِي الْمُومِ يَفْقَهُونَ وَهُوالَّذِي الْمُومِ يَفْقَهُونَ وَهُوالَّذِي الْمُومِ الْمُومِ الْمُؤْرَ السَّمَاءِ مَاءً وَ فَاخْرَ جُنَابِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَنْيً الْمُؤْرَ السَّمَاءِ مَاءً وَمِنَ السَّمَاءِ مَاءً وَمِنَ السَّمَاءِ مَا السَّمَاءِ مَا السَّمَاءِ وَمِنَ السَّمَاءِ وَمِنَ السَّمَاءِ مَا مَنْ طَلْعِهَا قِنْوَانَ كَانِيةٌ وَجَنْتِ مِنْ الْمُعْمَا وَنَعْيَرُ مُتَشَابِهِ وَالْمُعُولُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُلْكُولُولُولُولُولُ الللَّهُ اللْمُلْكُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

سبزہ نکالا جس ہے ہم گتھے ہوئے دانے نکالتے ہیں اور کھجور کے گامجے میں سے (پھل کے) کچھے نکالتے ہیں جو نیچ کو لئے جاتے ہیں اور انگور اور زیتون اور انار کے باغ پیدا کئے جو باہم ملتے جلتے بھی ہیں اور جدا جدا بھی ہیں ۔ جب یہ پھلتے ہیں تو ان کاپھلنا اور پکنا تو د مکھوان سب (باتوں) میں ایمان والوں کے لئے (اس کی قدرت کی) بڑی نشانیاں ہیں ۔

اَنْ شَاكُمْ: اس نے تم كو پيداكيا -اس نے تبارى پرورش كى - إنْشَاء كے ماضى -

فُمُسْتَقُرُ : پس مُحْبِرن كى جكمه - إسْتِقْرُ أَرْ سے اسم مفعول واسم ظرف مكان -

مُسْتُوديع: پناه کی جگه - سونی جانے کی جگه - استیداع سے اسم مفعول واسم ظرف مکان -

فَبُاتُ: گھاس - زمین سے اگنے والی ہر چیز-

خَضِرًا: سزه۔

مُتُرُ إِكْبًا: اورِ تلے - قد بدت - ايك رايك چرها بوا - ترام في اسم فاعل -

طَلْعِها: إس كاخوشد -اس كاسر-اس كالجعول -

نَخْلِ: هجور كرد خت ـ

قِنْوَانُ : خوشے - کھے - واحدر تنوع

كَانِية : نزديك - جمكن والى -

أغناب: انگور - واحد عِنْب -

الرُّ مُثَانُ: انار ـ واحدُرْتَانَهُ ا

كينيعه: اس كاپكنا-اس كامراد كو پهنچنا-مصدر --

آتشری : اللہ تعالیٰ تو وہی ہے جس نے حضرت آدم علیہ السلام سے ہمہاری تخلیق کی ابتدا کی ۔ دوسری جگہ ارشاد ہے کہ اس خدا ہے ڈروجس نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا کیا اور اس سے اس کی بیوی (حضرت) حواکو اور بھران دونوں سے بے شمار مرد و عورت پیدا کئے ، پھر فرمایا کہ ہمہارے کی بگہ بنائی اس سے مراد دنیا ہے اور ایک مستودع ہمہارے کی جگہ بنائی اس سے مراد دنیا ہے اور ایک مستودع بعنی سونیے جانے کی جگہ بنائی ۔ اس سے مراد قبر ہے جہاں انسان عارضی طور پر رکھا جاتا ہے ۔ بعنی سونیے جانے کی جگہ بنائی ۔ اس سے مراد قبر ہے جہاں انسان عارضی طور پر رکھا جاتا ہے ، بھر مطلب یہ ہے کہ انسان کو پیدا کرنے کے بعد ایک مقررہ مدت تک تو دنیا میں رکھا جاتا ہے ، بھر اس کے بعد اس کی موت واقع ہو جاتی ہے اور اس کو قیامت تک قبر میں رکھا جاتا ہے ۔ بھر قیامت

کے دن اس کو دو بارہ زندہ کیا جائے گا۔ یہ سب تو حید کی نشانیاں ہیں جو اللہ تعالیٰ نے مجھدار لوگوں کے لئے واضح طور پر بیان فرمادیں ۔

پیرفرمایا کہ اس ذات واحد و شاہد نے آسمان سے پانی اتاراجو مبارک ہے اور بندوں کے
لئے رزق مہیا کرتا ہے۔ پیراس پانی سے ہرقسم کی نباتات اگتی ہے۔ اس سے کھیتی باڑی اور سرسبز
درخت اگتے ہیں اور ان میں دانے اور پھل پیدا ہوتے ہیں۔ انہیں کے اندر سے ہم السے دانے
نکالتے ہیں جوالک دوسرے سے جڑے ہوئے ہوئے ہیں جہنیں خوشے اور کچھے کہاجاتا ہے۔ اس پانی
سے ہم نے انگور کے باغات اور زیتون وانار کے درخت پیدا کئے جوشکل اور مزے کے اعتبار سے
آپس میں ملتے جلتے بھی ہوتے ہیں اور ملتے جلتے نہیں بھی ہوتے ۔ یہاں انگور اور کھجور کاس لئے ذکر
فرمایا کہ یہ دونوں پھل اہل حجاز کے پسند یدہ اور بہترین پھل کھے جاتے تھے۔

میں غور کرو کہ کس طرح وہ ان پھلوں کو عدم سے وجود میں لایا۔ چھوٹااور کچاپھل کی قدرت میں غور کرو کہ کس طرح وہ ان پھلوں کو عدم سے وجود میں لایا۔ چھوٹااور کچاپھل کیسا بیکار ہوتا ہے۔ بھریہی پھل پک کر کیسا بڑااور لذیذ ہوجاتا ہے۔ بلاشبہ ان چیزوں میں مومنوں کے لئے اللہ تعالیٰ کی توحید کی بڑی نشانیاں ہیں۔ یہی لوگ ان میں غور و فکر کر کے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی تصدیق کرتے ہیں۔ (ابن کشیر ۱۹۵۹/ ۲، مظہری ۱۳۰۲،۳۰۳)

#### مشركين كي مذمت

١٠٣،١٠٠ وَجَعَلُوْا لِللهِ شُركاء الْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِيْنَ وَبَنْ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ٥ بَدِيعُ وَبَنْ السَّمُوْتِ وَالْأَرْضِ وَانْتَى يَكُونُ لَهُ وَلَدُ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةً وَ السَّمُوْتِ وَالْأَرْضِ وَانْتَى يَكُونُ لَهُ وَلَدُ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةً وَ وَخَلَقَ كُلُّ شَنْعُ وَهُو يَكُونُ لَهُ وَلَدُ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةً وَ وَخَلَقَ كُلُّ شَنْعُ وَهُو يَكُونُ لَهُ وَلَدُ وَلَمْ اللهُ وَلَكُمُ اللهُ وَلَا مَعَى اللهُ وَلَكُمُ اللهُ وَلَكُمُ اللهُ وَلَكُمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَكُمُ اللهُ وَلَا شَكْعُ فَاعُبُدُ وَلَا وَهُو يَعْلَى كُلِ شَكَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَلَكُمُ اللهُ وَلَكُمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَكُمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَكُمُ اللهُ وَلَكُمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَكُمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَكُمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْلُ اللهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللهُ وَلِلْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِلْ اللهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلِلْ لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلِمُ لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلِلْ لَا اللّهُ وَلِلْ لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَا لَا اللّهُ وَلَا لَا الللّهُ وَلِلْ لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ

اور انہوں نے جنوں کو اللہ کا شریک بنالیا حالانکہ وہ اللہ تعالیٰ کے پیدا کئے

ہوئے ہیں اور انہوں نے بلاعلم اللہ تعالیٰ کے لئے بیٹے اور بیٹیاں بھی گھڑ لیں۔
وہ پاک ہے اور ان باتوں سے بہت بلند ہے جو وہ بیان کرتے ہیں۔ وہ
آسمانوں اور زمین کا ایجاد کرنے والا ہے۔ جب اس کی کوئی بیوی ہی ہنیں تو
اولاد کیسے ہوگی اور اسی نے ہرچیز کو پیدا کیااور وہ ہربات کو جانبا ہے۔ یہی اللہ
تعالیٰ متہارا پروردگار ہے۔ اس کے سواکوئی معبود نہیں۔ وہی ہرچیز کا خالق
ہے سوتم اسی کی عبادت کرواور وہ ہرچیز کا کارساز ہے۔ کوئی آنکھ اس کو ہنیں
د کیھ سکتی اور وہ سب آنکھوں کو د کیھا ہے۔ وہ منہایت لطیف (اور) خبردار

انہوں نے تراشا۔ انہوں نے گھڑلیا۔ خُرِق کے ماصلی۔

وہ بیان کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں۔ وصف ہے مضارع۔

ا الجاد كرنے والا - كسى چيزكو بغير منونے كے بنانے والا - يه الله تعالى كا اسم

صفت ہے۔

خَرَ قُوْا:

يَصِفُونَ:

بَدِيْعُ:

صَاحِبَةً:

سائق رہنے والی ۔ بیوی ۔جمع صواحِ عج

تُدُرِكُهُ: وواس كو پاتى ب - إدراك ب مضارع -

پیدا کئے ہوئے ہیں ۔ پس مخلوق کو خالق کاشریک تھہرا نابہت بڑا ظلم ہے ۔ اللہ تعالیٰ ان سب من گھڑت اور بیہو دہ باتوں سے پاک اور بالاتر ہے ۔

اسی نے آسمانوں اور زمین کو کسی نمونے کے بغیر پیدا کیا، جو کچے آسمانوں اور زمین میں موجود ہے وہ سب اسی کا بنایا ہوا ہے۔ کیا بہارے ان باطل معبود وں نے بھی کچے تخلیق کیا ہے۔ کوئی آسمان یا زمین یا کوئی اور چیزاگر ان باطل معبود وں میں سے کسی نے بنائی ہے تو بناؤ ۔ اللہ تعالیٰ تو قدیم اور مستغنی ہے ۔ اس کے تو بیوی ہی ہنیں، پھراس کے اولاد کسے ہو سکتی ہے ۔ وہ تو ان سب چیزوں کا خالق و مالک ہے اور مخلوق بیوی اور بنیا ہنیں بن سکتے ۔ اس کو ہر چیز کا علم ہے وہ سب کچے جانتا ہے یہ بات باطل معبود وں میں ہنیں۔ (حقانی ۲/۳۵۱)

و ہی تہمارار ب ہے جس نے ہرشتے کو پیدا کیا۔ اس کے سواکوئی خدا مہیں۔ پس تم اسی کی عبادت کرو اور اسی کی وحدانیت کا اقرار کرو۔ اس کانہ کوئی لڑکا ہے ، نہ کوئی باپ ، نہ کوئی بیوی اور نہ کوئی اس کاعدیل و نظیر۔ و ہی ہرچیز کامد ہر ہے۔ اسی نے رات اور دن بنائے ، و ہی آسمانوں اور زمین کا خالق ہے۔ اور و ہی اپنی مخلوق کا مالک و رازق ہے۔ و ہی ہرچیز کا محافظ و نگہبان ہے اس کو اس عالم جسی کی آنگھیں نہیں و مکیھ سکتیں کیونکہ وہ صرف محسوسات کے ادراک کے لئے مخصوص ہیں ۔ لیکن اللہ تعالیٰ ہرچیز کو و مکیھ آ ہے کیونکہ وہ نہایت باریک بین اور باخبر ہے۔ وہ اپنی لطافت کی بنا پر نظر مہیں آتا۔

، الله تعالیٰ کو د مکھنے کے بارے میں ائمۂ سلف کے مختلف اقوال ہیں ۔ صحیح تریہ ہے کہ ہماری آنکھیں اللہ تعالیٰ کو دنیا میں مہیں دیکھ سکتیں لیکن آخرت میں دیکھ سکیں گی ۔ متواتر احادیث ہے بھی یہی ثابت ہے ۔(ابن کشیرا۴/۲)

# منكرين پراتمام جحت

جوشخص دیکھ لے گاوہ اپنائی فائدہ کرے گااور جوشخص اندھا بنارہ گاوہ اپنا ئی نقصان کرے گااور میں تہارا نگہبان نہیں ہوں ۔ اور ہم اس طرح مختلف پہلوؤں سے دلائل بیان کرتے ہیں تاکہ (نادان) لوگ یہ کہیں کہ (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) آپ نے کس سے پڑھ لیا ہے اور تاکہ ہم اس کو اہل علم کے لئے واضح کردیں ۔

کئے واضح کر دیں ۔ بکصیاً فوم : کھلی دلیلیں ۔ واضح نصیحتیں ۔ واحد بھیشیرہ ۔ بکصیاً فوم :

منصرِ فَ : ہم طرح طرح سے بیان کرتے ہیں۔ ہم کھول کر بیان کرتے ہیں۔ تَفْرِیْفُ سے مضارع۔

دُرُسْتَ: تونے پڑھا۔ وَرْسُ سے ماضی۔

تنظری : الله تعالیٰ کی طرف سے تمہارے پاس توحید و رسالت اور قیامت کی الیمی روشن دلیلیں آچکیں جن کو دیکھ کر دل کی آنگھیں کھل جائیں اور ہدایت و گرای کا فرق واضح ہو جائے۔
پس جس نے دل کی آنگھ سے حق دیکھ لیااور بصیرت سے کام لیاتو اس نے اپنے ہی فائدے کے لئے ایسا کیااور جو شخص ان واضح دلائل کے باوجود اندھا بنارہاتو اس نے اپناہی نقصان کیااور میں نہ تو ایسا کیااور جو شخص ان واضح دلائل کے باوجود اندھا بنارہاتو اس نے اپناہی نقصان کیااور میں نہ تو ایسا کیا ور خردار کرنے والاہوں۔ میں تو صرف تمہیں اللہ کے احکام پہنچانے والا اور خردار کرنے والاہوں۔ بدایت تو اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے ہوتی ہے وہ جس کو چاہے ہدایت دے اور جس کو چاہے گراہ کر دے۔

ہم اسی طرح صاف صاف دلائل بیان کرتے ہیں تاکہ مخالفین پر جمت بوری ہو جائے اور یہ معاندین ضد میں آکر آپ ہے یہ کہیں کہ آپ یہ مضامین علماء یہود سے پڑھ کر ان کو وجی البیٰ کہتے ہیں۔ اگر مشرکین کے نزدیک یہ قرآن اللہ کا کلام مہیں بلکہ یہ یہودی علماء کا پڑھایا ہوا ہے تو یہ لوگ بھی یہودی علماء کا پڑھایا ہوا ہے تو یہ لوگ بھی یہودی علماء کے پاس جاکر اسی قسم کی آیتیں کیوں مہیں بنوالاتے اور ان کو قرآن کریم کے مقابلے میں کیوں مہیں پیش کر دیتے ۔ یہودی علماء تو ان مشرکین کے دوست ہیں وہ ان کو پڑھانے سے انکار مہیں کرسکتے ۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی ۲/۵۱۷،۵۱۲)

#### مشرکین ہے اعراض کی تلقین

(اے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم) آپ اس طریقے پر چلتے رہئے جو آپ کے رب
کی طرف ہے آپ کی طرف وحی کیا گیا ہے۔ اس کے سواکوئی معبود مہمیں اور
آپ مشرکوں ہے گنارہ کش رہئے اور اگر اللہ تعالیٰ کو منظور ہوتا تو یہ لوگ
شرک نہ کرتے اور ہم نے آپ کو ان پر محافظ مقرر نہمیں کیااور نہ آپ پر ان کی

جواب دی ہے۔

تغفر میں کے ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کی امت کو وجی کی پیروی کرنے اور اس پر عمل کرنے کا حکم دیا ہے کیونکہ یہی حق ہے۔ اس میں کسی قسم کی آمیزش ہمیں ۔ اللہ تعالیٰ ہی عبادت کے لائق ہے ۔ اس کے سواکوئی عبادت کا مستحق ہمیں ۔ اگر مشرکین اپنے شرک پر اصرار کریں تو آپ اس سے ممگین نہ ہوں بلکہ آپ ان سے منہ پھیر لیں ، ان سے درگزر کریں ، ان کی ایڈ ارسانی کو ہر داشت کریں یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ آپ کو ان معاندین پر فتح عطافر مادے۔

آپ ان کے ہدایت پر آنے کی فکر نہ کریں اگر اللہ تعالیٰ چاہتا تو یہ لوگ شرک نہ کرتے اور ساری دنیا ہدایت یافتہ ہو جاتی لیکن ان کی گراہی میں اللہ تعالیٰ کی حکمت ہے ۔ وہ جو کچھ کرتا ہے اس پر اعتراض نہیں کیا جاسکتا ۔ اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہم نے آپ کو ان کا نگراں اور محافظ بنا کر نہیں بھیجا کہ آپ ان کو النہ کے عذاب ہے بچالیں اور نہ ان کے جرم کاآپ ہے مواخذہ ہو گا ۔ آپ کو تو صرف معلم بناکر بھیجا گیا ہے ۔ لہذاآپ کا کام تو صرف ہمارے احکام ان تک پہنچا دینا اور ان کو تو صرف معلم بناکر بھیجا گیا ہے ۔ لہذاآپ کا کام تو صرف ہمارے احکام ان تک پہنچا دینا اور ان کو سمجھا دینا ہے ۔ بھران کو ماننا اور ان پر عمل کرنا یا انکار کرنا ان کا کام ہے ۔ وہ خود اپنے اعمال کے ذمہ ذار ہیں ۔ (ابن کثیر ۱۹۳ / ۲) معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند ھلوی ۱۹ میں اللے ا

## باطل معبودوں کو مُراکہنے کی ممانعت

وَلاَ تَسْتُوا الَّذِيْنَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَيَسُبُّوا الله عَدُواً ،
 بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴿ كُذٰلِكَ زَيْنَا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ الله رَبِّهِمْ
 مَثَرُجِعُهُمْ فَيُنَبِّنُهُمْ بِمَاكَانُوْا يَعُمَلُونَ ٥

اور (اے مسلمانو!) یہ مشرک اللہ تعالیٰ کے سواجن کو پکارتے ہیں تم ان کو برا بھلامت کہو کیونکہ بچروہ بھی جہالت کی بنا پر حد سے تجاوز کر کے اللہ تعالیٰ کی شان میں گسآخی کریں گے ۔ اسی طرح ہم نے ہر گروہ کے اعمال کو ان کی نظروں میں مزین کر دیا ۔ بچران سب کو اپنے برور دگار کی طرف لوٹ جانا ہے ۔ بچروہ ان کو بہآدے گا، جو کچے بھی وہ کیا کرتے تھے ۔

تُسْبُوا: مَ مُ سَافِي كُرُو - ثَمَ برا كَبُو - ثَمَ كَالِيان دو - سُبُّ عَ مضارع - رُبُّنَا: مم نے زینت دی - ہم نے سنوارا - تُرْبِیْن کے ماصی -

فَیْنَیْ بِعُصْمُ : پی وہ ان کو بادے گا۔ پی وہ ان کو آگاہ کردے گا۔ تینِ تُر تُر و کی ۔ تینِ تُر تُر و لی استورع۔ فشمان نزول : بنوی نے حضرت ابن عباسٌ کا بیان نقل کیا ہے کہ جب آیت آنگم و مگا تکم و مگا تکم و کی این مین کی و می این الله کے حصر بھر کوں نے کہا کہ اے (محمد صلی الله علیه وسلم) یا تو آپ ہمارے معبودوں کو برا کہنا چھوڑ دیں ورنہ ہم بھی آپ کے رب کو برا کہیں گے۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو بتوں کی جو کرنے سے منع فرمادیا۔

سدی اور ابن جریزی روایتوں کے مطابق جب ابوطالب مرض الموت میں مجھے تو قریش کے مشرک سردار جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی عداوت اور ایذارسانی میں گئے ہوئے تھے اور آپ کے قتل کی سازشیں کرتے رہتے تھے ،ان کو فکر لاحق ہوئی کہ ابوطالب کی وفات کے بعد ان کے لئے مشکل پیداہو جائے گی کہ اگر انہوں نے ان کی وفات کے بعد محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو (نعوذ باللہ) قتل کر دیا تو لوگ کہ میں گئے کہ ابوطالب کے سامنے تو یہ لوگ ان کا کچھ نہ بگاڑ سکے ، ان کی موت کے بعد ان کو اکبیاد مکھ کر قتل کر دیا ۔ اس لئے بہتریہ ہے کہ ابوطالب سے مل کر کوئی فیصلہ کن بات کر لی جائے ۔ چنا بخچ ابوسفیان نضر بن حارث ،امیہ بن خلف ، ابی بن خلف ، عقبہ بن ابی معیط ، عبر بن عاص اور اسود بن ابوالبخری جمع ہو کر ابوطالب کے پاس گئے اور ان سے کہا

کہ اے ابوطالب! آپ ہمارے بزرگ اور سردار ہیں آپ کو معلوم ہے کہ آپ کے بھتیج محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) نے ہمیں اور ہمارے معبود وں کو سخت تکلیف اور ایز ایہ ہنچار کھی ہے۔ ہم چاہتے ہیں کہ آپ ان کو بلوا کر سمجھادیں کہ وہ ہمارے معبود وں کو برانہ کہیں ہم بھی ان کو اور ان کے معبود کو کچھے ہنیں کہیں گے۔

ابوطالب نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بلواکر کما کہ یہ آپ کی قوم کے سردار آئے ہیں۔ یہ چاہتے ہیں کہ آپ ان کو اور ان کے معبود وں کو کچھنہ کمیں اور یہ آپ کو اور آپ کے خدا کو کچھنہ کمیں اور یہ آپ کو اور آپ کے خدا کو کچھنہ کمیں گئے۔ یہ انصاف کی بات کہہ رہے ہیں، اس لئے آپ ان کی بات مان لیجئے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا کہ اگر میں تمہاری یہ بات مان لوں تو کیا تم بھی میری ایک بات مان لو گئے جس کو مان لینے کے بعد تم عرب کے مالک بن جاؤ گے اور مجم بھی تمہارے زیر حکم آجائیں گے۔ ابو جائ نے کہا کہ الیک بات نہیں بلکہ دس باتیں مان لیں گے۔ آپ نے فرما یا کہ لا اللہ اللہ اللہ اللہ کہ کھتے اس کلمہ کے سواکوئی اور بات کہو کہ یہ اس کلمہ کے سواکوئی اور بات کہو کہ یہ اس کو مان لیں۔

آپ نے فرمایا کہ پچامیں اس کلمہ کے سواکوئی دوسراکلمہ نہیں کہہ سکتا خواہ وہ آسمان سے سورج لا کر میرے ہاتھ پر رکھ دیں۔ اس پر یہ لوگ نارانس ہو کر کہنے لگے کہ یا تو آپ ہمارے معبودوں کو براکہنے سے باز آجائیں ورنہ ہم آپ کو بھی گالیاں دیں گے اور اس کو بھی جو آپ کو یہ حکم دیتا ہے۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی۔ (مظہری ۱۳۱۰ ۳) معارف القرآن ۱۳۱۸ ۱۳۱۸)

تشریح: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو مخاطب کر کے فرمایا کہ تم مشرکین کے بطل معبودوں کو برامت کہو کہ کہیں وہ ضد اور اپنی جہالت و نا بچھی کی بنا پر اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو برانہ کہنے لگیں۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی زبان مبارک اور قرآن کریم میں نہ تو پہلے کہی ایسا کلام آیا تھا جے گالی مجھا جائے اور نہ آئند وایسا کوئی خطرہ تھا۔ الدبتہ مسلمانوں سے اس کا امکان تھا۔ اس کئے اس آیت کے ذریعہ ان کو ایسا کرنے سے روک دیا گیا۔ نیز گالیاں دینا اور بات ہے اور باطل معبود وں کے عیب و نقائص اور ان کا عجز بیان کرنا اور چیز ہے۔ یہاں قرآن کریم نے مسلمانوں کو مشرکوں کے معبود وں کی برائی کرنے سے روکا ہے۔ قرآن کریم میں جگہ جگہ باطل معبود وں کی جو شقیص و تحقیر مذکور ہے اس سے ان کی الوہیت و معبودیت کا ابطال مقصود ہے نہ کہ ان کو برا کہنا

پھرفرمایا کہ جس طرح ہم نے ان مشرکوں کے دلوں میں شرک کاخیال پختہ کر دیا ہے ای طرح ہم نے ہرقوم کی نظر میں ان کے اعمال کو پسندیدہ بنا دیا ہے۔ اس لئے ہرقوم لینے اعمال د افعال اور طور طریقوں کو ہی پسند کرتی ہے۔ خواہ وہ غلط اور شرکیہ ہی ہوں اور ان کو ترک کرنے برآمادہ نہیں ہوتی ۔ یہ دنیا آزمائش اور امتحان کی جگہ ہے ۔ یہاں برے اعمال کی سزا نہیں ملے گی، بلکہ اس کے لئے ایک دن سب کو ان کے رب کی طرف لوٹایا جائے گا جہاں انہیں وہ سب کچھ بتا دیا جائے گاجو کچھ وہ دنیا میں کرتے تھے اور ان کو ان کے اچھے یا برے اعمال کی جزایا سزادی جائے گی ۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی > ۱۵ مارہ ۱۸ میں)

### دلوں کا پھیرنا

جَهْد: زور دار كوشش - سخت - پخته - مصدر ب -

أيمانهم: ان ك قسمين - واحد يمين -

فَقُلِّبُ: بم محرة بين - بم مورة بين - تَقُلِيثُ ع مضارع -

اَفْنِيدَتَهُمْ: ان ك دل - ان ك قلوب - واحد فوءُ ادء -

نَدُرُ مُمْ: بمان كوچوروس كروزر عصارع-

فیمان نزول: ابن جریز اور بغوی نے محمد بن کعب قرطی کی روایت سے نیز بغوی نے کمیں کئی کے حوالے سے لکھا ہے کہ قریش نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ آپ بمیں بناتے بیں کہ حضرت موسی کے پاس ایک عصاتھا جس کو پتھر پر مار کر وہ بارہ چھے جاری کر دیتے تھے اور حضرت صالح نے قوم ممود کے لئے پتھر سے تھے اور حضرت صالح نے قوم ممود کے لئے پتھر سے ایک او تننی برآمد کر دی تھی، لہذا آپ بھی الیا کوئی معجزہ بمیں دکھادیں۔ بم آپ کو سچامان لیں گے آپ نے دریافت فرمایا کہ تم مجھ سے کیا معجزہ چو ۔ قریش نے کہا کہ آپ بمارے لئے کوہ صفا کو سونے کا بنادیں ۔ بغوی کی روایت میں اتنازائد ہے کہ آپ بمارے بعض ممردوں کو زندہ کر کے اٹھا دیں تاکہ آپ کے حق پر ہونے کے بارے میں بم ان سے دریافت کر لیں یا آپ فرشتوں کو بمارے سامنے لے آئیے تاکہ وہ آپ کی تصدیق کر دیں ۔

ا بن جریر اور بغوی کا بیان ہے کہ آپ نے فرما یا کہ اچھامعابدہ کرو کہ اگریہ معجزہ ظاہر ہو گیا تو تم مسلمان ہو جاؤ گے۔ انہوں نے کہا کہ خدا کی قسم اگر آپ نے ایسا کر دیا تو ہم آپ کی اتباع كرلس كے \_پس آپ اللہ تعالىٰ سے دعاكرنے كھڑے ہو گئے كہ اے اللہ! كو ہ صفاكوسونے كا بنا دے اس وقت حضرت جبرائيل الله تعالىٰ كى طرف سے پيغام لے كرآگتے كه اگرآپ چاہتے بيں تو كوه صفا سونے کا ہو جائے گالیکن اگر اس کے بعد بھی انہوں نے تصدیق نہ کی تو میں ان پر عذاب نازل کر دوں گااور اگر آپ کی خواہش ہو تو میں ان کو بو نہی رہنے دوں تاکہ ان میں سے جو تو بہ کرنے والے ہیں وہ توبہ کرلیں ۔آپ نے فرمایا کہ ان کو بونہی چھوڑ دیاجائے اور ان پر عذاب نہ آئے تاکہ ان میں سے جو توبہ کرنے والے ہیں وہ توبہ کرلیں ۔اس ریہ آبت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۱۱۱ / ۳) تشریکے: یہاں مشرکوں کاحال بیان کیا گیا ہے کہ وہ قسمیں کھاکر کہتے ہیں کہ اگر انہیں ان کا کوئی مطلوبہ معجزہ د کھا دیا جائے تو وہ ضرور ایمان لے آئیں گے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے جواب میں آنحضرت صلی الله علیه وسلم کو مخاطب کرے فرمایا که آپ ان سے کہد دیجئے که معجزات کا ظاہر کرنا اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے ،میرے اختیار میں کوئی معجزہ نہیں ۔وہ اپنی حکمت ہے جس معجزے کو چاہتا ہے ظاہر کر دیتا ہے بھر فرما یا کہ ان کامطالبہ بور اکرنے کا کوئی فائدہ نہیں کیونکہ اللہ کو معلوم ہے کہ یہ معجزہ دیکھ کر بھی ایمان مہسی لائیں گے ۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ نے ان کے انکار و کفر کی دجہ سے ان کے ول اور ان کی نگامیں پھیر دی ہیں ۔ اب یہ کسی بات سر جمنے والے مہنیں ۔ اب یہ دنیا جہاں کی نشانیاں دیکھ کر بھی ایمان مہیں لائیں گے جیسا کہ اس سے پہلے بھی وہ معجزات کو دیکھ کر

ایمان مبیں لائے تھے۔ مثلاً شق القمر کا معجزہ ان کی فرمائش پر دکھایا گیا مگر بھر بھی وہ ایمان مبیں لائے اور اس کو جادو کہد کرر دکر دیا۔ اس طرح دو بارہ معجزہ دیکھنے پر بھی وہ ایمان مبیں لائیں گے ۔ پھر فرمایا کہ بم ان کو سرکشی میں بھٹکنے کے لئے حیران و سرگرداں چھوڑ دیں گے تاکہ ان کا دل اور آنکھیں حق اور ہدایت کی طرف متوجہ نہ ہوں اور ان کو ایمان کی توفیق ہی نصیب نہ ہو۔ (ابن کثیر آنکھیں حق اور ہدایت کی طرف متوجہ نہ ہوں اور ان کو ایمان کی توفیق ہی نصیب نہ ہو۔ (ابن کثیر ۱۲۲، ۱۹۵/۲)

#### كفار كاليمان بدلانا

الله وَلَوْ اَنْنَا نُزَّ لُنَا اللهِ مُ الْمَلْئِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ الْمُوتِى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمُ الْمُلْئِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ الْمُوتِى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمُ الْمُولِيَّةِ اللهُ عَلَيْهِمُ كُلَّ شَيْعً قُبلاً مَّا كَانُوا لِيُؤْمِنُوْ اللهُ اللهُ وَلَكِنَّ اَكُثْرَهُمْ يَجُهَلُوْنَ ٥
 وَلْكِنَّ اَكْثَرَهُمْ يَجُهَلُوْنَ ٥

اور اگر بم ان کے پاس فرشتے (بھی) بھیج دیتے اور مردے ان سے باتیں کرنے لگتے اور ہم تمام چیزوں کو ان کے سامنے اکٹھا کر دیتے تب بھی وہ ایمان نہ لاتے مگریہ کہ اللہ تعالیٰ بی چاہے لیکن ان میں سے اکثر لوگ نادانی بی کرتے ہیں۔

تعفری اور مردے قبروں سے اکھ کران سے باتیں کرنے لگیں اور ان سے آپ کی رسالت کی گواہی دیں اور مردے قبروں سے اکھ کران سے باتیں کرنے لگیں اور ان سے آپ کی نبوت کی تصدیق کر دیں اور تمام مری ہوئی چیزیں زندہ کر کے ان کے سامنے لاکھڑی کی جائیں یہاں تک کہ بڑے سے بڑا معجزہ بھی ان کو دکھا دیا جائے تب بھی وہ ایمان نہیں لائیں گے سوائے اس کے جس کو اللہ تعالیٰ توفیق وے، یعنی اگر اللہ تعالیٰ کی مشیت میں ہوا تو وہ مومن ہو جائیں اگے ورنہ وہ کسی صورت توفیق وے، یعنی اگر اللہ تعالیٰ کی مشیت میں ہوا تو وہ مومن ہو جائیں اگے ورنہ وہ کسی صورت ایمان نہیں لائیں جو اپنی نادانی اور جہالت کے باعث معجزات توطلب کرتے ہیں، حق کو طلب نہیں کرتے۔ (حقانی محرات توطلب کرتے ہیں، حق کو طلب نہیں کرتے۔ (حقانی ۱۳۵۵)

## ا نبیاء کے دشمن

١١١،١١١ - وَكُذْلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا شَيْطِيْنَ الْإِنْسِ

وَالْحِنِّ يُوْحِى بَغْضُهُمْ إِلَىٰ بَغْضِ زُخُرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا ا وَلَوْ شَاءَرُبُّكَ مَافَعَلُوْلا فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ٥ وَلِتَصْغَلَى إلَيْهِ اَفْدِدَةٌ النَّذِينَ لاَ يُوْءَمِنُونَ بِالْلاْحِرَةِ وَلِيرُضَوْلاً ولِيَقْتَرِ فُوْامَاهُمُ مُثَقْتَرِ فُوْنَ٥

اور اسی طرح ہم نے ہر نبی کے لئے شریر آدمیوں اور جنوں کو دشمن کر دیا جو ایک دوسرے کو فریب دینے کے لئے چکنی چپڑی باتوں کے وسوسے ڈللتے رہتے ہیں ۔ اور اگر آپ کارب چاہتا تو یہ لوگ الیسی حرکت نہ کرتے سو آپ ان کو اور ان کی افتراء پر دازی کو چھوڑ ہے ۔ اور تاکہ (ان کی افتراء پر دازی کی طرف) ان لوگوں کے دل مائل ہو جائیں جو آخرت پریقین نہیں رکھتے اور تاکہ وہ ان کو پہند کریں اور جو غلط کام وہ کرتے ہیں ان کو کرتے رہیں ۔

شَيْطِينَ : شيطان سركش يه جمع كاصغه ب - اس كا واحد شُيْطَانْ ب - شيطان اصل ميں اس كو كہتے ہيں جو سركش اور شرير اور بدذات ہو خواہ وہ انسانوں ميں سے ہويا

جنوں میں ہے ، یہاں شیطان ہے مراد سرکش جن اور انسان ہیں ۔

چکنی چپڑی ۔ بناد ٹی ۔ ملمع کی ہوئی ۔ جمع زُنَحَارِ ف ۔

غُرُورًا: فريب جهوثاوعده - مصدر - -

رُ خُرُفَ:

لتُصْغَلى:

تاکہ وہ (دل) مائل ہو جائیں ۔ تاکہ وہ جھکیں ۔ صَغْی جے مضارع ۔

لِيُفْتَكُرِ فَوْا: تَاكَهُ وه كُرلين - تاكه وه ارتكاب كرين - إِقْتِرَافَ عَ مضارع -

ر بط : گرشتہ آیات میں اثبات تو حید کے لئے اللہ تعالیٰ نے متضاد و مختلف اشیاء پر اپنی قدرت کا ملہ کے آثار اور مخلوق کے مجیب حالات بیان فرمائے تاکہ یہ سب چیزیں صانع کے وجود اور اس کی قدرت اور علم و حکمت کے کمال کی دلیل بنیں ۔ اور مشر کین پر یہ بات واضح ہو جائے کہ ان کے تمام باطل معبود ان عجائبات قدرت میں سے ایک ادنیٰ سے ادنیٰ چیز بھی پیدا نہیں کر سکتے ، لہذا وہ عبادت کے مستق کیسے ہو سکتے ہیں ۔ اس کے بعد یہود و نصاریٰ کے عقائد کے رد میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے اولاد کیسے ہو سکتے ہیں ۔ اس کے بعد یہود و نصاریٰ کے عقائد کے رد میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے اولاد کیسے ہو سکتے ہیں ۔ اس کے تو کوئی ہوی ہی نہیں اور اولاد کے لئے ہوی کا ہونا صغروری ہے ۔ پھر منکرین نبوت کے چند شہبات کا جو اب دیا گیا ۔ ان آیتوں میں حتی طور پر بہادیا گیا کہ کافروں کو خواہ ان کے مطلوبہ معجزے اور نشانیاں دکھادی جائیں بلکہ اس سے بھی زیادہ تب

بھی وہ اپنی ضد اور عناد کی بنا رپر ایمان نہیں لائیں گے ۔

تنظر می کے:

یہاں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اطمینان خاطر کے لئے فرمایا کہ جس طرح آپ کے مخالفین اور دشمن ہیں ۔ اس طرح جنوں اور انسانوں میں سے ہر نبی کے معاندین اور دشمن گزر ہیں، جو لوگوں کو چکنی چپڑی ہاتیں سکھاکر گراہ کیا کرتے تھے۔ اس لئے آپ ان کی مخالفت پر رنجیدہ نہ ہوں۔ اگر آپ کارب چاہٹا کہ شیاطین انبیاء کے دشمن نہ ہوں یا وہ دلوں میں گراہ کن خیالات پیدا نہ کریں تو شیاطین انبیاء سے دشمنی نہ کرتے مگریہ اللہ تعالیٰ کی تقدیر اور مشیت ہے کہ ہر نبی کاانہی لوگوں میں سے دشمن ہوتا ہے۔ پس ان سے در گزر کیجئے اور ان کے جوٹوٹ اور افتراء پردازی کو خاطر میں نہ لائیے۔

جنوں اور انسانوں میں شیطان پیداکرنے کی ایک حکمت یہ ہے کہ ان کی چکنی چپڑی ہاتوں میں وہی لوگ آئیں جو آخرت پر ایمان مہیں رکھتے اور دنیا کی لذتوں پر فریفتہ ہیں ۔ اور وہ ان کی ہاتوں کو دل سے صحیح اور حق محجمتے ہیں ۔ جب آدمی کسی بات کو دل سے حق اور پچ محجمتے لگتا ہے اور آخرت سے بے فکر ہو جاتا ہے تو وہ دل کھول کر برے کام کرتا ہے ۔ یہاں تک کہ جب وہ حد سے مرحما ہے تو بچریکا یک ام کو پکڑلیا جاتا ہے ۔ (ابن کشیر ۱۹۲۱/ ۲)

### قرآن کی حقانیت

١١٥،١١٠ افَغَيْرَ اللهِ ابْتَغِیْ حَکَمًا وَّهُوالَّذِی اَنْزُلُ اِلْیُکُمُ الْکِتٰبِ مُفَصَّلاً ﴿ وَالَّذِیْنَ اتَیْنَهُمُ الْکِتٰبِ یَعْلَمُونَ اَنَّهُ مُنَزَلُ مِنْ الْمُمْتَرِیْنَ وَ وَتَمَّتُ کَلِمَتُ کَلِمَتِ وَهُو السَّمِیْعُ رَبِی الْحَلِمُ وَ وَانْ تَکُونَنَ مِنَ الْمُمُتَرِیْنَ وَ وَتَمَّتُ کَلِمَتُ کَلَمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ہے وہ تو یہ جانتے ہیں کہ یہ (قرآن) حقیقت میں آپ کے رب کی طرف ہے نازل ہوا ہے۔ سو آپ شک کرنے والوں میں سے نہ ہو جانا اور آپ کے رب کی بات سچائی اور انصاف میں بوری ہے۔ اس بات کو بدلنے والا کوئی نہیں۔ وہی خوب سننے والا اور جاننے والا ہے۔ اور دنیا میں اکثر لوگ ایسے بھی ہیں کہ اگر آپ ان کا کہنا مان لیس تو وہ آپ کو اللہ تعالیٰ کے راستہ سے گراہ کر دیں ، وہ تو محض خیالات برچلتے ہیں اور وہ محض قیاس لڑاتے ہیں۔ بیشک آپ کا رب خوب جانتا ہے کہ کون اس کے راستے سے بھٹکا ہوا ہے اور وہ ان کو بھی خوب جانتا ہے کہ کون اس کے راستے سے بھٹکا ہوا ہے اور وہ ان کو بھی خوب جانتا ہے کہ کون اس کے راستے سے بھٹکا ہوا ہے اور وہ ان کو بھی خوب جانتا ہے جو راہ راست بر ہیں۔

الْمُهُمُّتَكِرِيْنَ: شَكَ كَرِنْ والْمِلِيَّةِ وَالْمِلِيَّ والْمِلِيَّةِ وَالْمِلِيَّةِ وَالْمَلِيَّةِ وَالْم مِنْ فَعْلُونَ: وه الْكل دورُاتِي مِين ، وه قياس باتين كرتے بين ، خُرُصْ سے مضارع ، فَعْمَانِ مُزُولَ: قَرِيْنَ آنحضرت صلى الله عليه وسلم سے كہتے تھے كه اپنے اور بمارے اختلاف كافيصلہ كرنے كے لئے ايك ثالث مقرر كردو ، اس يريه آيت نازل ہوئى ،

(مظهری ۱۳۱۳ / ۳)

تعفری کے:

ان آیات میں ان دلائل کا بیان ہے جن سے بدیہی طور پر قرآن کریم کاحق اور کلام ابنی ہو نا ثابت ہے۔ پہلی آیت کا حاصل یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مشر کین سے فرمایا کہ میرے اور بہارے درمیان رسالت و نہوت میں اختلاف ہے۔ میں اس کامد عی ہوں اور تم منکر ۔ اللہ تعالیٰ نے اس اختلاف کا فیصلہ میرے حق میں فرمادیا ہے۔ میرے اس دعوے کاسب ہم منکر ۔ اللہ تعالیٰ نے اس اختلاف کا فیصلہ میرے حق میں فرمادیا ہے۔ میرے اس دعوے کاسب سے بڑا شہوت اور دلیل خود قرآن کا اعجاز ہے جس نے تمام اقوام عالم کو چیلنج کیا کہ اگر اس کے کلام البیٰ ہونے میں کسی کو شبہ ہے تو وہ اس کلام کی ایک چھوٹی می سورت یا آیت کی مانند کوئی سورت بناکر لائے ۔ جس کے جواب ہے تمام عرب عاجزرہا۔ اور جو لوگ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور اسلام کو ختم کرنے کے لئے اپنی جان و مال اور اولاد و آبر و سب کچے قربان کر رہے تھے ان میں سے ایک بھی ایسانہ نکلا جو قرآن کے مقابلے کے لئے ایک دو آیت ہی پیش کر دیتا ۔ یہ کھلا معجزہ کیا قبول ایک بھی ایسانہ نکلا جو قرآن کے مقابلے کے لئے ایک دو آیت ہی پیش کر دیتا ۔ یہ کھلا معجزہ کیا قبول حق کے لئے ایک بین کسی سے تعلیم مہیں پائی اس کے پیش کئے ہوئے کا کم کے مقابلے سے بوراعرب ہی مہیں بلکہ بوراجہان عاجزہ ہے بس ہو جائے ۔ یہی اللہ تعالیٰ کا واضے فیصلہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم اللہ تعالیٰ کے رسول برحق ہیں اور قرآن کریم اس کا واضے فیصلہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم اللہ تعالیٰ کے رسول برحق ہیں اور قرآن کریم اس کا واضے فیصلہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم اللہ تعالیٰ کے رسول برحق ہیں اور قرآن کریم اس کا

كلام - -

پہلی آیت میں اس کے بارے میں فرمایا کہ کیاتم یہ چاہتے ہو کہ اللہ تعالیٰ کے اس واضح فیصلے کے بعد میں کسی اور فیصلہ کرنے والے کو تلاش کروں ۔ اس کے بعد قرآن کریم کے چار خصوصی کمالات وامتیازات کا بیان ہے جو اس کے حق اور کلام الهیٰ ہونے کا ثبوت ہیں ۔

- (۱) یه قرآن الله تعالیٰ کی طرف سے نازل کیا ہوا ہے۔
- (۲) یہ ایک الیبی کامل اور معجز کتاب ہے کہ سار اجہاں اس کے مثل بنانے سے عاجز ہے۔
  - (٣) اس میں تمام اہم اور اصولی مضامین تفصیل و وضاحت کے ساتھ بیان کئے گئے ہیں۔
- (٣) اہل كتاب يہود و نصارى بھى يقين كے ساتھ جانتے ہيں كہ قرآن مجيد اللہ تعالىٰ كى طرف سے نازل كيا ہوا كلام حق ہے -

بچر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرمایا کہ ان واضح دلائل کے بعد آپ قرآن کے کتاب اللہ ہونے کے بارے میں شبہ میں نہ پڑیں ۔ دوسری آیت میں قرآن مجید کی دو امتیازی صفات کا بیان ہے ۔

- (۱) سچائی ، انصاف اور اعتدال کے اعتبار سے آپ کے رب کا کلام کامل ہے۔
  - (٢) الله كے كلمات كو كوئى بدلنے والا نہيں ۔

بدلنے کی ایک صورت تو یہ ہو سکتی ہے کہ اس میں غلطی ثابت کرے تو اس غلطی کی اصلاح کے لئے اس میں تبدیلی کی جائے ۔ یا یہ کہ کوئی دشمن زبر دستی اس کو بدل ڈالے ۔ اللہ تعالیٰ کا کلام ان سب چیزوں سے بالاتر اور پاک ہے ۔ جیسا کہ ارشاد ہے:

إِنَّانَحُنُّ نُزَّ لُنَا الَّذِكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُوْنَ

بیشک ہم ہی نے اس قرآن کو نازل کیااور ہم ہی اس کی حفاظت کریں گے ۔ (الجر آیت ۹)

کچر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ ان اوگوں کی تمام گفتگو کو سنتا ہے اور وہ سب کے حالات سے واقف ہے۔ وہ ہرایک کو اس کے اعمال کے مطابق بدلہ دے گا۔ تبیری آیت میں اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اطلاع دی کہ زمین پر بسنے والے اوگوں کی اکثریت گراہی پر ہے۔ آپ اس سے مرعوب نہ ہوں اور نہ ان کی باتوں پر کان دھریں۔ اگر آپ ان کے کہنے پر چلنے گئے تو وہ آپ کو اللہ کی راہ ہے بھٹکادیں گے کو نکہ وہ عقائد و نظریات میں محض خیالات اور اوہام کے وہ آپ کو اللہ کی راہ ہے بھٹکادیں گے کیونکہ وہ عقائد و نظریات میں محض خیالات اور اوہام کے

پیچے چلتے ہیں۔ اور انگل سے کام لیتے ہیں۔ یقیناوہ ان اوگوں کو خوب جانتا ہے جو اس کی راہ ہے بے راہ ہو جاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ ان کے لئے بے راہ ہو ناآسان کر دیتا ہے اور وہ ان کو بھی خوب جانتا ہے جو اس کی راہ پر چلتے ہیں اور وہ ان کے لئے ہدایت پر چلناآسان کر دیتا ہے۔ پس قیامت کے روز جس طرح گراہ لوگوں کو ان کے اعمال کی سزا ملے گی اسی طرح سیدھی راہ پر چلنے والوں کو انعام واکرام سے نوزار جائے گا۔ (معارف القرآن ۲۲۸۔ ۳۳۱) ۳)

#### اللہ کے نام کا ذبیجہ

٨١١،١٨ فَكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ اشْمُ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ بِالْيَتِهِ مُؤْمِنيْنَ ٥ وَمَا لَكُمْ اللهِ عَلَيْهِ وَقَدُ فَصَّلَ ٥ وَمَا لَكُمْ اللهِ عَلَيْهِ وَقَدُ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْهِ وَقَدُ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْهُ وَالْآ مَا اضْطُرِ رُتُمْ إِلَيْهِ مَ وَإِنَّ كَثِيرًا لَكُمْ مَّاحَرُمُ وَاللهِ مَ وَإِنَّ كَثِيرًا لَكُمْ مَّا حَرَّمَ مَا اللهِ مَا وَإِنَّ كَثِيرًا لَكُمْ مَا اللهِ مَا إِنَّ كَرْبَكَ مُو اَعْلَمُ لَا اللهِ مَا إِنَّ رَبَّكَ مُو اَعْلَمُ اللهِ مِا أَلُمُعْتَدِيْنَ ٥ بِاللهِ مِنْ إِنْ اللهِ مِنْ إِنَّ رَبَّكَ مُو اَعْلَمُ اللهِ بِاللهِ عَلَيْمِ مَا إِنَّ رَبَّكَ مُو اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ئیں (ذریح کے وقت) جن جانوروں پر اللہ کا نام لیا جائے ان کو کھاؤ اگر تم اس کے احکام پر یقین رکھتے ہواور اس کا کیا سبب ہو سکتا ہے کہ تم الیے جانور میں سے نہ کھاؤ جس پر اللہ کا نام نہ لیا گیا ہو حالا نکہ اللہ تعالیٰ تم پر واضح کر چکا ہے کہ جو کچھ اس نے تم پر حرام کیا ہے مگریہ کہ اضطراری حالت میں تم کسی حرام کے کھانے پر مجبور ہو جاؤ۔ اور (اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) بہت ہے لوگ تو بلا تحقیق لینے خیالات پر بہکاتے رہتے ہیں۔ بیشک آپ کا رب حد سے بڑھنے والوں کو خوب جانتا ہے۔

فنمان نزول: ابوداؤر اور ترمذی نے حضرت ابن عباس کی روایت سے لکھا ہے کہ کچھ لوگوں نے آنحضرت صلی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! کیا وجہ ہے کہ جس (جانور) کو ہم خود قتل کریں اس کو کھالیں اور جس کو ہمارے ذرج کئے بغیر اللہ مار ڈالے اس کو نہ کھائیں۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی۔ (مظہری ۱۳۱۸)

تغشر میں جی جس طرح خون وغیرہ ناپاک چیزوں کو کھا جایا کرتے تھے اس طرح وہ اس

جانور کو بھی کھالیتے تھے جو خود ، بخود مرجا تاتھا یا بتوں پر چڑھا یا جا تا اور پھر کسی طرح مرجا تا ۔ اس کے برعکس ذرج کئے ہوئے جانور کو اپنا مارا ہوا سمجھ کر مہیں کھاتے تھے ۔ یہاں اللہ تعالیٰ نے اس کے بارے میں حکم دیا کہ جو جانور اللہ تعالیٰ کا نام لے کر یعنی بسم اللہ پڑھ کر ذرج کیا گیا ہو اس کو کھاؤ اور حلال (ذبحیہ) کو حرام اور حرام (مُردار) کو حلال قرار دینے میں کافروں کی پیروی نہ کرو ۔ اگر تم اللہ تعالیٰ کی آیات پر ایمان رکھتے ہو تو ایمان کا تقاضا تو یہ ہے کہ جس چیز کو اللہ تعالیٰ نے حلال قرار دیا ہے اس کو حلال مجھ کر کھاؤ اور جس چیز کو اللہ تعالیٰ نے حال ترار دیا ہے اس سے بر ہمیز کرو

دوسری آیت میں فرمایا کہ کیا وجہ ہے کہ تم اس جانور کونہ کھاؤجس کو اللہ تعالیٰ کا نام لے کر ذرج کیا گیاہو حالانکہ اللہ تعالیٰ نے جن چیزوں کو بہارے لئے حرام کیا ہے ان کی تفصیل تو وہ خود بیان کر چکا ہے ۔ اللہ اضطرار اور مجبوری کی حالت میں بہارے لئے وہ بھی حلال ہیں جن کو اللہ تعالیٰ نے حرام کیا ہے ۔ د نیامیں بہت ہے لوگ السے ہیں جو جہالت کی بنا پر اپنے من گھڑت خیالات اور الٹی سیدھی باتوں کے ذریعہ لوگوں کو گراہ کرتے رہتے ہیں ۔ بلاشہ جو لوگ حد سے تجاوز کرتے ہوئے حق کو چھوڑ کر حرام کو اختیار کرتے ہیں، اور حلال کو چھوڑ کر حرام کو اختیار کرتے ہیں، اللہ تعالیٰ السے لوگوں کو خوب جانیا ہے ۔ (مظہری ۱۳۱۲) ۳)

### گناہوں ہے اجتناب کی ٹاکید

١٢٠ وَذَرُوْا ظَاهِرَ الْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يَكْسِبُوْنَ الْإِثْمَ سَيُجْزَوْنَ بِمَاكَانُوْا يَقْتَرِ فُونَ ٥

اور (اے لوگو!) تم ظاہری و باطنی سب گناہ چھوڑ دو۔ بیشک جو لوگ گناہ کرتے ہیں وہ عنقریب اپنے کئے کی سزایائیں گے۔

وُذُرُوا: اورتم چوردو ـ وَزُرُ عام ـ

يقتر فون : وه كماتيس وه ارتكاب كرتيس وأثراف عصارع -

تنظر کی کے: اس آیت میں ظاہری اور باطنی تمام گناہ چھوڑنے کی تاکید ہے۔ ظاہری گناہ وہ ہیں جن کا تعلق جسمانی اعضاء ناک، کان، آنکھ، زبان، ہاتھ اور پاؤں وغیرہ سے ہے۔ باطنی گناہ وہ ہیں

جن کا تعلق دل اور اندر ونی حذباتِ نفس ہے ہے ۔ جو لوگ گناہ کے کام کرتے ہیں ان کو بہت جلد ان کے کئے کی سزادی جائے گی ۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے بوچھا گیا کہ اثم یعنی گناہ کیا ہے ؟آپ نے فرمایا کہ گناہ وہ ہے جس کی کھٹک متہارے دل میں ہواور متہیں یہ پسند نہ ہو کہ متہارایہ عمل کسی پر ظاہر ہو جائے

(حقانی ۲/۳۵۸، مظهری ۳۱۲/۳۱)

#### عنراللہ کے نام کاذبہجیہ

الله عَلَيْهِ وَالله كُونُ لَهُ كُونَ الله عَلَيْهِ وَالله كُونُ لَفِسُقُ ﴿ وَإِنَّا لَهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ كُونُ ﴿ وَإِنَّا اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ لَفِكُمُ وَإِنَّ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ لَفِكُمُ وَإِنْ اللَّهِ الْوَلِيَاءِ فِمْ لِيُجَادُ لُوكُمْ وَإِنْ اللَّهِ الْوَلِيَاءِ فِمْ لِيُجَادُ لُوكُمْ وَإِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا لَكُونُ وَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَلَهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللّ

اور السے جانور کو مت کھاؤ جس پر اللہ کا نام نہ لیا گیا ہو اور وہ بیشک (السے جانور میں سے کھانا) گناہ ہے اور بیشک شیاطین اپنے دوستوں کے دلوں میں وسوے ڈالتے ہیں تاکہ وہ تم ہے جھگڑا کریں اور اگر تم نے ان کا کہا مان لیا تو بیشک تم بھی مشرک ہو جاؤگے۔

كَفِيْسَقُ : الدبة فسق ب - الدبة شرى حدود سے تجاوز كرنا - الدبة نافر مانى كرنا - الدبة كناه كرنا - مصدر ب -

كَيْوْ حُونَ : الله وه دل مين دُالتي بين - إِنْحَارَ في مضارع - الله وه تم عند الله عند مضارع - الله وه تم عند الله و تم عند الله

تعقری جی بہاں اس جانور میں سے کھانے کی ممانعت کی گئے ہے جس پر ذریح کے وقت قصداً
اللہ تعالیٰ کا نام نہ لیا گیاہو۔ ایسے جانور میں سے کھانا بہت بڑا گناہ ہے۔ مشر کمین مسلمانوں سے اس
بارے میں جھگڑا کرتے تھے کہ تم اپنے مارے ہوئے کو (ذریح کئے ہوئے کو) تو حلال کہتے ہو اور اللہ
تعالیٰ کے مارے ہوئے کو حرام بتاتے ہو۔ اس آیت میں مشر کمین کے اسی خیال کو شیطانی القا، اور
وسوسہ کہا گیا ہے۔ پھر مسلمانوں کو مخاطب کر کے فرمایا کہ اگر تم عقائد اور حلال و حرام میں

خد انخواستہ ان لوگوں کا کہنا ماننے لگ گئے تو تم بھی شرک کرنے والوں میں سے ہوجاؤ گے ۔ کیو نکہ دینی امور میں اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت چھوڑ کر دو سروں کے کہنے پر چلنا اور ان کو قابل اتباع ماننا بھی شرک ہے ۔

### مومن و کافر کی مثال

النَّاسِ كَمَنْ مَيْتاً فَاحْيَيْنُهُ وَجَعَلْنَالَهُ نُوْراً يَّمُشِى بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَّتُلُهُ فِي النَّلْكُمْتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنُهَا طَ كَذُلِكَ كَذُلِكَ كُذُلِكَ كُذُلِكَ كُذُلِكَ كُذُلِكَ كَذُلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلْ قَرْيَةٍ أَكْبِرَ مُجْرِ مِيْهَا لِيمُكُرُ وَافِيهَا طوَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٥ وَكَذٰلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلْ قَرْيَةٍ أَكْبِرَ مُجْرِ مِيْهَا لِيمُكُرُ وَافِيهَا طوَمَا يَمْكُرُ وَافِيهَا طوَمَا يَشْعُرُ وَنَ ٥ كَذُلِكَ كَمْكُرُ وَافِيهَا طوَمَا يَشْعُرُ وَنَ ٥ كَنْ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُو

بھلا کیا ایسا شخص جو پہلے مردہ تھا پھر ہم نے اس کو زندہ کر دیا اور ہم نے اس کو روشنی دے دی جس ہے وہ لوگوں میں چلتا ہے، اس شخص کی مانند ہو سکتا ہے جو اند ھیروں میں پڑا ہوا ہے (اور) وہاں سے نکل نہ سکتا ہو۔ اس طرح ہم نے کافروں کے اعمال ان کی نگاہوں میں مزین کر دئے ہیں۔ اور اس طرح ہم نے ہر بستی میں وہاں کے گہاگار لوگ سردار بنادیتے تاکہ وہ وہاں مگر و فریب کریں اور ان کامکر صرف انہی کے لئے ہے اور ان کو اس کا شعور نہیں۔

فشان نزول: ابوالشج نے حضرت ابن عباسٌ کا قول نقل کیا ہے کہ اس آیت کا نزول حضرت عمر بن خطابؒ اور ابو جہل کے حق میں ہوا۔ ابن جریرؒ نے ضحاک کی روایت سے ایسا ہی واقعہ نقل کیا ہے۔

بنوی نے حضرت ابن عباس کے حوالے سے لکھا ہے کہ آیت میں حضرت حمزہ بن عبد المطلب اور ابوجہل مراد ہیں۔ واقعہ یہ ہواتھا کہ ابوجہل نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے او پر (او نٹ کا) اوجھ ڈال دیاتھا۔ حضرت حمزہ شکار سے والیس آر ہے تھے کہ ان کو ابوجہل کی اس حرکت کی اطلاع ملی ۔ اس وقت ان کے ہاتھ میں کمان تھی ۔ یہ واقعہ حضرت حمزہ کے مسلمان ہونے سے پہلے کا ہے۔ حضرت حمزہ خصہ میں بھرے ہوئے کمان لے کر ابوجہل کے پاس چہنچ ۔ ابوجہل

عاجزی کے سابھ کہنے دگا کہ ابو یعلی د مکیھو تو محمد (صلی الند علیہ وسلم) کیا پیش کر رہے ہیں ۔ یہ تو ہماری عقلوں کو بیو قوف بتاتے ،ہمارے معبو دوں کو گالیاں دیتے اور ہمارے اسلاف کی مخالفت کرتے ہیں ۔

حضرت حمزةً نے فرمایا کہ تم سے زیادہ احمق کون ہو گا کہ اللہ کو جھوڑ کر پتھروں کی بوجا کرتے ہو۔ میں اقرار کرتاہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نہیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اس کے بندے اور رسول ہیں۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی۔

عکرمہ اور کلبی نے کہا کہ یہ آیت حضرت عمار بن یاسر اور ابوجبل کے بارے میں نازل ہوئی ، اس آیت کے الفاظ میں عموم ہے اور مذکورہ تینوں حضرات حضرت عمر ، حضرت محزہ اور حضرت عمار بن یاسر کے مسلمان ہونے کا زمانہ تقریباً ایک ہی ہے ۔اس لئے ان تینوں میں ہر ایک کواس آیت کامور دنزول قرار دیا جاسکتا ہے ۔ (مظہری ۳۱۹۔ ۳۲۰ / ۳)

تشری ہے ۔ یہاں مومن و کافری مثال بیان کی گئی ہے کہ مومن اسلام لانے سے پہلے کفر و اسلالت کی حالت میں مردہ کی مانند تھا۔ اللہ تعالیٰ نے اس کے قلب کو ایمان و اتباع رسول کی دولت عطا فرما کر زندہ کر دیا اور اس کو قرآن کی روشنی عطا فرمائی جس کو لے کروہ لوگوں کے بچوم میں بے تکلف سیدھے راستے پر چل رہا ہے۔ ایسا شخص قابل اطاعت اور لائق اتباع ہے ۔ یہ مومن اس شخص کی طرح مہیں ہو سکتا جو اپنے کفرو جہالت اور گراہی کی تاریکیوں میں گھراہوا ہے اور حیران و شخص کی طرح مہیں ہو سکتا ہو اپنے کفرو جہالت اور گراہی کی تاریکیوں میں گھراہوا ہے اور حیران و سرگرداں ہے۔ وہ ان تاریکیوں سے نکلنے کی کوئی راہ مہیں پاتا۔ ایسا شخص قابل اتباع مہیں ہو سکتا ہو اپنی کی وہ کفرکی تاریکی والے کی اتباع کیوں کرے۔

مسند احمدٌ میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی مخلوق کو تاریکی میں پیدا کیا، پھران پر اپنے نور کی بارش کی ۔ پس جس نے اس نور کو پالیااس کو ہدایت مل گئی اور جس نے اس نور کو نہیں لیاوہ دنیا میں گراہ رہ گیا۔ قرآن کریم میں ارشاد ہے:

مَثُلُّ اللَّهُ رِیُفَیْنِ کُ آلا عُمیٰ وَ الْاصَمِ وَ الْلَّهُ مِیْنِ وَ السَّمِیْمِ مَاهُلُ

یکٹیٹویْنِ مُثُلاً اللَّهُ مِیْنَ کُ آلا عُمیٰ وَ الْاصَمِ وَ الْدِیْنِ مَثَلاً اللَّهُ مِیْنِ مِیْنَ اللَّهُ مِیْنِ وَ السَّمِیْنِ وَ السَّمُ وَ الْمُیْ وَ الْکُورُ وَ الْمُیْ وَ السَّمُ وَ الْمُیْنِ وَ السَّمُ وَ الْمِیْنِ وَ السَّمِیْنِ وَ السَّمُ وَ الْمُیْ وَ السَّمُ وَ الْمُیْمُونِ وَ السَّمُ وَ الْمُیْ وَ الْمُیْمِ وَ الْمُیْ وَ الْمُیْمُ وَ الْمُیْمِ وَ الْمِیْمُ وَ الْمُیْمُ وَ الْمُیْمُونِ وَ السَّمُ وَ الْمُیْمُونِ وَ السَّمُ وَ اللَّهُ وَالْمُیْمُ وَ اللَّمُ وَالِمِیْمُ وَ اللَّمُ اللَّمِیْمُ وَ اللَّمِیْمُ وَ اللَّمِیْمُ وَ اللَّمُ وَ اللَّمُ وَالِمُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُونِ وَالْمُوالِقِ اللَّهُ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِوْلُولُ اللَّهُ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ اللَّهُ وَالْمُونِ وَال

دونوں گروہوں کی مثال الیبی ہے جیسے ایک تو اندھا اور بہرا ہے اور دوسرا د مکیصاً اور سنتا ہے ۔ کیایہ دونوں برابر ہو سکتے ہیں کیاتم اس بات کو منبیں مجھتے ؟

ایک اور جگه ار شاد ب:

دوسری آبت میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرما یا کہ جس طرح آپ کی بستی میں مالدار اور بڑے بڑے لوگ (مکہ کے سردار) مجرم اور کافر ثابت ہوئے ہیں جو خود بھی کفر پر قائم ہیں اور دوسروں کو بھی کفر کی طرف بلاتے ہیں اور آپ کی مخالفت و عداوت میں بھی خوب بڑھ چڑھ کر حصہ لیتے ہیں ۔ اسی طرح آپ سے پہلے گزر ہے ہوئے رسولوں سے دشمنی کرنے والے بھی الیے ہی دولت مند لوگ ہوتے تھے ۔ بچران کو جو سزا ملی وہ معلوم ہی ہے ۔ یہاں اکابر کا خصوصیت کے ساتھ ذکر اس لئے کیا گیا کہ بڑے لوگ چھوٹے لوگوں کو اپنا تابع بنانے کی زیادہ طاقت رکھتے ہیں ۔

پیر جب ہم کسی بستی کو تباہ و ہر باد کرنے کا ارادہ کرتے ہیں تو وہاں کے مالدار او گوں کو جرائم کے ارتکاب میں نگا دیتے ہیں۔ جب وہ خوب دل کھول کر شرار تیں اور فسق و فجور کرنے لگتے ہیں تو ہم ان کے مکر و فریب اور شرار توں کے نتیجہ میں ان کو ہلاک و ہر باد کر دیتے ہیں اور وہ اس بات کو تمجھتے ہی نہیں۔ (ابن کشیر ۱۷۲۲) مظہری ۳۲۰ (۳)

#### عطبيهء خداو ندي

الَّذِيْنَ ٱجْرَمُوْا صَغَارٌ عِنْدَاللهِ وَعَذَابٌ شَدِيْدٌ بِمَاكَانُوْا يُمْكُرُوْنَ٥

اور جب ان کے پاس کوئی معجزہ آتا ہے تو وہ کہتے ہیں کہ ہم ہر گز ایمان مہیں لائیں گے جب تک ہمیں بھی ویسی ہی چیز نہ دی جائے جسی اللہ تعالیٰ کے رسولوں کو دی گئی ہے۔ اللہ خوب جانتا ہے کہ اپنی رسالت کہاں قائم کرے۔ (کس کو دے) اللہ کے ہاں عنقریب ، گنہگاروں کو ذلت جہنچ گی اور ان کی مکاریوں کی وجہ ہے ان کو شدید عذاب جہنچ گا۔

سیصیب : عنقریب وه بهنچ کا عنقریب وه برسائے کا - اِسَابُ بی مضارع ۔ صَغَار کَ : خرابی - ذلت - خواری - مصدر بھی ہے اور اسم بھی ۔

يُمُكُو وُنَ : وومكر كرتي بين - ووخفيه تدبير كرتي بين - مكروك مضارع -

فشمان مزول: بنویؒ نے قیادہ کا بیان نقل کیا ہے کہ ابو جہل نے کہا کہ عبد مناف کی اولاد نے شمان کی اولاد نے شرف میں بم سے مقابلہ کیا یہاں تک کہ جب ریس کے دو گھوڑوں کی طرح (مقابلہ پر) دوڑنے گئے تو انہوں نے اپنی برتری ظاہر کرنے کے لئے کہا کہ بم میں ایک نبی ہے جس کے پاس وحی آتی ہے ۔ خدا کی قسم بم اس کو منہیں مانیں گے اور نہ کبھی اس کے تابع بن کر رہیں گے باں اگر بمارے یاس بھی اس مطرح وحی آجائے جس طرح اس کے پاس آتی ہے تو مان لیں گے۔

ایک اور روایت میں ہے کہ ولید بن مغیرہ نے کہاتھا کہ اگر نبوت واقعی کوئی صرور می چیز ہے تو میں نبوت کاآپ سے زیادہ حقد ار ہوں ۔ میں عمر میں بھی آپ سے زیادہ ہوں اور مال میں بھی ۔ اس بریہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۳۲۱/۳)

تشریکی: بیباں یہ بتایا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ خوب جانبا ہے کہ وہ اپنی نبوت و رسالت کس کو عطافر مائے ۔ ان بیو قوف مشرکوں نے اپنی حالت سے یہ سمجھ رکھا ہے کہ نبوت و رسالت بھی کوئی کسبی اور اختیاری چیز ہے جبے خاند انی شرافت یا قوم کی سرداری اور مالداری کے ذریعہ حاصل کیا جاسکتا ہے ۔ حالا نکہ یہ اللہ تعالی کی خلافت کا عہدہ ہے جس کا حاصل کرنا کسی کے اختیار میں نہیں ۔ کوئی شخص اپنے علمی و عملی کمالات و مجاہدات کے زور سے نبوت و رسالت حاصل نہیں کرسکتا اور نہ یہ مقامات ولایت میں بلند پروازی کے ذریعہ حاصل کی جاسکتی ہے ۔ بلکہ یہ تو محض فضلِ خداوندی اور عطیہ ، ربانی ہے جو وہ اپنے علم و حکمت کے ماتحت اپنے خاص بندوں کو عطافر ما تا ہے خداوندی اور عطیہ ، ربانی ہے جو وہ اپنے علم و حکمت کے ماتحت اپنے خاص بندوں کو عطافر ما تا ہے

الستہ جس شخص کو یہ عہدہ دینامنظور ہو تا ہے تو اللہ تعالیٰ شروع ہی ہے اس کے اخلاق و اعمال کی خاص تربست فرماتا ہے۔

پھر فرمایا کہ یہ مشر کمین و معاندین جو اپنی قوم میں بڑے اور رئیس کہلاتے ہیں ، عنقریب ان کی بڑائی اور عزت خاک میں ملنے والی ہے اور اللہ کے پاس ان کو سخت ذلت و رسوائی پہنچنے والی ہے اور ان کو سخت عذاب دیا جائے گا۔

اللہ کے پاس کا یہ مطلب بھی ہوسکتا ہے کہ قیامت کے روزیہ لوگ اللہ کے سامنے ذلیل و خوار ہو کر حاضر ہوں گے اور پھران کو سخت عذاب دیا جائے گا اوریہ معنی بھی ہوسکتے ہیں کہ اگرچہ اس وقت ظاہر میں یہ بڑے عزت دار اور رئیس ہیں، لیکن اللہ کی طرف سے ان کو سخت ذلت و رسوائی پہنچنے والی ہے ، جو دنیا میں بھی ہوسکتی ہے اور آخرت میں بھی ۔ جسیا کہ انبیاء کے مخالفین کے ساتھ ہو تارہا ۔ سردار ان مشر کین بھی جو اپنی عزت و مالداری کی ڈینگیں ماراکرتے تھے یا مخالفین کے ساتھ ہو تارہا ۔ سردار ان مشر کین بھی جو اپنی عزت و مالداری کی ڈینگیں ماراکرتے تھے یا تو ایک ایک کر کے اسلام میں داخل ہوگئے یا بھر ذلیل و خوار ہو کر ہلاک و بر باد ہوگئے ۔ جسے ابو جہل ، ابولہب وغیرہ ۔ (معارف القرآن ۳۲۳) ۳)

#### دین کے لئے نثرح صدر

ه ١٦٠ فَمَنْ يُرُدِ اللهُ أَنْ يَهُدِيهُ يُشُرَحُ صَدُرَ لَالْإِسُلَامِ وَمَنْ يُثِرِدُ أَنْ يُنْضِلَهُ وَيَجْعَلْ صَدْرَ لَا ضَيِّقا ۚ حَرَجًا كَانَّما يَصَّعَدُ فِي السَّمَاءِ كَذْلِكَ يَجْعَلُ اللهُ الرِّ جُسَ عَلَى الَّذِيْنَ لاَ يُؤُمِنُونَ ٥

پی اللہ تعالیٰ جس کو ہدایت دینا چاہتا ہے تو اس کاسدینہ اسلام کے لئے کھول دیتا ہے اور جس کو گراہ کرنا چاہتا ہے تو اس کے سینے کو تنگ کر دیتا ہے گویا کہ وہ زور دگا کر آسمان پر چڑھتا ہے۔ اللہ تعالیٰ ایمان نہ لانے والوں پر اس طرح عذاب ڈالے گا۔

يُشْرُحُ: وه كھولتاہے۔وہ كشادہ كرتاہے۔شُرْحُ ہے مضارع۔

صُدُرُة: اسكاسيند.

ضَيِّقاً؛ تلگ - فُنْق سے صفت مشبه -

حَرُ جُا: حرج - تنگی - گناه - مصدر ہے -

يَصَعَدُ: وه مشكل ع چرها ب و تَصَعَدُ ع مضارع -

ألر جس : كندگ - ناپاك - به شكار - جمع أرْجاس -

تنفر سی آیت میں اللہ تعالیٰ نے ہدایت پانے والوں اور گراہی پر جے رہنے والوں کے حالات و علامات بیان فرمائی ہیں کہ اللہ تعالیٰ جس شخص کو ہدایت کرنا چاہتا ہے تو اس کا سدینہ اسلام کے لئے کھول دیتا ہے ۔

حاکم نے مستدرک میں اور بیہی نے شعب الا بیان میں حضرت عبداللہ بن مسعود کی روایت بیان کی کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو صحابہ کرام نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے شرح صدر (اسلام کے لئے سینے کھول دینے) کی تفسیر دریافت کی ۔ آپ ئے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ مومن کے دل میں ایک نور ڈال دیتا ہے جس ہے اس کا دل حق بات کو دیکھنے، سمجھنے اور قبول کرنے کے دل میں ایک نور ڈال دیتا ہے جس نے اس کا دل حق بات کو دیکھنے، سمجھنے اور قبول کرنے کھر سے کے لئے کھل جاتا ہے ۔ اور وہ حق بات کو آسانی سے قبول کرنے لگتا ہے اور خلاف حق سے نفرت کرنے لگتا ہے ۔ وہ دخوش کیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیااس کی کوئی علامت ہے گہ اس شخص کی ساری رغبت اور میلانِ قلب آخرت اور اس کی نعموں کی طرف ہو جاتا ہے ۔ وہ دنیاوی خواہشات اور فانی لذتوں سے گھرانے لگتا ہے ۔ اور دموت کی تیاری کرنے لگتا ہے ۔

اس کے برعکس جس شخص کو اللہ تعالیٰ گراہی میں رکھنا چاہتا ہے تو وہ اس کے سینہ کو تنگ کر دیبا ہے جس ہے اس کے لئے حق بات کو قبول کر نااور اس پر عمل کر ناایسا د شوار ہو جا تا ہے جیسے کسی انسان کے لئے آسمان پر چڑھنا د شوار ہو ۔

امام تفسیر کلبیؒ نے فرمایا کہ اس کادل تنگ ہونے کامطلب یہ ہے کہ اس میں حق اور بھلائی کے لئے کوئی راستہ نہیں رہتا۔ حضرت عبدالللہ بن عباسؒ نے فرمایا کہ جب وہ اللہ کا ذکر سنتا ہے تو اس کو وحشت ہونے لگتی ہے اور جب وہ کفر و شرک کی باتیں سنتا ہے تو ان میں دل لگتا ہے۔

الله تعالیٰ ایمان نه لانے والوں کے دلوں پر اسی طرح پھٹکار ڈال دیبتا ہے اور حق بات ان کے دل میں منہیں اتر تی اور وہ برائی کی طرف دوڑ کر جاتے ہیں ۔

(معارف القرآن ۳۲۲، ۳۲۵ (۳/۳)

# صراط مستقيم

١٢٠،١٢١ وَلَهٰذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيْمًا وَقَدُ فَصَّلْنَا الْأَيْتِ لِقَوْمِ يَذَكَّرُونَ ٥ لَهُمْ دَارُ السَّلْمِ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَهُوَ وَلِيَّهُمُ إِمَّا كَانُوايَعْمَلُونَ٥

اور یہی (اسلام) آپ کے رب کا سیدھا راسۃ ہے۔ ہم نے نصیحت حاصل کرنے والوں کے لئے آیتوں کو صاف صاف بیان کر دیا ہے۔ ان (ایمان داروں) کے لئے ان کے رب کے پاس سلامتی کا گھر ہے اور ان کے اعمال کے سبب وہی ان کا کارساز ہے۔

صرّاط: راسة-راه

مُستَقِيماً؛ سيرها ورست صحح

كارد: گر - عالم - جمع ديار -

ربط: قرآن کریم جو بذات خود ایک عظیم ترین معجزہ ہے، وہ آپ کی نبوت ورسالت کی ایک روشن دلیل بھی ہے۔ اور اہل کتاب کے علماء اس کی حقانیت سے واقف بھی ہیں ۔ الیبی واضح اور عظیم دلیل کے بعد کسی اور معجزہ کی فرمائش کی ضرورت نہیں تھی مگر جن کے دل میں قبول حق کا مادہ بی نہ ہو وہ ایمان نہیں لاسکتے ۔ اس کے بعد حلال و حرام ذبیحوں کا بیان تھا کہ حرام و حلال کے بارے میں اللہ بی کا حکم چلتا ہے ۔ بندوں کے فیصلوں کا اعتبار نہیں ۔ پھر مومن و کافر کی مثال بارے میں اللہ بی کا حکم چلتا ہے ۔ بندوں کے فیصلوں کا اعتبار نہیں ۔ پھر مومن و کافر کی مثال بیان کی گئی تاکہ دونوں میں فرق ظاہر ہو جائے ۔ ان آیتوں میں بتایا گیا ہے کہ قرآن کریم ہی صراط مستقیم ہے جو وحی کے ذریعہ آپ کو عطافر مایا گیا ۔

کی بنا پر الثد تعالیٰ ان ہے محبت رکھتا ہے اور وہ ان کے تمام امور میں ان کا کار ساز و مد دگار ہے ۔ (ابن کشر ۲/۱۲۵)

#### جنتوں سے باز پر س

١٢٩،١٢٨ وَيَوْمَ يَحُشُّرُهُمْ جَمِيْعا مُعْشَرَ الْجِنَّ قَدِ اسْتَكْثَرُتُمُ صِّنَ الْإِنْسِ وَقَالَ اَوْلِيَوْءُهُمْ مِّنَ الْإِنْسِ رَبَّنَا اسْتَهُمَتَعَ بَعُضُنَا بِبَغْضِ وَّبِلُغْنَا آجَلَنَا اللَّذِي اجَلْتَ لَنَا وَقَالَ النَّارُ مَثُوْ كُمُ خُلِدِيْنَ فِيهُ كَا آلِاً مَاشَاءُ اللهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ٥ وَكُذْلِكَ نُولِنَّ بَعْضَ الظُّلِمِينَ بَعْضَا بَمَاكَانُوْ أَيكُسِبُوْنَ ٥ اور جس دن الله تعالى ان سب كوجمع كرك ( يو چھے گا) اے جنوں كى قوم تم نے بہت سے انسانوں کو اپنے تابع کر لیاتھا اور انسانوں میں سے ان کے دوست عرض كريں گے كہ اے يرور دكار بم (دنياميں) ايك دوسرے سے فائدہ اٹھاتے رہے اور (اب) ہم اپنے اس وقت کو پہنچ گئے جو تو نے ہمارے لئے مقرر کیاتھا ۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ تہارا ٹھکا نا دورخ ہے جس میں ہمیشہ رہو گے ۔ مگر ہاں جو اللہ چاہے بیشک آپ کار ب حکمت والا (اور) خبر دار ہے ۔ اور اسی طرح ہم (وہاں بھی) گنبگاروں کو ان کے اعمال کے سبب ایک دوسرے

يَحْشُو هُمْ: وه ان كوجمع كرے كا وه ان كو اكٹھا كرے گا حَشْر عے مضارع -استَنْكُثُونَهُ: تم ني بهت زياده كرايا - تم ني كثرت سي كيا - إُسِرِكُثُأُراك ماضى -استَمْتُعُ: اس فائده ماصل كيا-اس في كام نكالا-إسْمَتْأَعُ عاصلى-ہم بہنچے ۔ مگوغ و ملاغ سے ماصنی ۔ كَلُغْنَا:

ہمار اوقت ۔ ہماری مدت ۔ ہماری موت ۔ جمع اجال ۔ أَحُلُنًا:

> مُثُوْلِكُمْ: متبارے رہنے کی جگہ ۔ متبار اٹھ کا نا۔

ہم پھر دیں گے ۔ ہم مسلط کر دیں گے ۔ ہم ملا دیں گے ۔ تولیج سے مضارع ۔

تشریکے: وہ دن بھی یاد رکھنے کے قابل ہے جب اللہ تعالیٰ تمام مخلوق کو جمع کرے گااور جنوں شیطانوں اور ان کے انسانی مدد گاروں ہے کہے گاکہ اے جنوں کے گروہ تم نے بہت ہے انسانوں کو گراہ کیااور ان میں ہے بہت ہے لوگوں کو مکر و فریب ہے بہکا کر اپنے تابع کر لیااور جنوں کے انسان دوست اقرار کریں گے کہ اے بمارے پرور دگار بیشک تیری بات درست ہے، ہم قصور وار بیں بم میں ہے ہرایک ایک دوسرے ہے فائدہ حاصل کر تاریا۔

حسن کہتے ہیں کہ ایک دوسرے سے فائدہ حاصل کرنایہ تھا کہ شیاطین حکم دیتے تھے اور یہ نادان انسان اس پر عمل کرتے تھے۔ ابن جریز کہتے ہیں کہ زمانہ ، جاہلیت میں جب کوئی شخص سفر کرتے ہوئے کسی وادی میں بھٹک جاتا تھا تو کہتا تھا کہ میں اس وادی کے سب سے بڑے جن کی پناہ لیتا ہوں ، یہی فائدہ اٹھا ناتھا اور جنوں کا انسانوں سے فائدہ اٹھا نایہ تھا کہ انسان ان کی تعظیم کرتے تھے اور انسانوں سے انہیں بزرگی ملتی تھی چنا بخیہ وہ کہتے تھے کہ بخوں اور انسانوں کے سردار ہیں۔

اس کے بعد جنوں کے انسان دوست ہمیں گے کہ اے اللہ تو نے ہمارے لئے جو وقت مقرر کیاتھاوہ ہم نے بوراکر لیااور قیامت آگئ جس کو ہم جھٹلاتے تھے۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گاکہ جب تم توبہ کے بغیرا پنی مقررہ مدت بوری کر کے ہمارے سامنے پیش ہو گئے تو اب ہمارا اور ہمارے اولیا۔ کا ٹھکانا دوزخ ہے جہاں تم ہمیشہ رہو گے۔ اس سے رہائی کی کوئی صورت ہمیں سوائے اس کے کہ اللہ بی کسی کو نکالنا چاہے۔ بیشک اللہ تعالیٰ حکمت و علم والا ہے۔ اس کا کوئی کام علم و حکمت ہے خالی ہمیں۔ (ابن کشیر ۱۲/۱۷)

پیر فرمایا کہ جس طرح ہم نے کفار جن وانس کو بے مدد چھوڑ دیااور ان کو ایک دوسرے کے فائدہ اٹھانے کا موقع دیا ۔ اس طرح ہم بعض کافروں کو ان کے اعمال کے سبب، بعض کا دوست بنا دیتے ہیں ۔ مومن کا دوست مومن کو خیر پر اٹھار تا ہے اور نیکی میں اس کی مدد کرتا ہے اور کافر کا دوست کافر کو شریر اکساتا ہے اور شرمیں اس کی مدد کرتا ہے۔

حضرت فاروق اعظمؒ نے اس آیت کی تفسیر میں فرمایا کہ ایک قسم کے اعمال نیک یا بد کرنے والے ایک ساتھ کر دئے جائیں گے ۔ نیک آدمی نیکوں کے ساتھ جنت میں اور بد دونسرے بدوں کے ساتھ جہنم میں پہنچادیئے جائیں گے ۔

كلبيّ نے بروایت ابوصالح حضرت ابن عباسٌ كاقول اس طرح نقل كيا ہے كہ جب اللہ

تعالیٰ کسی قوم کی بھلائی چاہتا ہے تو نیک اوگوں کو ان کے امور کا حاکم بنادیتا ہے اور اگر کسی قوم کی برائی چاہتا ہے تو بدوں کو ان کا حاکم بنادیتا ہے۔ اس قول کی روشنی میں آیت کا ترجمہ اس طرح ہو گاکہ ہم بعض ظالموں کو بعض پر مسلط کر دیتے ہیں اور ظالم کے ذریعیہ ظالم کی گرفت کرتے ہیں۔ گاکہ ہم بعض ظالموں کو بعض پر مسلط کر دیتے ہیں اور ظالم کے ذریعیہ ظالم کی گرفت کرتے ہیں۔ (مظہری ۳۲۵،۳۲۳) معارف القرآن ۴۵۲ / ۳)

#### كافرون كااقرار جرم

٣٠ يَمْغُشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ المَ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنْكُمْ يَقْصُّونَ عَلَيْكُمْ الْتِنْ وَيُنْذِرُ وَنَكُمُ لِقَاءَيَوْمِكُمُ هٰذا وَقَالُوا شَهِدُنَا عَلَيْكُمْ الْتَدْنَيا وَشَهِدُوا عَلَىٰ عَلَىٰ اَنْفُسِنَا وَغَرَّتُهُمُ الْحَلُولَا الدُّنْيا وَشَهِدُوا عَلَىٰ اَنْفُسِهِمُ النَّهُمُ كَانُوا كُفِرِيْنَ٥

اے جنوں اور انسانوں کی جماعت، کیا تہمارے پاس تہمیں میں سے رسول مہمیں آئے جو تہمیں میرے احکام سناتے تھے اور تہمیں ڈراتے تھے ای دن کے پیش آئے ہے ۔ وہ سب کمیں گے کہ ہم اپنے او پر گواہ ہیں، یعنی اپنے گناہ کا اقرار کرتے ہیں اور ان کو تو دنیا کی زندگی نے فریب میں ڈال رکھا تھا اور وہ خودی اپنے بارے میں گوای دیں گے کہ بیشک وہ کافر تھے۔

وہ بیان کرتے ہیں ۔ وہ سناتے ہیں ۔ قصص سے مضارع ۔

ملاقات کرنا ۔ ملنا ۔ مصدر ہے ۔

مرود اس (دنیاوی زندگی) نے انہیں فریب دیا۔ اس نے انہیں دھو کہ دیا۔ غرور دیا۔ اس نے انہیں دھو کہ دیا۔ غرور دیا۔ سے ماصلی۔

تشریکے: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے کافر جنوں اور انسانوں کو متعبنہ فرمایا ہے کہ قیامت کے روز ان سے بوچھا جائے گا کہ تم کفرو نافرمانی میں مبتلار ہے۔ کیا بتہارے پاس رسول نہیں آئے تھے، جو تنہیں میں سے تھے۔

ر سول صرف انسانوں میں ہوئے ہیں جنوں میں مہیں ہوئے ۔ حضرت ابن عباس کہتے ہیں کہ ر سول بنی آدم میں ہوتے ہیں اور جنوں میں صرف ڈرانے والے ہوتے ہیں ۔ جو اللہ تعالیٰ کے

عذاب ہے ڈراتے ہیں۔

یہ رسول نتہمیں میری آیتیں پڑھ کر سناتے تھے اور قیامت کے دن کی پیشی ہے ڈراتے تھے ۔ اس کے جواب میں وہ کافر جن و انسان کہیں گے کہ ہم اپنے خلاف شہادت دیتے ہیں کہ پیغمبروں نے ہمیں تیراپیغام پہنچادیاتھا اور ہم نے ماننے سے انگار کیاتھا۔

مقاتل کا قول ہے کہ کافریہ شہادت اس وقت دیں گے جب ان کے ہاتھ پاؤں ان کے شرک و کفر کی شہادت دے چکے ہوں گے اور ان کے پاس اقرار کے سواکوئی چارہ ، کار نہ ہوگا۔

میر فرما یا کہ ان کو دنیاوی زندگی نے فریب دے رکھاتھا۔ وہ دنیاوی زندگی میں افراط و
تفریط میں جبالا تھے ، انہوں نے رسولوں کی تکذیب کی اور معجزات کی مخالفت کی ۔ آخر کار وہ اپنی
بداعمالیوں اور بغض و عناد کے سبب ہلاک و برباد ہوئے اور قیامت کے روز وہ خود اپنے کافر
ہونے کی گواہی دیں گے۔ (مظہری ۳۲۹،۳۲۵)

#### بے خبری میں عذاب نہ دینا

یہ اس لئے کہ آپ کارب کسی بستی والوں کو ان کے ظلم (کفر) کے سبب ان کی بے خبری میں ہلاک کرنے والا نہیں اور ہر ایک کے لئے ان کے اعمال کے سبب در جے ہیں اور آپ کارب ان کے اعمال سے بے خبر نہیں ۔

مُشَلِكَ: بلاك كرنے والا - إبلاك سے اسم فاعل -

القرابي: بستيان - باشدے - ديمات - واحد قريد ع

تنفری : الله تعالیٰ کے عدل و انصاف اور رحمت کاتقاضایہ ہے کہ جب تک وہ کسی قوم کو انہیا. علیہم السلام کے ذریعہ غفلت ہے بیدار نہ کر دے اور ان کو دعوت توحید نہ پہنچا دے ، اس وقت تک وہ ان کو غفلت اور بے خبری کی حالت میں عذاب میں مبتلا نہیں کرتا۔ اگر وہ کسی قوم پر عذاب بھیجتا ہے تو پہلے وہاں رسولوں کو بھیج کر تکمیل جمت کرتا ہے جیسا کہ فرما یا کہ کوئی بستی ایسی عذاب بھیجتا ہے تو پہلے وہاں رسولوں کو بھیج کر تکمیل جمت کرتا ہے جیسا کہ فرما یا کہ کوئی بستی ایسی

نہمیں جہاں ہم نے کوئی ڈرانے والا رسول اپنی طرف سے نہ بھیجا ہو اور فرمایا کہ ہم نے ہر قوم میں رسول بھیجے ہیں کہ اللہ کی عبادت کرو اور شیطان ہے بچو ۔ ایک اور جگہ ارشاد فرمایا کہ ہم کسی پر عذاب نازل نہمیں کرتے جب تک کہ ان کے پاس رسول نہ بھیج دیں ۔

اگر اللہ تعالیٰ غفلت میں کسی کو پکڑتا تو وہ کہتے کہ ہمارے پاس تو کوئی بشیرو نذیر نہیں آیا دوسرے یہ کہ رسول نہ بھیجنے کی صورت میں ان پر ظلم کر نالازم آتا ہے اور اللہ تعالیٰ اپنے بندوں پر ظلم نہیں کرتا ۔

پیر فرمایا کہ ہر نیک و بد عمل کرنے والے کے لئے اس کے عمل کے لفاظ ہے درجات ہوں گے۔ اگر اس کا عمل خیرہ و گاتو اس کا نتیجہ بھی خیری ہو گااور اگر عمل بدہو گاتو اس کا نتیجہ بھی بدہو گا۔ پس اپنے اپنے اعمال کے اعتبار ہے کسی کو بہت بڑا اجرو تو اب اور مرتبہ، قرب نصیب ہو گاور کوئی رحمت خداوندی ہے دور سخت ترین عذاب میں پڑا ہو گا۔ اللہ تعالیٰ کسی کے عمل سے فافل نہیں ۔ جب بھی وہ اس کی طرف لوٹیں گے تو ان کو ان کا فال نہیں ۔ یہ لوگ اللہ تعالیٰ کے علم میں ہیں۔ جب بھی وہ اس کی طرف لوٹیں گے تو ان کو ان کے اعمال کے مطابق بدلہ دیا جائے گا۔ (ابن کشیر ۱۷۸۸/۲)

#### کافروں کے لئے سخت وعید

۱۳۲،۱۳۳ وَرَبُکَ الْغَنِیُّ ذُوالرِّحْمَةِ ، إِنْ يَشَايُذُهِبَكُمْ وَيَنْ فُرِيَّةً مِنْ الْغَنِیُّ فُولِیَّ وَمَا اَنْشَاکُمْ وَمِنْ فُورِیَّةً وَقُومِ وَيَسْتَخْلِفُ مِنْ بَعْدِكُمْ شَايَشَاءُ كُمَّ اَنْشَاكُمْ وَمِنْ فُورِيَّةً وَقُومِ الْخَيْرِيُنَ ٥ إِنْ مَاتُوعَدُونَ لَاتِ وَمَا اَنْتُمْ بُومُعْجِزِيْنَ ٥ الْخَيْرِيْنَ ٥ إِنْ مَاتُوعَدُونَ لَاتِ وَمَا اَنْتُمْ بُومُعْجِزِيْنَ ٥ الْحَيْرِيْنَ ٥ إِنْ مَاتُوعَدُونَ لَاتِ وَمَا اَنْتُمْ بُومُعْجِزِيْنَ ٥ اور آپ كارب عنى ب (اور) رحمت والا ب - اگروه چا به تهمین اور لوگوں اور متهماری جگه آباد كردے جیسا كه تهمین اور لوگوں اور متهماری جگه آباد كردے جیسا كه تهمین اور لوگوں كي نسل سے بيدا كيا - بيشك جس كاتم سے وعده كيا گيا ہے وہ آنے والا ہے - اور متهم برگزروک نه سكو گے -

یک تُخلِفُ: وه خلیفہ بناتا ہے۔ وہ جانشین بناتا ہے۔ وہ آباد کرتا ہے۔ اِنْسِخُلُاکُ سے مضارع اَنْشَاکُمُ : اس نے تم کو پیدا کیا۔ اس نے تمہاری پرورش کی ۔ اِنْشَا یکے ماضی۔ بِمُعْجِرِ بِیْنَ : عاجز بنانے والے ۔ روکنے والے ۔ اِنْجُارُ کُسے اسم فاعل۔ تعشری جا ہے۔ تمام احول میں سب اور دو گارتمام مخلوق ہے بے نیاز اور رحیم و کریم ہے۔ تمام احول میں سب اس کے محتاج ہیں۔ اس کو کسی کی عبادت اور بندگی کی ضرورت مہیں اور نہ وہ کسی کی اطاعت و فرماں برداری کا محتاج ہے۔ وہ اپنی مخلوق پر رحمت کرنے والا ہے۔ لوگوں کی ہدایت و رہمنائی کے لئے رسول بھیجتا ہے۔ گناہوں کے باوجود وہ گنبگاروں کو ڈھیل دیتا ہے اور ان کو فوراً سزا مہیں دیتا۔ اگر وہ چاہے تو تمہارے گناہوں کی پاداش میں تم سب کو فناکر دے اور تمہاری جگہ جس کو چاہے تمہارا جانشین بنادے۔ جس طرح ان نے دوسرے لوگوں کی نسل سے تمہیں پیداکر کے ان کو فناکر دیا۔ اللہ کے لئے یہ ذراد شوار مہیں ۔ بلاشبہ جس چیز کاتم سے وعدہ کیا جارہا ہے وہ یقینا آنے والی ہے اور تم اللہ تعالیٰ کو عاجز مہیں کرسکتے کہ قیامت یاعذاب آنے پر ہمیں بھر سے گئے۔ تم جہاں کہیں بھی ہوگے وہ تمہیں ضرور پکڑلے گا۔ وہ اس بات پر قادر ہے کہ تمہیں بھر سے زندہ کر دے خواہ تم خاک ہی کیوں نہ بن جاؤ۔ تم قیامت کے روز کے صاب و کتاب سے نہیں بھر سے زندہ کر دے خواہ تم خاک ہی کیوں نہ بن جاؤ۔ تم قیامت کے روز کے صاب و کتاب سے نہیں بھی ہے۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حلوی ۲۵۵۵ کا، مظہری ۲/۵۲۸ س)

### کافروں کی محرومی

ه ١٣٠ قُلُ لِيَقُوْمِ اعْمَلُوْا عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنَّى عَامِلُ ٤ فَسُوْفَ تَعْلَمُوْنَ مَنْ تَكُوْنُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ ﴿ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّلِمُوْنَ

C

(اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) آپ کہہ دیجئے کہ اے میری قوم تم اپنی جگہ عمل
کرتے رہو، میں بھی عمل کررہاہوں، سوعنقریب تم جان لو گے کہ آخرت کے
گر کا انجام کس کے لئے اچھا ہے ۔ بیشک ظالم کبھی فلاح نہیں پائیں گے۔
تشریح: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کرکے فرما یا کہ ہم

ان کو نیک و بد اور نفع و نقصان سب بہ چکے ہیں۔ اگر اب بھی یہ لوگ اپنی جانوں پر ظلم کرنے سے باز مہیں آتے تو آپ ان سے کہہ دیجئے کہ تم لینے کفروعناد پر قائم رہواور میں لینے اسلام اور صبر پر قائم ہوں۔ مجھے متہارے کفروعداوت کی پرواہ مہیں۔ میں لینے کام سے کام رکھتا ہوں، تم سبر پر قائم ہوں۔ محمنی پر حجے متہارے کفروعداوت کی پرواہ مہیں۔ میں لینے کام سے کام رکھتا ہوں، تم لینے کفرود شمنی پر حجے رہو۔ بہت جلد متہیں معلوم ہوجائے گاکہ آخرت کی بھلائی کس کے لئے ہے

#### بلاشبہ ظام کبھی فلاح ہنیں یائیں گے۔

## مشرکین کی نا مجھی

١٣١- وَجَعَلُوْا لِللَّهِ مِمَّا ذُرَا مِنَ الْحَرْثِ وَالْأَنْعَامِ نَصِيْبًا فَقَالُوْا لهذا لِللهِ بِزُ عُمِهِمُ وَلَهٰذَا لِشُرَكَائِناً وَ فَمَاكَانَ لِشُرَكَائِهِمْ فُلاَ يُصِلُ إِلَى اللَّهِ ٤ وَمَا كَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يُصِلُ إِلَى مُشَرَكًا نِهِمْ سَاءُمَانحُكُمُوْنَ٥

اور الند تعالیٰ ہی کی پیدا کی ہوئی کھیتی اور مولیثی میں سے اللہ تعالیٰ کے لئے حصہ مقرر کر کے مشرکین اپنے خیال سے کہتے ہیں کہ یہ (حصہ) تو اللہ کا ہے اور پہ (حصہ) ہمارے معبود وں کا، پھر جو حصہ ان کے معبود وں کاہو تاہے وہ تو اللہ تعالیٰ کی طرف پہنچتا نہیں اور جو حصہ اللہ تعالیٰ کا ہے وہ ان کے معبودوں کی طرف پہنچ جاتا ہے ۔ کیای برافیصلہ وہ کرتے ہیں ۔

> 135 اس نے پیدا کیا۔اس نے پھیلایا۔ ذُرْوَی ماصنی ۔

الْحُرُّثِ:

مولیثی ۔ چو یائے ۔ واحد نعم ۔ اَنْعَامِ: نُصِيبًا:

صه - ثكرا - قسمت <sub>- جمع</sub> نُصُّع ً -

**بِزُ عُمِهِمُ:** اپنے گان ے ۔ اپنے خیال ہے ۔

وہ براہے ۔ سُوٰ جُے ماصنی ۔ یہ فعل ذم ہے ۔

شان نزول: بغویؒ نے لکھا ہے کہ مشرکوں کادستور تھا کہ اپنی کھیتیوں ، باغوں کے بھلوں، مویشیوں کے بچوں اور تمام اموال میں ایک حصہ الله تعالیٰ کا اور ایک حصہ بتوں کے لئے مقرر کرتے تھے ۔ اللہ تعالیٰ کاحصہ تو مہمانوں اور مسکینوں پر صرف کرتے تھے اور بتوں کا حصہ نوکروں چاکروں اور خدمت گزاروں پر صرف کرتے ۔ اگر اللہ تعالیٰ کے حصہ میں ہے کچے حصہ بتوں کے حصہ میں شامل ہو جاتا تو اس کو علیجد ہ نہیں کرتے تھے اور کہتے تھے کہ اللہ تو غنی ہے اس کو اس کی صرورت نہیں ۔ لیکن اگر بتوں کے حصہ میں سے کچھ اللہ کے حصے میں شامل ہو جاتا تو اس کو فور اُنکال لینے اور کہتے کہ یہ حاجت مند ہیں۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی۔ اگر اللہ کے حصہ میں سے کوئی چیز ہلاک ہو جاتی تو کوئی چیز ہلاک ہو جاتی تو اللہ کے حصہ میں سے کوئی چیز ہلاک ہو جاتی تو اللہ کے حصہ میں سے کوئی چیز ہلاک ہو جاتی تو اللہ کے حصے میں سے اس کی کمی بوری کر لیتے ۔ (مظہری ۳۲۸) ۳)

## مشركين كے غلط عقائد

٣٠ وَكَذْٰ لِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرٍ مِّنَ الْمُشُرِكِيْنَ قَتُلَ اَوْلَادِهِمْ فَا الْمُشُرِكِيْنَ قَتُلَ اَوْلَادِهِمْ شَاءَ شُرَكَا وُهُمُ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيكُبِسُوا عَلَيْهِمْ دِيْنَهُمْ وَلُو شَاءَ اللّهُ مَا فَعُلُولُهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يُفْتَرُونَ ٥ اللّهُ مَا فَعُلُولُولُهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يُفْتَرُونَ ٥ اللّهُ مَا فَعُلُولُولُهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يُفْتَرُونَ ٥ اللّهُ مَا فَعُلُولُولُهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يُفْتَرُونَ ٥ اللّهُ مَا فَعُلُولُهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يُفْتَرُونَ ٥ اللّهُ مَا فَعُلُولُولُولُهُ اللّهُ مَا فَعَلُولُولُولُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا فَعُلُولُولُولُهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

اور اسی طرح بہت ہے مشرکوں کے خیال میں ان کے معبود وں نے ان کی اولاد کا قبل کر نامستحسن بنار کھا ہے تاکہ وہ ان کو ہلاک کر دیں اور تاکہ ان کے دین کو ان کے حق میں خلط ملط کر دیں ۔ اور اگر اللہ تعالیٰ کو منظور ہو تا تو وہ ایسا کام نہ کرتے ۔ سوآپ ان کو اور ان کی افتراء پر دازی کو چھوڑیئے ۔

لِیُرْ کُوْهُمْ: تاکہ وہ ان کو ہلاک کردیں۔ تاکہ وہ ان کو ہر باد کردیں۔ اِرْدُا ہُے مضارع۔ لِیکْ بِشُوْدا: تاکہ وہ ملادیں۔ تاکہ وہ خلط ملط کردیں۔ لَبُشُ سے مضارع۔ فَذُرُهُمْ: پس توان کو چور دے۔ وُزُر سے امر۔

يُفْتُكُرُ وُنُ : ووافترا. كرتے ہيں۔ وہ بہتان نگاتے ہيں ۔ إِفْتِراً ، عصمار ع۔

تفکروں کے جس طرح شیاطین نے مشرکین کی نظر میں اللہ کے لئے بتوں سے علیحدہ صد مقرر کرنا پسند میدہ بنایا اس طرح شیاطین نے ان کے اس فعل کو بھی ان کی نظر میں مستحسن بنا دیا کہ وہ افلاس کے خوف سے اپنی اولاد کو قتل کر دیں اور سسرالی رشتہ کی عار کے خوف سے لڑکیوں کو زندہ گاڑ دیں ۔ اس جہالت میں مبتلا کرنے سے شیاطین کا ایک مقصد تو مشرکین کو ابدی ہلاکت میں ڈالناتھا، تاکہ وہ اس جہالت و سنگدلی میں پڑکر اپنی دنیا و آخرت دونوں کو تباہ و برباد کرلیں ۔ دوسرا مقصدیہ تھاکہ ان کادین مشتبہ ہوجائے ۔

اگر اللہ تعالیٰ چاہتا تو وہ یہ خراب کام نہ کرتے ۔ جو کچھ ہوتا ہے وہ اللہ تعالیٰ کی مشیت کے تحت ہوتا ہے ۔ اس پر کوئی اعتراض نہیں کر تحت ہوتا ہے ۔ اس پر کوئی اعتراض نہیں کر سکتا ۔ پس آپ ان کو افترا، پر دازی کرنے دیجئے ۔ ان کی فکر میں نہ پڑیئے ۔ عنقریب اللہ تعالیٰ آپ کا اور ان کافیصلہ کردے گا۔ (ابن کشیر ۱۲۹، ۱۲۹)

### الثديرافتزاء كاانجام

کا حکم سمجھتے ہوئے) ان پر اللہ کا نام مبنیں لیتے تھے۔ عنقریب اللہ تعالیٰ ان کو ان کے افترا۔ کی سزادے گا۔ اور وہ (یہ بھی) کہتے ہیں کہ جو بچہ ان کے مویش کے پیٹ میں ہے وہ خاص ہمارے مردوں کے لئے ہاور وہ ہماری عور توں کے پیٹ میں ہے وہ خاص ہمارے مردوں کے لئے ہاور وہ ہماری عور توں پر حرام ہے۔ اور اگر وہ بچہ مرا ہوا ہو تو اس میں سب شریک ہوں گے۔ عنقریب اللہ تعالیٰ ان کو ان کی غلط بیانی کی سزادے گا۔ بیشک وہ حکمت والا

اچھوتی ۔ مخصوص ۔ ممنوع ۔ کیا**\* د** 

بطُون : پي واحد بُطْن د

و صف من ان كى غلط بيانى - ان كا بات كمرنا - مصدر بهى ب -

تعشری جی ہے۔ ان کے گمان کے مطابق ان کی مرصنی کے بغیران کو کوئی مہیں کھاسکتا۔ سوائے مردوں ممنوع ہیں۔ یہ ممنوع ہیں۔ ان کے گمان کے مطابق ان کی مرصنی کے بغیران کو کوئی مہیں کھاسکتا۔ سوائے مردوں اور بتوں کے مجاوروں کے ۔ یہ بخریم اور ممانعت، ان پر شیاطین کی طرف ہے تھی، اللہ تعالیٰ کی طرف ہے نہیں۔ ان طرف ہے نہ تھی ۔ اس طرح بعض چو پائے سواری یا بار برداری کے لئے حرام کر رکھے تھے ۔ ان چو پایوں ہے مراد بحیرہ (جس کادودھ بتوں کے نام کردیا گیاہو) سائیہ (بتوں کے نام پر آزاد تجو ڈا ہواجانور) اور حام (وہ نراونٹ جس کو ایک مدت کے بعد بتوں کے نام پر آزاد تجو ڈ دیتے تھے) ہیں کے مخصوص چو پایوں کو ذریح کرتے وقت ان پر اللہ کا نام لینے کی بجائے وہ ان کو بتوں کے نام لے کر ذریح کرتے وقت ان پر اللہ کا نام لینے کی بجائے وہ ان کو بتوں کے نام لے کر ذریح کرتے ہے ۔ یہ سب اللہ تعالیٰ پر محض افتراء ہے ۔ نہ یہ اللہ کا حکم ہے اور نہ یہ اس کی رضا جوئی کا ذر بعیہ بہت جلد اللہ تعالیٰ ان کو اس افتراء بردازی کی سزادے گا۔

وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ اگر بحیرہ اور سائیہ کے پسٹ میں سے زندہ بچے برآمد ہوں تو وہ صرف مردوں کے لئے حلال ہیں اور عور توں کے لئے حرام ہیں۔ اگر وہ بچے مردہ حالت میں برآمد ہوں تو وہ مرد و عورت سب کے لئے حلال ہیں۔ اللہ تعالیٰ بہت جلد ان کو ان کی غلط بیانی کی سزادے گا۔ بلاشیہ وہ بڑی حکمت والا اور بڑے علم والا ہے۔ وہ بندوں کے اچھے اور برے اعمال سے خوب واقف ہے وہ انہیں بوری بوری جزادے گا۔ (ابن کشیرہ ۱۸/۲، مظہری ۳۳۳۱،۳۳۰)

## اولاد كاقتل كرما

١٣٠ قَدْ خَسِرَ الَّذِيْنُ قَتُلُوا الْوَلَادُهُمْ سَفَهَا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَّحَرَّمُوا مَارُزَقَهُمُ اللهُ افْتِرَاءً عَلَى اللهِ ﴿ قَدْ ضَلَّوُا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِيْنُ٥

بیشک وہ لوگ خسارے میں رہے جہنوں نے اپنی اولاد کو نادانی اور جہالت کی بنا ہر قتل کر دیا اور انہوں نے اللہ تعالیٰ پر افتراء باندھ کر اس رزق کو اپنے او پر حرام مھہرالیا جو اللہ نے ان کو عطافر مایا تھا۔ بیشک وہ گراہ ہو گئے اور وہ ہدایت پانے کے لائق بھی نہ تھے۔

آفشری جو لوگ جہالت اور بیو قونی ہے اپنی اولاد کو قتل کرتے ہیں اور یہ نہیں سمجھتے کہ اللہ تعالیٰ ان کا بھی رازق ہے اور ان کی اولاد کا بھی وہ لوگ خسارے میں رہے ۔ انہی لوگوں نے اللہ پر افترا، باندھتے ہوئے اپنے لئے ان (بھیرہ، سائیہ، وصلیہ، حام) جانوروں کو حرام کر لیاجو اللہ نے ان کے لئے حلال محمرائے تھے ۔ ظاہر ہے کہ اس سے بڑی خرابی، گرابی اور نقصان کیا ہوگا کہ مخض اپنی نادانی اور جہالت کی بنا پر اپنی اولاد سے بھی محروم ہوئے اور زمانے کی نظر میں سنگدل، بد اخلاق اور جابل بھی مشہور ہوئے ۔ اس کے ساتھ ہی آخرت کے درد ناک عذاب کے بھی مستحق اخلاق اور جابل بھی مشہور ہوئے ۔ اس کے ساتھ ہی آخرت کے درد ناک عذاب کے بھی مستحق ہوئے ۔ یہ لوگ واقعی راہ راست سے بھٹک گئے ۔ اب کبھی سیدھے راستے پر نہیں آئیں گے ۔ اس کے ساتھ کی سیدھے راستے پر نہیں آئیں گے ۔ اس کے ساتھ کی سیدھے راستے پر نہیں آئیں گے ۔ اب کبھی سیدھے راستے پر نہیں آئیں گے ۔ اب کبھی سیدھے راستے پر نہیں آئیں گا۔ اب کبھی سیدھے راستے پر نہیں آئیں گ

## قدرت کاملہ کے حیرت انگیزمظاہر

١٣٢،١٣١ وَهُوَ الَّذِي انشا كَنْ انشا كَنْ وَشْتِ وَعَمُو الَّذِي مَعْرُ وَشْتِ وَاللَّهُ عَيْرُ مَعْرُ وَشْتِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ الللَّهُ اللَّه

الْاَنْعَامِ حَمْوُلَةً وَفَرْشًا وَكُلُوا مِمَّارَزَ قَكُمُ اللهُ وَلاَ تَتَبِعُوا حُمُولَةً وَلاَ تَتَبِعُوا

اور وہی تو ہے جس نے باغ اگائے وہ بھی جو ٹیٹوں پر چڑھائے جاتے ہیں اور وہ بھی جو ٹیٹوں پر نہیں چڑھائے جاتے اور کھجور اور مختلف قسم کی کھیتی اور زیتون اور انار بھی جو باہم ملتے جلتے بھی ہوتے ہیں اور مختلف بھی ہوتے ہیں اور جب ان میں پھل آجائیں تو ان کو کھاؤ اور کٹنے کے دن ان کاحق اداکر دیا اور جب ان میں پھل آجائیں تو ان کو کھاؤ اور کٹنے کے دن ان کاحق اداکر دیا کرو ۔ بیشک اللہ تعالیٰ اسراف کرنے والوں کو پسند نہیں کر تااور (اللہ ہی نے) بلند قد کے اور چھوٹے قد کے مویشی پیدا کئے ۔ جو کچھ اللہ تعالیٰ نے تہیں عطافر مایا ہے اس میں سے کھاؤ ۔ اور شیطان کے نقش قدم پر یہ چلو ۔ بلاشہ وہ تہمار اصر تح دشمن ہے ۔

اس نے پیداکیا۔ اس نے رورش کی ۔ اُنشاء سے ماصلی۔

: جنتیں گھنے باغ۔

معنوق و اسم مفعول - معنوق المعنوق الم

کھجور کے درخت ۔ واحد نخلیة اسم جنس ہے ۔

ہرقسم کی کھیتی۔اگانا۔ کھیتی کرنا۔مصدر بھی ہے اسم بھی۔

اس كايكفل -

زیتون ۔ ایک مشہور درخت کا نام ہے جس سے روغن نکلتا ہے ۔ درخت کو

بھی زیتون کہتے ہیں ۔ اور پھل کو بھی ۔

انار - واحدرمانه ؟

تم دو - تم اداكرو - إيتاً عي امر -

النُّخُلُ:

الزَّرْعُ: أَكُلُهُ:

الزَّيْتُونُ :

الرُّ مُثَانَ:

اتُوْا:

ریقی: اس کاحق بہاں غریبوں، مسکینوں کاحصہ مراد ہے۔

خصادع: اس (کھیتی) کی کٹائی ۔مصدر ہے۔

يوم حصاد ب : كسي كن - يا يمل تور ن كاوقت -

حَمْدُولَة : بلند قد والے - بار بردار - بوجھ اٹھانے والے - مَمَلٌ کے صفت مشبہ -

فَرْشًا: چھوٹے قدوالے ۔ فرش کرنا۔ پکھانا

خُطُون : قدم - واحد خُطُوةً

ربط: قیامت کے روز جنوں ہے باز پرس اور کافروں ہے اقرار جرم کے بیان کے بعد بہآیا گیا کہ اللہ تعالیٰ کسی قوم کو غفلت اور بے خبری میں عذاب مہیں دیباً بلکہ پہلے وہ ان کو انبیاء کے ذریعہ دعوت توحید دے کر ان کی غفلت و بے خبری کو دور کرتا ہے۔ اس کے بعد کافروں کے لئے سخت وعید اور مشرکین کی جابلانہ رسموں اور عاد توں کا بیان ہے۔ ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ کی قدرت کاملہ کے حیرت انگیز کمالات کا بیان ہے۔

آفٹری کے پیدا گئے ہوئے ہیں۔ ان سب کی تخلیق میں ذرہ ہرابر بھی کوئی اس کا شریک ہمیں ۔ پھر تم اسی کے پیدا گئے ہوئے ہیں۔ ان سب کی تخلیق میں ذرہ ہرابر بھی کوئی اس کا شریک ہمیں ۔ پھر تم کیوں الللہ کے سابھ دو سروں کو شریک کرتے ہو۔ حقیقت میں اللہ تو وہی ہے جس نے بہارے لئے قسم قسم کی نعمیں پیدا کیں تاکہ تم ان کے ذریعہ لینے منعم حقیقی کو پہچائو۔ اسی نے بہارے لئے مختلف قسم کے باغات پیدا گئے ۔ کچے تو انگور کی طرح ٹیٹوں پر چڑھائے جاتے ہیں اور کچے ہمیں بیر کئی تاکہ تم ان کے ذریعہ لینے منعم حقیقی کو پہچائوں ۔ اسی نے بہارے کئے فیر خات ور پودے جو جنگلوں اور پہاڑوں میں اگتے ہیں۔ اس خی جور اور کھیتی کو پیدا کیا اور اس نے زیتون اور انار پیدا گئے ۔ ان کے پھل یکساں بھی ہوتے بیں اور جداگانہ بھی ۔ یہ سب اسی کی قدرت کے کرشے اور اسی کی رحمت و عنایت کے ہمونے ہیں ۔ بہی اس نے تمام چیزیں تمہاری غذا اور ان کی نعمت کی قدر کرو اور اس کا شکر اداکرو اور جب پھل تو ٹو و اس وقت غربوں کا حصہ بھی اداکرو اور ناجائز باتوں میں خرچ کر کے شرعی صود دور ست تو وہ ہے جو شرعی مدود کے اندر رہ کر خرچ کرے ۔ دوست تو وہ ہے جو شرعی مدود کے اندر رہ کر خرچ کرے۔

الله تعالیٰ نے تمہارے لئے کچے چو پائے تو بوجھ اٹھانے والے بنائے جیسے اونٹ ، گھوڑا،

گدھا اور فچرو فیرہ ۔ جن سے تم بار برداری اور سواری کا کام لیتے ہو اور کچے چوپائے بہت قد اور رمین سے ملے ہوئے بنائے جو بوجھ نہیں اٹھا سکتے، جیسے بھیر، بکری وغیرہ ۔ یہ سب اللہ تعالیٰ نے تمہارے آرام و راحت کے لئے بیدا کئے ۔ پس اللہ تعالیٰ نے جو رزق تمہیں پھل، غلہ اور مویش وغیرہ کی شکل میں دیا ہے تم اس کو کھاؤ اور شیطان کے طریقے اور احکام کی پیروی نہ کرو ۔ جسے ان مشرکوں نے ان کی اتباع میں دوسروں کو اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک کیا اور حلال چیزوں کو اپنے او پر حرام کیا ۔ بلاشبہ وہ تمہارا کھلاد شمن ہے جس نے تمہیں گراہ کیا اور دنیا کی نعمتوں سے محروم کیا ۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی ا ۵۵،۵۵ میر)

## مشركين كوملامت

١٣٣،١٣٣ - ثَمْنِيَةَ اَزْ وَاجِ عَمِنَ الضَّانِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْمَعْزِ اثْنَيْنِ ، قُلُ الشَّكِرِيْنِ حَرَّمَ اَمِ الْانْتُيَيْنِ اَمَّا اشْتَمَلَتُ عَلَيْهِ اَرْ حَامُ الْانْتَيْنِ اَمَّا اشْتَمَلَتُ عَلَيْهِ اَرْ حَامُ الْانْتُيْنِ اَمَّا اشْتَمَلَتُ عَلَيْهِ الْانْتُيْنِ الْمَا اثْنَيْنِ وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ اَمَّا وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ اَمَّا وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ اَمَّا وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ المَّا وَمِنَ الْبَعْرِ اثْنَيْنِ اللَّهُ وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ اللَّهُ الْانْتُيْنِ ، الله كُذَاء إِذَ اللهُ لَا يَعْدِ عِلْمِ اللهِ كَذِبًا اللهُ اللهُ لَا يَعْدِى اللهِ كَذِبًا اللهُ اللهِ كَذِبًا اللهُ لَا يَعْدِى اللهِ مَنْ اللهِ كَذِبًا اللهُ لَا يَعْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِينَ وَاللهُ اللهُ لَا يَعْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِينَ وَاللهُ اللهُ اللهُ لَا يَعْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِينَ وَاللهُ اللهُ اللهُ

(الله نے) آٹ قسم کے جوڑے (پیدائے) بھیڑوں میں سے دو (نر مادہ) اور بکریوں میں سے دو (نر مادہ) اور بکریوں میں سے بھی دو۔ (اے محمد صلی الله علیہ وسلم) آپ ان سے بوچھے کہ الله تعالیٰ نے ان میں نروں کو حرام کیا ہے یا ماداؤں کو، یا دونوں ماداؤں کے پیٹ کے بچوں کو۔ اگر تم سچ ہو تو مجھے اس کی سند بتاؤ۔ اور اونٹ میں بھی دو (نرومادہ) اور گائے میں بھی دو (نرومادہ) پیدائے ۔ آپ ان سے بوچھے کہ الله تعالیٰ نے ان میں سے نروں کو حرام کیا ہے یا ماداؤں کو، یا دونوں ماداؤں کے پیٹ کے بہوتو کے باللہ تعالیٰ نے ان میں سے نروں کو حرام کیا ہے یا ماداؤں کو، یا دونوں ماداؤں کی پیٹ کے بچوں کو۔ کیا تم اس وقت حاضر تھے جب الله تعالیٰ نے تمہیں اس کا

حكم دياتها - بھراس سے زيادہ ظالم كون ہو گاجو بلا تحقيق لوگوں كو گراہ كرنے كے لئے اللہ تعالىٰ پر جھوٹی باتيں بنائے - بيشك اللہ تعالىٰ ظالموں كو ہدايت نہيں ديتا -

اَلضَّانِ: دنبه - بهيرُ-

اَلْمَعْزِ : بكريان - اسم جنس -

اَرْحَامُ: پیٹے کے بچے۔

تعقری کے:

اللہ تعالی نے فرمایا کہ تہمارے یہ باغ اور کھیت اور بار برداری اور سواری کے جانور پیدا جانور، سب اسی نے پیدا کئے ہیں۔ اسی نے تہماری غذا کے لئے نر و مادہ ملاکر آٹھ قسم کے جانور پیدا کئے۔ دو بھیڑی قسم سے (نراور مادہ) اور دو بکری کی قسم سے (نراور مادہ) ۔ ان سب کو اور ان کے بچوں کو اللہ تعالیٰ نے تہمارے لئے حلال کیا ہے، کیو نکہ یہ سب بنی آدم کی غذا، سواری، بار برداری اور دودھ وغیرہ کے لئے پیدا کئے گئے ہیں۔ اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان سے بوچھئے کہ جن چیزوں کو تم اپنے خیال میں حرام مجھتے ہو وہ اللہ نے تم پر کب حرام کیں۔ پھر تم بحیرہ، سائیہ اور حام وغیرہ کو کیوں حرام قرار دیتے ہو، یہ تو سب کے سب حلال ہیں۔

پیر مشرکین کو طامت کرتے ہوئے فرمایا کہ تم اپنی طرف سے نئی نئی باتیں نکالتے ہو اور خود ہی کبھی نر کو حرام کہتے ہواور کبھی مادہ کو حرام بناتے ہو، کبھی کہتے ہویہ چیز مردوں کے لئے حرام ہو اور یہ چیز عور توں کے لئے حرام ہے اور یہ چیز عور توں کے لئے حرام ہے ۔ بہر تم خود ہی بعض جانوروں کو حرام قرار دے کر اس تحریم کو اللہ کی طرف منسوب کر دیتے ہو۔ کیا تم اس وقت حاضر تھے جب اللہ نے اس تحریم و تحلیل کا حکم دیا تھا ۔ پس اس شخص سے بڑھ کر کون ظالم ہے جو اللہ یہ جو اللہ یہ جوٹ باندھے ۔ بیشک اللہ تعالیٰ ظالموں کو ہدایت نہیں دیتا ۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند هلوي ۵۵۲، ۵۵۳ (۲/

#### حرام چنزوں کا بیان

٥٣١- قُلُ لَا اَجِدُ فِي مَا أُوْجِى إلى مُحَرَّ مَا عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ إلا اللهَ مُحَرَّ مَا عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ إلا اللهَ مُحَرَّ مَا عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ إلا اللهَ مُحَرَّ مَا يَتَكُونَ مَيْنَةً اوْدَمًا مَتَسْفُو حُااوُ لَحْمَ خِنْزِيْرٍ فَالِنَّهُ رِجُسُ

أَوْ فِسْقاً أَمِلًا لِغُيْرِ اللهِ بِهِ وَفَمَنِ اضَّطُرٌ غَيْرُ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَإِنَّارَبُّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ٥

آپ کہد دیجئے کہ جو کچے میری طرف وحی کیا گیاہے، میں اس (قرآن) میں کھانے والے کے لئے کوئی حرام چیز مبسی یا تا، سوائے اس کے کہ وہ مردار ہو یا بہتا ہوا خون ہو یا مور کا گوشت ہو، کیو نکہ یہ بالکل نا پاک ہے یا ناجائز ذبیحہ جس ر اللہ کے سواکسی اور کا نام لیا جائے ۔ پھر جو کوئی اضطرار (مجبوری) میں (ان میں ے) کھے کھا لے بشرطیکہ وہ لذت کا طالب نہ ہو اور نہ وہ حاجت سے زیادہ

کھانے والا ہو تو آپ کار ب معاف کرنے والا مہر بان ہے۔

میں پاتاہوں۔ و جدان سے مضارع۔

تشريح:

دُمًا: خون - لهو -مُسْفُوْحاً: بهتا بهوا - گرایا بهوا - سُفْحُ سے اسم مفعول -

حَمَّا مَتَسْفُو حَدَّا بِهِمَا بِواخون - حضرت ابن عباسٌ نے فرما یا کہ اس سے مراد وہ سیال خون ہے جو زندہ جانور کی گردن کی رگوں سے ذبح کرتے وقت نکلتا ہے ۔ اس میں جگر ( هیجی) و طحال (تلی) داخل نہیں، کیونکہ دونوں جامد خون ہوتے ہیں ۔ شریعت نے ان دونوں کو حلال کیا ہے ۔ اس میں وہ خون بھی شامل نہیں جو گوشت کے ساتھ لگاہوارہ جاتا ہے کیونکہ وہ بھی سیال نہیں ہوتا۔

(مظهري ۳۳۲ س)

سور - جمع خنارُ فري خِنْزِيْر: گندگی ۔ نایاکی ۔ نجاست ۔ جمع اُڑ جَائِ ۔ رنجش: وسُقاً: شرعی حدود سے تجاوز کرنا۔ نافر مانی کرنا۔ گناہ کرنا۔ مصدر بھی ہے۔اسم بھی۔ أُهِلَّ: نامرد کیا گیا۔ بکارا گیا۔ اہلاک سے ماصنی بجہول۔ أَضْطُرٌ : وہ بے بس ہو گیا۔ وہ بے تاب ہو گیا۔ وہ مجبور ہو گیا۔ اِضطرار عے ماصنی

حد سے تجاو ز کرنے والا ۔ زیادتی کرنے والا ۔ عَدْوٌ وَعَدْوٌ اُنْ سے اسم فاعل ۔ جن لوگوں نے اللہ کے رزق کو اپنے لئے حرام کر لیا، آپ ان سے کہہ دیجئے کہ مسری طرف جو وحی اتری ہے میں اس میں ان جانوروں میں ہے کسی جانور کو بھی کسی کھانے والے کے لئے حرام نہیں پاتا، خواہ وہ کھانے والا مرد ہو یاعورت ۔ سوائے اس کے کہ وہ جانور مردار ہو یعنی وہ جانور کسی انسان کے فعل کے بغیر مرگیا ہو یاوہ بہتا ہوا خون ہو یا خنزیر کا گوشت ہو، جو بلاشبہ گندگی اور عین نجاست ہے یاوہ جانور جو غیراللہ کے نام پر ذریح کیا گیا ہو۔

اگر کوئی شخص فاقہ اور بھوک کی وجہ سے ان حرام چیزوں میں سے کسی کو کھانے پر مجبور ہو جائے، بشرطیکہ وہ لذت کا طالب نہ ہواور نہ وہ مقدار صرورت سے تجاوز کرے تو وہ ان حرام چیزوں میں سے بقدر صرورت کھا سکتا ہے۔ بلاشبہ اللہ تعالیٰ بخشنے والا مہربان ہے کہ اس نے اضطراری حالت میں ان حرام چیزوں میں سے کھانا حرام مہیں رکھا۔ (ابن کثیر ۱۸۳،۱۸۳))

# یہو د کو سر کشی کی سزا

۱۳۲،۱۳۹ و عَلَى اللَّذِينَ هَادُوْا حَرَّ مُنَاكُلٌّ ذِي خُلُفُور و وَمِنَ الْبَقَرِ

وَالْغَنَمِ حَرَّ مُنَا عَلَيْهِمْ شُحُوْمَهُمَا اللَّهُ مَا حَمَلَتُ فَلَمُ مَ الْحَوَايَا اَوْمَا الْحَتَلَظِيمِ الْحَلْمِ اللَّهُ مَا حَمَلَتُ فَلْمُ وَرُهُمَا اَوالْحَوَايَا اَوْمَا الْحَتَلَظِيمِ الْحَلْمِ الْحَلْمِ الْحَدِينَ الْمَعْ وَالْمَا الْحَتَلَظِيمِ الْحَدُولِ اللَّهُ مَا الْحَدَى اللَّهُومَ الْمُحْرِمِينَ مَ اللَّهُورُ مَا اللَّهُ وَمُ الْمُحْرِمِينَ مَنْ اللَّهُومُ الْمُحْرِمِينَ وَ اللَّهُ وَرُحُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَمَ اللَّهُ وَمِ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَكُولًا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمُ اللّهُ وَلَيْكُولُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللللللل اللللللل اللللل الللللل اللللل اللللل اللللل اللللل اللللل اللللل اللللل اللللل الللل اللللل اللل

ناخن ۔ جمع اُظْفَار ؑ۔ یہ لفظ انسان اور غیرانسان دو نوں کے لئے استعمال ہو تا ہے

م عنو مُرهما: ان دونوں کی چربیاں - واحد تحم -

الْحُوايا: آنتين - او جمرى - واحد حوية ع

اِ خَتَكُطُ : و وليك كيا - وه مل كيا - إخْرِلاً طحت ماضي -

بڈی کے ساتھ۔جمع اعظم وعظام۔

بِبُغْیِیهِم، ان کی سرکشی کے سبب ۔ ان کی بغاوت کے سبب ۔

بُأْسُهُ: الله الكاعذاب

بعظم:

تعشری جی انگلیاں کئی کئی اور جداجدا نہ ہوں جی بنا پر تمام ناخن والے جانور جن کی انگلیاں کئی کئی اور جداجدا نہ ہوں جیسے اونٹ، شتر مرغ، بطخ اور مرغابی، یہود پر حرام کر دیئے گئے تھے۔ نیز گائے اور بکری کی چربی بھی ان پر حرام تھی، سوائے اس چربی کے جو ان جانوروں کی بشت پر لگی ہوئی ہو یا ان کی آنتوں پر لگی ہوئی ہو یا ان کی آنتوں پر لگی ہوئی ہو یا ان کی برقی ہو یا ان کی برقی ہو یا ان کی برقی ہو اور دوسروں کو اللہ کی راہ سے دوکنے کی سزاکے طور پر کی گئی ۔ یہود پر یہ تنگی ان کی سرکشی، بغاوت اور دوسروں کو اللہ کی راہ سے روکنے کی سزاکے طور پر کی گئی ۔

اگریہود و مشرک آپ کو اس لئے جھٹلائیں کہ ان پر عذاب کیوں نازل مہیں ہو تا تو آپ ان سے کہد دیجئے کہ بہار ارب بڑی وسیع رحمت والا ہے اور بڑا حلیم و برد بار ہے وہ کفرو تکذیب پر فور آسزا مہیں دیتا۔ تم اللہ کی طرف سے ملی ہوئی مہلت سے یہ نہ مجھنا کہ تم مجرم مہیں ہواور تم سے عذاب ٹل گیا۔ اس کی گرفت بڑی سخت ہوتی ہے۔ جب وہ مجرموں پر عذاب نازل کرتا ہے تو مجروہ ان سے ٹلما مہیں ۔ (ابن کشر ۱۸۲۱۸۵)

### مشركين كاايك شبه

١٣٨- سَيَقُولُ الَّذِينَ اَشُرَكُوا لُوشَاءَ اللهُ مَا اَشُركُنَا وَلَا اللهُ مَا مَنْ اللهُ مَا مَنْ اللهُ مَا مَنْ اللهُ مَا مَنْ مَنْ اللهُ مَا مَنْ اللهُ الل

انہوں نے بھی اسی طرح تکذیب کی تھی یہاں تک کہ انہوں نے ہمارے عذاب کا مزہ حکی لیا۔ آپ کہد دیجئے کہ متہارے پاس کچھ علم بھی ہے کہ اس کو تم ہمارے سامنے نکالو۔ تم تو محض خیال کی پیروی کرتے ہو اور تم صرف انگل بی دوڑاتے ہو۔

ر عرد ذَاقُوا: انہوں نے حکھا۔ ذُوْقُ سے ماصنی ۔

كِاْسُنُا: بماراعذاب ـ بمارى تختى ـ

نَحْرُ صُونُ: تم الكل ع باتين بناتے ہو۔ تم تجويز كرتے ہو۔ خُرْصُ ع مضارع ـ

تعظم و کی ایس باطل جب دلیل و بربان سے عاج بہو جاتے ہیں تو ہٹ دھری کرنے لگتے ہیں۔

اس لئے جب مشر کین دلیل کا جواب دینے سے عاج نہو گئے تو انہوں نے اللہ تعالیٰ کی مشیت اور

اپ نے پسندیدہ و خدا بو نے پر اس طرح استدلال کیا کہ اگر اللہ تعالیٰ کو بمارا طریقہ اور عمل پسند نہ ہوتا تو وہ اپنی قدرت سے بمیں کفر سے روک دیتا اور ایمان کی توفیق دے دیتا، لیکن چونکہ اللہ تعالیٰ نے بمیں اس سے نہیں روکا، لہذا اس کی مشیت اور اس کا ارادہ یہی ہے اور وہ بم سے راضی میں فرق نہیں ہے ۔ یہ استدلال مشرکوں کی جہالت پر مبنی ہے ۔ انہوں نے ارادے اور پسندیدگی میں فرق نہیں کیا ۔ اللہ تعالیٰ کے ارادے اور مشیت کا تعلق تو ہر خیرہ شرے ہے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ جو چاہتا ہے وہ ہوتا ہے اور جو نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کے ارادے اور جو نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ بندیں کیونکہ اللہ تعالیٰ بندوں کے کافر ہونے کو پسند نہیں کرتا ۔

پھر اللہ تعالیٰ نے ان کے شبہ کااس طرح جواب دیا کہ یہ تکذیب کچھ انہی پر موقوف نہمیں بلکہ ان سے پہلے لوگ بھی اسی طرح انہیا، کی تکذیب کرتے رہے اور اسی شبہ کے سبب گراہ ہوتے رہے ۔ جب پیغمبروں نے اپنی امتوں کو کفرو شرک سے منع کیااور ان کو بتایا کہ اللہ تعالیٰ شرک کو پہنایا کہ نہیں کیا، پہند نہیں کر تااور جن چیزوں کو مشرکوں نے از خود حرام کرر کھا ہے اللہ کاعذاب آگیااور انہوں نے تب بھی مشرک اپنی اس تکذیب پر قائم رہے ، یہماں تک کہ ان پر اللہ کاعذاب آگیااور انہوں نے عذاب کا مزہ حکیجہ لیا۔ اگروہ صحیح راستہ پر ہوتے تو ان پر اللہ کاعذاب کبھی نہ آتااور وہ ہلاک نہ کئے صابح ہے۔

اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان سے کہد دیجئے کہ تنہمیں یہ کہاں سے معلوم ہو گیا کہ تنہمیں یہ کہاں سے معلوم ہو گیا کہ تنہارے ان کاموں سے جوتم کرتے ہو،اللہ تعالیٰ راضی ہے۔اگر تنہارے پاس اس دعوے کی کوئی

دلیل ہے تو اس کو ہمارے سامنے ظاہر کرو۔ تم بھلا اس کا کیا ثبوت دے سکتے ہو۔ تم تو فقط اپنے قیاس، ظن باطل اور اعتقادِ فاسد کی پیروی کر رہے ہو اور اٹکل جلار ہے ہو اور اللہ پر بہتان لگار ہے ہو۔ (مظہری ۳۴۰/ ۱۳،۳ بن کثیر ۲/۱۸۲)

# مشركين كااستدلال

۱۳۹، ۱۳۹ - قُلُ هَلَمْ الْحَجَةُ الْبَالِغَةُ عَلَوْ اللّهَ الْهَدُونَ اللّهَ حَرَّمُ هَذَا عَلَا اللّهُ حَرَّمُ هَذَا عَلَا اللّهُ حَرَّمُ هَدُونَ اللّهُ حَرَّمُ هَدُونَ اللّهُ حَرَّمُ هُذَا اللّهُ حَرَّمُ اللّهُ عَلَا اللّهُ حَرَّمُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ حَرَّمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُه

اعلیٰ در ہے کی ۔ قوی ۔ پہنچنے والی ممبلوع سے اسم فاعل ۔

تم لاؤ - تم آؤ - تم حاضر كرو -

كَيْعَبِدِ لُوْنُ: وه عدل كرتے ہيں ۔ وہ برابر كرتے ہيں - عُذَلّ ہے مضارع ۔

تشری : اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان کفار و مشرکین سے کہہ دیجئے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے اوامرو نہی کی جو دلیل بیان کی ہے وہ تہارے خلاف کامل و مکمل ہے اور تم نے اللہ کی مشیت کے بارے میں جو استدلال پیش کیا ہے وہ ناقص ہے، کیونکہ مشیت کے لئے رضامندی لازم نہیں اللہ تعالیٰ جو چاہتا ہے اپنی حکمت و مصلحت کے مطابق کر تا ہے اور جیباار ادہ کرتا ہے ویسا حکم دیتا ہے ۔ اس سے کسی بات کی باز پرس نہیں کی جاسکتی، وہ سب بندوں سے باز پرس کرے گا۔ اس

میں کوئی شک و شبہ نہیں کہ اگروہ چاہتاتو سب ہدایت یافتہ بن جاتے ۔ ہر چیزاس کی قدرت میں ہے ۔ وہ خوب جانبا ہے کہ کون ہدایت کامستحق ہے اور کون ضلالت کا ۔

آپ ان ہے کہہ دیجئے کہ اگر متہارے پاس گواہ میں تو ان کو بلاؤ تاکہ وہ آکر گواہی دیں کہ جن چیزوں کو تم حرام کہتے ہو ان کو اللہ تعالیٰ نے حرام کیا ہے، تاکہ سب پر اتمام جمت ہو جائے اور سب کی کمزوری ظاہر ہو جائے ۔ اگر وہ جھوٹی گواہی دے بھی دیں، تب بھی آپ ان کے ساتھ شہادت نہ دینا اور نہ ان کی تصدیق کرنا، کیونکہ بلاشبہ ان کی گواہی بالکل جھوٹ اور مکاری ہے ۔ آپ ان کی خواہشوں پر نہ چلئے جہنوں نے ہماری آیتوں کو جھٹلایا، جو آخرت پر ایمان مہنیں رکھتے اور جو دوسروں کو اپنے رب کے برابر مھہراتے ہیں۔ (مظہری ۱۳۲۱) سابن کشیرہ ۲/۱۸)

# اللہ کے حرام کردہ امور

اه ا الله المُوالِدُيْنِ الْحَسَانَاءُ وَلاَ تَقْتُلُوْالُولُادُكُمْ الْاَّتُشُرِكُوْالِهِ شَيْئًا وَالْوَالِدَيْنِ الْحَسَانَاءُ وَلاَ تَقْتُلُوْالُولُادُكُمْ مِّنَ امْلاَقٍ وَنَحُنُ نَرُزُ قُكُمْ وَاللّهُ اللهُ ال

آپ کہہ دیجئے کہ آؤمیں نتہیں وہ چیزیں سناؤں جو ہمبارے رب نے تم پر حرام کر دی بیں ۔ وہ یہ کہ تم اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھہراؤ اور ماں باپ کے ساتھ احسان کرو اور تنگدستی کی وجہ ہے اپنی اولاد کو قبل نہ کرو۔ ہم تمہیں بھی رزق دیتے ہیں اور انہیں بھی ۔ اور تم بے حیائی کے کاموں کے پاس نہ پھٹکو، خواہ وہ (بے حیائی کے کام) ظاہر (علانیہ) ہوں یا پوشیدہ ۔ اور اس جان کو قتل نہ کروجس کا خون اللہ نے حرام کیا ہے مگر حق پر ۔ یہ ہے جس کا اللہ نے تمہیں حکم دیا ہے تاکہ تم مجھوا ور نہ یتیم کے مال کے قریب جاؤ مگر اس طریقے ہے جو بہتر ہو، یہاں تک کہ وہ اپنی جوانی کی عمر کو پہنچ جائے اور ناپ اور تول انصاف کے ساتھ پورا کیا کرو۔ ہم کسی کو اس کی طاقت ہے زیادہ کا حکم نہیں دیتے اور جب کوئی بات کہو تو انصاف کی کہو اگرچہ وہ قرابت دار ہی ہو اور اللہ تعالیٰ کے عہد کو پورا کرو ۔ یہ ہے جس کا اللہ تعالیٰ نے تمہیں حکم دیا ہے تاکہ تم یادر کھو ۔ اور یہ کہ تم میرے اس سیدھے راستہ ہی کی اتباع کرو اور دوسرے راستہ ہی کی اتباع کرو اور دوسرے راستوں پر نہ چلو کہ وہ تمہیں اللہ کے راستہ سے (بھٹکا کر) تتر بتر کر دیں گے جس کا اللہ دوسرے راستوں بر نہ چلو کہ وہ تمہیں اللہ کے راستہ سے (بھٹکا کر) تتر بتر کر دیں گے جس کا اللہ خے تمہیں حکم دیا ہے تاکہ تم پر بمیزگاری اختیار کرو ۔

تَعَالُوا: تُمَالُوا: تُمَالُونا: تُمَالُونا:

أَمْلُ : من تلاوت كرتابون - ميں پڑھتابون - تِلَاوَة كے مضارع -

اِمْلاَق : افلاس - ناداری - تنگدستی -مصدر ہے -

و صنحم : اس نے تم کو حکم دیا۔ اس نے تم کو نصیحت کی۔ تو صرئی اس نے تم کو نصیحت کی۔ تو صرئی اس اس اس اس کے تم کو صنع اس کے ماصلی ۔

اَشْدٌ لا : اس كا كمال عقل - اس كى بجرى جوانى -

اُلْکُیلُ: پیمانے سے غلہ وغیرہ ناپنا۔مصدر ہے۔

أُوْفُوا: تم بوراكرو - إِيْفاً وَ امر-

ربط: گزشته آیات میں مشرکین کو ملامت اور ان حرام چیزوں کا بیان تھا جن کو مشرک حلال سخھتے تھے۔ پھریہود کی سرکشی کی سزابیان کی گئی کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی شرار توں کی بنا پر ناخن والے تمام جانور ان پر حرام کر دئے تھے۔ پھر مشرکین کی ہٹ دھرمی اور ان کے استدلال کا جواب دیا گیا۔ان آیتوں میں ان حرام چیزوں کا بیان ہے جن کا تعلق اقوال و افعال سے ہے۔

: تنظر سی کے سید مشرکین جو غیر اللہ کی پرستش کرتے ہیں، اللہ کے حلال کو حرام بناتے ہیں اور اپنی اولاد کو قتل کرتے ہیں، یہ سب شیطانی بہکاوے میں ہیں۔ اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان سب کے کہد دیجئے کہ آؤ میں تہمیں پڑھ کر سناؤں کہ اللہ نے تم پر کن باتوں کو حرام کیا اور میں یہ سب کچھ قیاس، الکل اور ظن سے نہیں کہنا بلکہ یہ بلاواسطہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آیا ہوا پیغام ہے۔ سوتم ان امور سے بچنے کا اہمتام کرو جن کو اللہ تعالیٰ نے حرام مظہرایا ہے۔

- ا۔ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھہراؤ۔ بتوں کو خدا بناؤ اور نہ فرشتوں کو خدا کی بیٹیاں قرار دو اور نہ یہود و نصاریٰ کی طرح انبیا، کو خدا اور خدا کا بیٹا کہو۔
- ماں باپ کے ساتھ اچھاسلوک کرو۔ والدین کے ساتھ اچھا سلوک نہ کرنا بھی
   بجائے خود براسلوک اور گناہ ہے۔
- س۔ ناداری کے اندیشہ ہے اپنی اولاد کو قتل نہ کرو، یعنی لڑ کیوں کو زندہ دفن نہ کرو۔ ہم تہمیں بھی رزق دیتے ہیں اور انہمیں بھی ۔
  - ۳۔ بے حیائی کے کاموں کے نزدیک بھی نہ جاؤ ، خواہ وہ علانیہ ہوں یا بوشیدہ ۔
- ہے۔ جس شخص کے قبل کرنے کو اللہ نے حرام کر دیا ہے اس کو قبل نہ کرو، خواہ وہ مسلم میں مسلمان ہو یا غیر مسلم معابد، ہاں مگر حق پر ۔ اس کی تفصیل بخاری و مسلم میں حضرت عبد اللہ بن مسعود کی روایت ہے اس طرح آئی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ کسی مسلمان کا خون حلال نہیں مگر تین چیزوں علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ کسی مسلمان کا خون حلال نہیں مگر تین چیزوں
  - (الف) کوئی شخص شادی شدہ ہونے کے باوجود بدکاری میں بسلا ہو جائے۔
    - (ب) اس نے کسی کو ناحق قتل کر دیاہو،اس کے قصاص میں ماراجائے۔
- ناپ تول انصاف کے ساتھ بور ابور اکیا کرو، نہ کسی کو کم دو نہ کسی ہے زیادہ
   لو ۔ یہ احکام کچھ د شوار نہیں کیو نکہ ہم کسی کو اس کی وسعت ہے زیادہ تکلیف
   نہیں دیتے ۔
- ۸۔ جب تم کسی فیصلہ یا شہادت وغیرہ کے بارے میں کوئی بات کہو تو حق و انصاف کا خیال رکھو ، اگرچہ وہ شخص جس کے بارے میں وہ بات کہہ رہے ہو

ہمہارا قریبی رشتہ دار ہی ہو۔ یعنی حق کے مقابلے میں رشتہ داری کی رعایت نہ کرو، چ بچ بیان کرو، خواہ اس میں کسی کانفع ہو یانقصان ۔

9 ۔ اللہ کے ساتھ کیا ہوا عہد بورا کرو ۔ خلاف عہد کوئی کام نہ کرو ۔

۱۰ سیدھے راستہ پر چلو۔اس کو چھوڑ کر دوسرے راستوں پر نہ چلو ورنہ وہ تہمیں گراہ کر دیں گے۔

یہ تمام احکام اللہ تعالیٰ نے نتہیں تاکید آ دیئے ہیں تاکہ تم ان کو مجھو، یاد رکھو، ان کے خلاف کرنے سے بچتے رہواور ان سے ہدایت و رہنمائی حاصل کرتے رہو۔

(مظهري ۱۳۲۱-۳۳۲)

## حضرت موسیٰ ۴ کو کتاب دینا

١٥٥،١٥٢- ثُمُّ اتنيناً مُوسَى الْكِتْبَ تَمَاماً عَلَى الَّذِي اَحْسَنَ وَتَفُصِيلًا لِكُلِّ شَيْعَ وَهُدَّى وَرَحْمَةٌ لَّعَلَّهُمْ بِلِقَاءِ رَبِهِمُ يُؤُمِنُونَ ٥ وَهٰذَا كِتُبُ انْزَلْنَهُ مُبْرَكً فَاتَّبِعُولُهُ وَاتَقُوا لَعُلَّكُمْ تُرْحُمُونَ٥

پر ہم نے (حضرت) موئی کو کتاب دی تاکہ نیک عمل کرنے والوں پر نعمت بوری ہو اور ہر چیزی تفصیل ہواور ہدایت ور حمت ہو تاکہ وہ لوگ اپنے رب سے ملنے پر ایمان لائیں اور کتاب (قرآن) جو ہم نے نازل کی ہے یہ بڑی برکت والی ہے ۔ پس تم اس کی اتباع کرواور پر ہمیزگاری اختیار کرو تاکہ تم پر رحم ہو۔

تُماماً! تمام كرنا - بوراكرنا - مصدر ب -

اُحسن : اس نے احسان کیا۔ اس نے نیکی کی ۔ اِحسان سے ماصلی۔

ربِلِقَاءِ: ملاقات ے ملنے ے مصدر ہے۔

تنشری جے: گزشتہ آیات میں جن وصیتوں اور احکام کا بیان تھاوہ سابقہ امتوں پر بھی نافذ تھے۔ ان کی مزیدِ تاکید کے لئے فرمایا کہ یہ وصیتیں اور احکام ، ہم اس کتاب (توریت) میں بھی بیان کر چکے ہیں جو حضرت موسیٰ علیہ السلام کو دی گئی تھی ۔اس زمانے کے نیک لوگوں کے لئے توریت کا عطیہ سب سے اچھاعطیہ تھا کیو نکہ اس میں ہر صروری چیز کو شرح و بسط کے ساتھ بیان فرما کر اللہ تعالیٰ نے لینے نیک بندوں پر اپنی نعمت بوری کر دی اور ان پر اس توریت کے ذریعہ ہدایت و رحمت کے دروازے کھول دئے تاکہ وہ اللہ تعالیٰ سے ملاقات کا یقین کرلیں اور اس کے شوق میں طاعت کے لئے زیادہ کوشش کریں۔

پھر توریت کے بعد اب ہم نے یہ قرآن نازل کیا ہے۔ جو توریت اور دیگر تمام کتب سماویہ سے بڑھ کر ہے۔ یہ بڑی خیر و برکت والی کتاب ہے۔ پس اب تم اس کی اتباع کرو تاکہ تم پر اللہ کی رحمت ہو۔ کسی اور کتاب کی اتباع سے پر ہمیز کرو کیونکہ یہ اللہ کی آخری کتاب ہے اور اس نے کمام سابقہ کتابوں کو منسوخ کر دیا۔ اب قیامت تک نہ کوئی نبی آئے گااور نہ کوئی اور کتاب۔ نے تمام سابقہ کتابوں کو منسوخ کر دیا۔ اب قیامت تک نہ کوئی نبی آئے گااور نہ کوئی اور کتاب۔ (ابن کشیر ۱۹۱۱)

## انتمام جحت کے لئے قرآن کا نزول

١٥٠،١٥١ - أَنُ تَقُولُوا إِنَّمَا اُنُزِلَ الْكِتْبُ عَلَىٰ طَالِفَتَ اَنْ طَنْ قَلِلِنَا الْمَالُولُوا الْوَانَّا الْزَلُ وَانْ كُنْا الْكِتْبُ لَكُنَّا الْهُداى مِنْهُمْ عَفَقَدْ جَاءَكُمْ بَيِّنَةٌ مِّنْ عَلَيْنَا الْكِتْبُ لَكُنَّا الْهُداى مِنْهُمْ عَفَقَدْ جَاءَكُمْ بَيِّنَةٌ مِّنْ اللهِ عَلَيْنَا الْكِتْبُ لَكُنَّا الْهُداى مِنْهُمْ عَفَقَدْ جَاءَكُمْ بَيِّنَةٌ مِّنْ اللهِ عَلَيْنَا الْكِتْبُ لَكُنَّا الْهُدِي اللهِ اللهُ الله

اس خیال کے کہ کہیں تم یہ نہ کہنے لگو کہ کتاب تو ہم سے پہلے صرف دو قوموں (یہود و نصاریٰ) پر نازل ہوئی تھی اور ہمیں تو ان کے پڑھنے پڑھانے کی خبر ہی نہ تھی ۔ یا یہ کہنے لگو کہ اگر ہم پر کتاب نازل ہوتی تو ہم ان سے بھی زیادہ ہدایت یافتہ ہو جاتے ۔ سو اب ہمہارے پاس بھی ہمہارے رب کی طرف سے واضح دلیل اور ہدایت اور رحمت آجکی ہے، تو اب اس سے زیادہ ظالم کون ہو گا جو اللہ تعالیٰ کی آیتوں کو جھٹلائے اور ان سے کترائے ۔ہم عنقریب ان لوگوں کو جو ہماری آیتوں سے کترائے ۔ہم عنقریب ان لوگوں کو جو ہماری آیتوں سے کترائے کے سبب سخت سزادیں گے۔

طَانِفَتَيْن : دو گروه - دوجماعتیں - دو فرقے -

صُدُفَ: وه مجرا-اس في مند موراً وه كرايا - صُدُف سے ماصلی -

شُوْء: برائی - گنه - آفت -

تشری : ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے مشرکین کو مخاطب کرے فرمایا کہ ہم نے یہ قرآن اس لئے بھی نازل کیا ہے کہ کہیں تم قیامت کے روز یہ نہ کہنے لگو کہ آسمانی کتابیں تو صرف یہود و نصاریٰ پر اتاری گئی تھیں اور ہم ان کے پڑھنے پڑھانے سے معذور تھے، کیونکہ وہ ہماری زبان میں نہیں تھیں ۔ یا تم یہ کہنے لگو کہ اگر ہم پر بھی ہماری زبان میں کتاب نازل کی جاتی تو ہم یہود و نصاریٰ سے بھی زیادہ ہدایت پر ہوتے سو اب متہارے پاس متہارے رب کی طرف سے ایک نصاریٰ سے بھی زیادہ ہدایت پر ہوتے سو اب متہارے پاس متہارے رب کی طرف سے ایک واضح ہدایت و رحمت والی کتاب ایسی زبان میں آجی جس کو تم جانتے اور سمجھتے ہو ۔ اس کتاب میں طال و حرام سب کا بیان ہے ۔ اب متہارے پاس کوئی عذر باقی نہیں رہا۔

پس الیبی واضح اور روشن بدایت آجانے کے بعد بھی اگر کوئی اللہ کی آیتوں کو جھٹلائے اور ان سے منہ موڑے اور دوسروں کو بھی اللہ کے احکام کی پیروی کرنے سے روکے تو اس سے بڑھ کر ظالم کون ہو گا۔ جو لوگ ہماری آیتوں سے خود بھی روگردانی کرتے ہیں اور دوسروں کو بھی روکتے ہیں تو بہت جلد ہم ان کو ان کے اعراض کی سخت سزادیں گے۔(ابن کشیر ۱۹۲/۲)

## كافروں كے لئے سخت تنبسيہ

٨٥١- كُلُّ يَنْظُرُ وَنَ إِلاَّ أَنْ تَأْتِيكُمُ الْمَلْئِكَةُ اَوْ يُأْتِى رَبُّكَ اَوْ يَأْتِى اَكُنْفَعُ نَفْساً

كَفْضُ الْيَٰتِ رَبِّكَ مَيُومَ يُأْتِى بَعْضُ الْيَٰتِ رَبِّكَ لاَ يَنْفَعُ نَفْساً

اِيْمَانُهَا لَمُ تَكُنُ الْمَنْتُ مِنْ قَبْلُ اَوْكَسَبَتُ فِي آيِمَانِهَا حَيْراً وَ اَيْمَانِهَا خَيْراً وَ الْمَانِهَا خَيْراً وَ الْمُنْتَانِظُ وَ وَا الْمَانِهَا خَيْراً وَالْمَانِهُا وَ وَالْمَانِهُا وَ الْمَانِهَا خَيْراً وَ الْمُنْتَانِهَا وَالْمَانِهَا فَا الْمَانِهُا وَالْمَانِهُا وَالْمُؤْمِنَ وَ الْمَانِهُا وَالْمَانِهُا وَالْمَانِهُا وَالْمَانِهُا وَالْمُؤْمِنُ وَالْمَانِهُا وَالْمُؤْمِنُ وَالْمَانِهُا وَالْمَانِهُا وَالْمَانِهُا وَالْمَانِهُا وَالْمُؤْمُونُ وَالْمَانِهُا وَالْمُؤْمُونُ وَالْمَانِهُا وَالْمَانِهُا وَالْمَانِهُا وَالْمُؤْمُونُ وَالْمَانِهُا وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمَانِهُا وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُلْكُونُ وَالْمَانِهُا وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْ

کیا کی اوگ صرف اسی کے منظر ہیں کہ ان کے پاس فرشتے آئیں یا آپ کا رب آئے یا آپ کا رب کی بڑی آئے یا آپ کے رب کی بڑی نشانی آئے ۔ جس دن آپ کے رب کی بڑی نشانی آجائے گی تو جو کوئی اس سے پہلے ایمان نہ لا یا تھا یا اس نے لینے ایمان میں سے کچھ نیکی نہیں کی تھی، تو اس وقت اس کا ایمان (لانا) اس کو کچھ نفع نہ دے گا

آپ (منگرین ہے) کہد دیجئے کہ اچھاتم بھی انتظار کرو،ہم بھی انتظار کرتے ہیں۔

تفشری جے بہاں کافروں کو منتبہ کیا گیا ہے کہ تم تو بس اس بات کا انتظار کر رہے ہو کہ
مہارے پاس فرشتے آجائیں یا اللہ تعالی خود مہارے سامنے آجائے یا اس کی کوئی بڑی نشانی آجائے ۔
بہلی دونوں باتیں تو قیامت کے روز ہونے والی ہیں اور تبیری بات قیامت سے پہلے قیامت کی نشانی کے طور بر ضرور ہوگی۔

جس دن آپ کے رب کی نشانیاں آجائیں گی تو اس دن کسی الیے شخص کا ایمان اس کے کام نہ آئے گاجو اس نشانی ہے پہلے ایمان نہ لایا ہوگا یا جس نے اس نشانی ہے پہلے ایمان کی طہور کے بعد نہ کسی کاجد ید ایمان قبول ہوگا اور نہ اس کی توبہ قبول ہوگا ۔ المبتہ جو لوگ اس نشانی کے ظہر ہونے سے پہلے ایمان کی حالت میں اور نہ اس کی توبہ قبول ہوگا ۔ المبتہ جو لوگ اس نشانی کے ظاہر ہونے سے پہلے ایمان کی حالت میں نیک اعمال کرتے تھے، ان کے اعمال قبول کئے جائیں گا ۔ اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان سے کہد دیجئے کہ اس دن کا تم بھی انتظار کرو اور ایمان لاؤ اور میں بھی تمہارے بارے میں حکم خداوندی کا انتظار کرتا ہوں ۔

بخاری شریف میں حضرت ابوہر ریے ہ نے روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قیامت اس وقت تک قائم نہ ہو گی جب تک سورج مغرب سے طلوع نہ ہو جائے اور جب لوگ یہ صورت مغرب سے طلوع نہ ہو جائے اور جب لوگ یہ صورت حال دیکھ لیں گے تو تمام اہل زمین کو یقین ہو جائے گااور ایمان لے آئیں گے اور اگر پہلے ایمان مہنیں لائے تھے تو اب ایمان لا نافع بخش ثابت مہنیں ہوگا۔

حضرت ابوہر ریڑے ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر تین چیزیں ظاہر ہونے ہے ہیں ایمان مہیں لایا تھا تو اب ایمان لانا ہے کار ہے۔ اور اگر پہلے نیک عمل مہیں کئے تھے تو اب کرنا ہے کار ہے۔ ایک یہ کہ سورج کامشرق کی بجائے مغرب سے طلوع ہونا، دوسرے دجال کا لکنا، تیسرے دابہ الارض کا ظاہر ہونا۔

حضرت ابوہر ریزہ سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا کہ جس شخص نے سورج کے مغرب سے طلوع ہونے سے پہلے تک تو بہ کرلی تو اس کی تو بہ قبول ہوسکے گی درنہ نہیں ۔ (ابن کشیر ۱۹۳،۱۹۳)

### تفرقه كاانجام

۱۵۹- اِنَّ الْخُدِیْنُ فَرَّ قُوْادِیْنَهُمْ وَکَانُوْاشِیَعا لَسَّتَ مِنْهُمْ فِی شَنْیَ اللهِ مُنْ اللهِ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللّهُ مُنْ ا

انہوں نے متفرق کردایا۔ انہوں نے ٹکڑے ٹکڑے کردیا۔ تفریق سے ماصلی۔

فَرُ قُولًا: انہوں نے متفرق کردیا ۔ انہوں نے شیکھا : فرقے ۔ گروہ ۔ مدد کار ۔ واحد و شیعة د

نَشْتَ:

تو ہنیں ہے۔ فعل ناقص ہے۔ عموما حال کے معنی دیہا ہے۔

وه ان کو بتادے گا۔ وه ان کو آگاه کردے گا۔ تینینہ بی مضارع۔

تعشر ملکے: اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ جن لوگوں نے شیطان کے بہکانے سے یا اپنی خواہشات نفس کے دباؤ سے اصل دین حق کے ساتھ اپنی من پسند چیزوں کو شامل کر لیا اور دین کی بعض چیزوں کو چھوڑ دیا تو انہوں نے لینے لینے گروہ بنالئے ۔ ایسے لوگوں سے اللہ کے رسول کا کوئی تعلق نہیں ۔ ان کامعاملہ تو اللہ کے حوالے ہے ۔ قیامت کے روزوہ ان کو بتا دے گاجو کچھ وہ کرتے تھے اور پھروہی ان کو سزادے گا ۔ یہاں تفریق دین کرنے والوں سے مراد گزشتہ فرقے ہی نہیں بلکہ اسلام میں بدعتیں شامل کرنے والے بھی اس میں داخل بیں ۔

حضرت عبداللہ بن عمرے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میری امت پر بھی قدم بقدم وہی واقعات آئیں گے جو بنی اسرائیل پر آئے یہاں تک کہ اگر بنی اسرائیل میں سے کسی نے اپنی ماں سے علی الاعلان زنا کیا ہے تو میری امت میں بھی کوئی ایساہو گا جو یہ فعل کرے گا۔ بنی اسرائیل بہتر فرقوں میں بٹ گئے اور میری امت کے بہتر فرقے ہو جائیں گے یہ فعل کرے گا۔ بنی اسرائیل بہتر فرقوں میں بٹ گئے اور میری امت کے بہتر فرقے ہو جائیں گے جن میں سے ایک کے سواسب دوزخی ہوں گے۔ صحابہ نے عرض کیا یارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وہ کون سافرقہ ہو گا۔ آپ نے فرمایا کہ وہ (وہی فرقہ ہو گاجو) اس طریقہ پر ہو گاجس پر میں اور میرے ساتھی ہیں۔

ترمذیؒ نے حضرت ابن عمرؒ کی روایت ہے لکھا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری امت گراہی پر جمع نہ ہو گی ۔ جمہور پر اللہ کاہاتھ ہے جو (جمہور سے) پچھڑا وہ پچھڑ کر دوزخ میں گیا۔

حضرت ابوذر سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو بالشت محرجماعت سے علیحدہ ہوااس نے اسلام کی رسی اپنے گلے سے نکال دی ۔ (مظہری ۳۵۹،۳۵۵)

## نیکی کا بدله

١٢٠ مَنْ جَاءَبِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ اَمَثْنَالِهَا وَمَنْ جَاءَبِالسَّيِّنَةِ فَلَهُ عَشَرُ اَمَثْنَالِهَا وَمَنْ جَاءَبِالسَّيِّنَةِ فَلَا يُخُذِي إِلاَّ مِثْلَهَا وَهُمُ لَا يُظُلَمُونَ ٥ فَلَا يُجْزِي إِلاَّ مِثْلَهَا وَهُمُ لَا يُظُلَمُونَ ٥

جو کوئی (قیامت کے دن) نیکی لے کرآئے گاتو وہ اس کادس گنا بدلہ پائے گا اور جو کوئی گناہ لے کرآئے گاتو وہ صرف اتنی ہی سزا پائے گا (جتنا اس نے گناہ کیا ہے) اور ان پر ظلم نہیں کیاجائے گا۔

تشریکی: یہاں آخرت کی جزاو سزا کا بیان ہے کہ جو شخص ایک نیک کام کرے گاتو اس کو اس کا دس گناہ بدلہ دیا جائے گااور جو شخص ایک گناہ کرے گاتو اس کا بدلہ صرف ایک گناہ کے برابر دیا جائے گا۔

حضرت ابوہری ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب کوئی اللہ علیہ وسلم کو خوب ٹھیک کر لے تو بھراگر وہ ایک نیکی کرے گاتو اس کے لئے اس جسی نیکیاں دس گئے سے لے کرسات سو گنا تک تکھی جائیں گی اور اگر کوئی بدی کرے گاتو اتنی ہی بدی تکھی جائے گی، یہاں تک کہ وہ اللہ سے جاملے (متفق علیہ) ۔ اس فرمان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اجر چند گناہ کرنے کو حسن اسلام سے وابستہ کیا ہے جو دل کی صفائی اور تزکیہ و نفس سے حاصل ہوتا ہے ۔ ان دونوں کا تعلق اخلاص عمل سے ہے جو تزکیہ و قلب و نفس کے بعد پیدا ہوتا

حضرت ابن عباسؓ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تہارا

رب عزوجل بڑار حیم و کریم ہے۔ اگر کسی شخص نے کسی نیک کام کاارادہ کیالیکن اس پر عمل نہ کر سکاتو بھی اس کے لئے ایک نیکی لکھ دی جاتی ہے اور اگر اس نے اس پر عمل کر لیا تو دس نیکیاں کسی جاتی ہیں ۔ حسن نیت کالحاظ کرتے ہوئے یہ اضافہ سات سو گنا تک بھی جا پہنچتا ہے۔ اگر کسی نے ایک گناہ کاارادہ کیالیکن اس پر عمل نہ کیاتو اس کے لئے بھی ایک نیکی درج ہو جاتی ہے اور اگر وہ گناہ کاارادہ کیالیکن اس پر عمل نہ کیاتو اس کے لئے بھی ایک نیکی درج ہو جاتی ہے اور اگر وہ گناہ کاار تکاب کر بیٹھے تو ایک ہی گناہ لکھا جائے گااور اگر اللہ چاہے تو اس کو بھی مثادیتا ہے۔ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے حضرت ابوذر سے رویت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے

حضرت ابوذر سے رویت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے ایک نیک عمل کیااس کو دس گناہ زیادہ تواب ملے کا بلکہ اس سے بھی بڑھ کراور اگر ایک بدی کی تواس کی سزاایک حصہ ہے بلکہ شاید وہ بھی معاف ہو جائے۔ جو مجھ (اللہ) سے ملے اور دنیا بھر کی خطائیں بھی لائے، لیکن شرک نہ لائے تو میں بھی اس پر اتنی ہی مغفرت نازل کروں گا۔ جو میری طرف ایک بالشت بڑھتا ہے میں اس کی طرف ایک بالتھ بڑھتا ہے تو میں دو باتھ بڑھتا ہوں اور جو ایک باتھ بڑھتا ہے تو میں دو باتھ بڑھتا ہوں اور جو ایک باتھ بڑھتا ہے تو میں دو باتھ بڑھتا ہوں اور جو میری طرف چل کر آتا ہے تو میں اس کی طرف دوڑ کر آتا ہوں۔

گناہ ترک کرنے کی تین صور تیں ہیں۔ اول یہ کہ اللہ تعالیٰ کے خوف ہے گناہ کا ارادہ ترک کرنا۔ ایسے شخص کو گناہ ہے رکنے کے سبب ایک نیکی ملے گی۔ دوم یہ کہ ارادہ کے باوجود بھول کر گناہ کو ترک کر دینا، اس صورت میں اس کے لئے جزائے نہ سزا، کیونکہ نہ تو اس نے خیر ک نیت کی اور نہ شرکا فعل کیا۔ سوم یہ کہ کوشش اور گناہ کے اسباب فراہم کرنے کے باوجود کسی مجبوری سے گناہ کا ارتکاب کرنے سے عاجزرہ جاتا ہے۔ ایسا شخص اگرچہ گناہ کا مرتکب مہیں ہوا لیکن وہ بمنزلہ مرتکب بی کے مجھاجائے گااور اے سزا ملے گی۔

(مظهری ۳۷۰/ ۱۰۳ ماین کثیر ۱۹۹/ ۲)

# صراط مستقيم

١٩٣،١٦١ قُلُ إِنَّنِى هَذَ بِنِي رَبِّى الله صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ أَهُ دِينًا قِيمًا مِنْ الْمُشْرِكِينَ ٥ قُلُ إِنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ٥ قُلُ إِنَّ مَلَا الْمُشْرِكِينَ ٥ قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَمُحَيَاى وَمُعَاتِى لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ٥ مُعَاتِى وَمُعَاتِى لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ٥ مُعَاتِى لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ٥ لَا شُرِيكَ لَهُ وَوَبِذَ لِكَ أُمِرُ تُ وَانَا اَوْلُ الْمُسْلِمِينَ ٥ لَا شُرِيكَ لَهُ وَوَبِذَ لِكَ أُمِرُ تُ وَانَا اَوْلُ الْمُسْلِمِينَ ٥ لَا شُرِيكَ لَهُ وَوَبِذَ لِكَ أُمِرُ تُ وَانَا اَوْلُ الْمُسْلِمِينَ ٥

آپ فرما دیجے کہ بیشک میرے رب نے مجھے تو سید ھاراستہ بتا دیا ہے۔ سیح مذہب (حضرت) ابراہیم کا ہے جو سب (باطل معبودوں) سے منہ مور کر صرف اللہ تعالیٰ کے فرماں بردار ہوگئے تھے اور وہ مشرکوں میں سے نہ تھے۔ آپ کہہ دیجئے کہ بیشک میری نماز اور میری سب عباد تیں اور میرا جینا اور میرا میرا مرناسب اللہ تعالیٰ کے لئے ہے، جو سارے جہاں کا پروردگار ہے۔ اس کا کوئی شریک مہیں اور اسی (توحید) کا مجھے حکم ہوا ہے اور میں سب سے پہلا فرماں بردار ہوں۔

قیکما ؛ قائم رہنے والا۔ مستحکم ۔ صحیح ۔ درست ۔ مصدر ہے ۔ کنیٹیفا ؛ یکسو ہونے والا ۔ سب باطل معبودوں سے منہ موڑ کر صرف اللہ کی فرماں برداری کرنے والا ۔ جمع اُختائی ۔

من**میکتی**: میری قربانی ـ میری عبادت ـ

تعشری : یہاں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرما یا کہ آپ ان مشر کمین کو بہا دیجئے کہ تم جنتی چاہو راہیں نکال او اور اپنے لئے جس قدر چاہو معبود مقرر کر او، مجھے اس سے کچھ سرو کار نہیں ۔ تجھے تو میرے رب نے صراط مستقیم بہادیا ہے، جس میں کوئی کجی نہیں ۔ یہ راستہ ایک دین مستحکم ہے جو سب باطل معبود وں کو چھوڑ صرف اللہ تعالیٰ کی عبادت کرنے والے حضرت ابراہیم علیہ السلام کا طریقہ ہے، جنہوں نے کبھی شرک نہیں کیاتھا۔ وہ خدا کی نعمتوں کے شکر گزار رہے ۔ دنیا و آخرت دونوں جگہ ان کا شمار نیک ترین بندوں میں ہوتا ہے ۔ اے مشر کین مگر گزار رہے ۔ دنیا و آخرت دونوں جگہ ان کا شمار نیک ترین بندوں میں ہوتا ہے ۔ اے مشر کین کے طریقے کے خلاف کیوں شرک کرتے ہو، حالانکہ تم حضرت ابراہیم علیہ السلام کے طریقے پر چلنے کادعویٰ بھی کرتے ہو۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کے طریقے کی پیروی کے حکم سے یہ لازم ہمیں آتا کہ وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے افضل وا کمل ہوگئے،اس لئے کہ آپ ہی نے ملت ابراہیمی کو قیام عظیم بخشااور آپ ہی سے اس دین کی تکمیل ہوئی ۔ کوئی اور نبی اس دین کی تکمیل نہ کرسکا ۔ آپ ہی اولاد آدم کے مطلقا سردار ہیں ۔ آپ ہی مقام محمود پر فائز ہیں کہ قیامت کے روز ساری مخلوق آپ ہی کی طرف رجوع کرے گی حتیٰ کہ خود خلیل اللہ بھی ۔

مچر فرما یا کہ اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم آپ کہہ دیجئے کہ میری نماز، میری ساری عبادت،

میرا جینا اور مرناسب اللہ تعالیٰ کے لئے ہے، جو تمام جہان کار ب ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں اور محجے تو اس اقرار و اخلاص کا حکم دیا گیا ہے اور میں اس امت میں سب سے پہلا مسلمان ہوں اور جس بات کو میں تم سے چہلے حاصل کر چکاہوں، اس کی تمہیں دعوت دیرآ ہوں، لہذا تمہیں سمجے لینا چلہے کہ میں تمہارا بہی خواہ ہوں۔ (ابن کشیر ۱۹۸۸ / ۲، مظہری ۳۲۲ / ۳)

## حق و باطل كافىصلە

۱۹۴ - قُلُ اَغَلَیْرَ اللهِ اَبِغِیْ رَبَّاً وَهُورَ رَبِّ کُلّ شَدِی هُ وَلَا تَکْسِبُ کُلُّ مُنْ مُ مُولِ اَلْهُ اَلَیٰ رَبِکُمْ مُنْ اللهِ اللهِ عَلَیْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَ اَلْاَ وَرَا اَخْدُی اَلَیٰ مَا اَلٰی رَبِکُمْ مَنْ الله علیه وسلم الله علیه وسلم الله وه بهرچیز کارب ہے۔ اور جو کوئی براکام کرے گا تو اس کاو بال اس پر ہوگا۔ اور کوئی شخص دو سرے کا بوجھ نہ اٹھائے گا۔ پھرتم تو اس کاو بال اس پر ہوگا۔ اور کوئی شخص دو سرے کا بوجھ نہ اٹھائے گا۔ پھرتم سب کو اپنے رب ہی کے پاس لوٹ کر جانا ہے۔ سووہ تمہیں بتا دے گا، جن باتوں میں تم اختلاف کرتے تھے۔

میں تلاش کروں ۔ میں ڈھو نڈوں ۔ بغی سے مضارع ۔

وہ بوجھ اٹھاتی ہے۔ ورزوے مضارع۔

وَازِرُ لا : بوجه المحان والى - وزر عاسم فاعل -

فنماً بن نزول: بغویؒ نے لکھا ہے کہ کفارِ قریش رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے درخواست کرتے تھے کہ آپ ہمارے مذہب کی طرف لوث آیئے۔ اس کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی۔ (مظہری ۳۷۲) ۳)

آتشری : اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کرے فرمایا کہ یہ مشرکین جو مسلمانوں اور آپ کے توحید کے بارے میں جھگڑا کرتے ہیں اور آپ کو توحید کاراستہ چھوڑ کر اپنے کفرو شرک کے طریقہ پر چلنے کے لئے کہتے ہیں تو آپ ان سے کہہ دیجئے کہ میں اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر اپنے کفرو شرک کے طریقہ پر چلنے کے لئے کہتے ہیں تو آپ ان سے کہہ دیجئے کہ میں اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر، جو ہر چیز کا خالق و مالک ہے ، کسی اور کو اپنار ب کیوں بناؤں ۔ میرا رب تو وہی ہے جو

خالق حقیقی اور واحد و یکتا ہے۔ وہی میری تربیت اور حفاظت کرتا ہے۔ وہی میرے ہرامر میں میرا مد بر ہے ۔ میں تو اس کے سواکسی اور کی طرف نہیں جھکوں گا کیو نکہ ساری مخلوق اسی کی ہے ۔ اس لئے حکم کاحق صرف اسی کو ہے ۔

اگر کوئی شخص نامناسب عمل کرے گاتو اس کا گناہ بھی اسی پر ہوگا۔ ایک کے گناہ کا بوجھ دوسرا مہیں اٹھائے گا۔ قیامت کے روز جو سزایا جزاہوگی وہ حکمت اور عدل کی بنیاد پر ہوگی۔ نیکی کا نیک بدلہ ملے گا اور بدی کی سزا ملے گی۔ بھرسب اپنے رب کی طرف لوٹائے جائیں گے۔ وہ سب مومنوں اور مشرکوں کو ان کے اعمال سے آگاہ کرے گا اور ان کو بنادے گا کہ کون حق پر ہے اور کون باطل پر اور ہرایک کو اس کے عمل و اعتقاد کے مطابق سزایا جزادے گا۔

(ابن کشیر ۱۹۹۹) میں کا سے ایک کو اس کے شکل و اعتقاد کے مطابق سزایا جزادے گا۔

## آزمائش كاطريقه

١٦٥ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَيْفَ الْاَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجْتِ لِيَبَلُوكُمْ فِي مَا الْكُمْ مَ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيْعُ الْعَضَّ مَ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيْعُ الْعَضَّابِ فَوْ إِنَّهُ لَعُفُورُ رُوَجِيْمٌ ٥ الْعِضَّابِ فَوْ إَنَّهُ لَعُفُورُ رُوَجِيْمٌ ٥ الْعِضَّابِ فَوْ وَانَّهُ لَعُفُورُ رُوَجِيْمٌ ٥

اور اسی نے تو تمبیں زمین میں خلیفہ بنایا اور تم میں سے بعض پر بعض کے در ہے بلند کئے تاکہ وہ تمبیں ان چیزوں میں آز مائے جو اس نے تمبیں دی بیں بیشک آپ کارب جلد سزادینے والا ہے اور بیشک وہ بخشنے والا (اور) مہربان

سر جبع: جلدی کرنے والا۔ تیزی ہے کرنے والا۔ مُرْعَة کے صفت مشبہ۔ العقاب: عقوبت ۔ عذاب ۔ سزا ۔ مصدر ہے ۔

تعشر و کی جائے۔ اللہ تعالیٰ تو وہی ہے جس نے گزشتہ اقوام کی ہلاکت کے بعد تہمیں بااختیار اور زمین کا والی وارث بنایااور تم میں ہے بعض کے مقابلے میں بعض کے درجات بلند کئے ۔ کوئی امیر ہے، کوئی غریب ہے، کوئی خوبصورت ہے، کوئی بدصورت ہے، کوئی عالم ہے، کوئی جابل، کوئی تندرست ہے، کوئی بیمار، کوئی رذیل ہے، کوئی شریف اور کوئی عقل مند ہے اور کوئی ہے عقل ۔ یہ سب اس

لئے ہے تاکہ اللہ تعالیٰ نے جو جاہ و مال متہیں عطافرمایا ہے اس میں متہیں آزمائے اور یہ ظاہر ہو جائے کہ تم شرک کرتے ہو یااس کی نعمتوں کاشکر کرتے ہواور مصیبتوں پر صبر کرتے ہو۔ جس طرح وہ دنیا میں فرق مراتب پر قادر ہے اسی طرح وہ آخرت میں بھی جزاو سزا میں فرق مراتب پر قدرت رکھتا ہے۔ بلاشبہ آپ کا پروردگار، دین میں مختلف راہیں نکالنے والوں کو جلد ہی سزادے گا۔ بلاشبہ وہ بہت بخضے والا مہر بان ہے۔ اگریہ نافرمان اب بھی ایمان لے آئیں تو وہ ان کے سب گناہ معاف فرمادے گا۔

#### تقدير

حضرت ابن عباس ہے مروی ہے کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچھے تھا کہ آپ نے فرمایا۔ "اے لڑکے! میں تمہیں چند کلیے بتا تاہوں۔ تم اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت کرو وہ تمہاری حفاظت کرے گا۔ تم اس کالحاظ رکھو تو اسے لینے سلمنے پاؤ گے۔ جب تو کچھ مانگنا چاہے تو اللہ ہی سے مدد طلب کر اور خوب جان لے کہ اگر ساری امت بھی تمہیں کچھ نفع پہنچانے پر متفق ہوجائے تو وہ تمہیں صرف اتنا ہی نفع پہنچا سکتی ہے ساری امت بھی تمہیں کچھ نفع پہنچانے پر متفق ہوجائے تو وہ تمہیں اتنا ہی نفع پہنچا سکتی ہے جتنا کہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے لکھا ہے اور اگر سب لوگ تمہیں نقصان پہنچانے پر متحد ہو جائیں تو وہ تمہیں صرف اتنا ہی نقصان پہنچا سکتے ہیں جتنا کہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے لکھ دیا ہے۔ تقد یر کے قلم اٹھائے جا چکے ہیں اور صحیفے خشک ہو چکے ہیں۔ "( ترمذی شریف)

#### بسم الثد الرحمن الرحيم

#### سورة الاعراف

و چہر تسمیری: اعراف، عرف کی جمع ہے، جس کے معنی بلند جگہ کے ہیں۔ دوزخ اور جنت کے درمیان ایک بلند دیوار حائل ہے جو جنت کااثر دوزخ تک اور دوزخ کااثر جنت تک نہیں بہنچنے دیتی ۔ اس کا نام اعراف ہے ۔ اس کی بلندی پر سے جنتی اور دوزخی سب نظر آئیں گے ۔ اس دیوار کی بلندی پر کچھ لوگ ہوں گے جن کی نیکیاں اور بدیاں برابر ہوں گی ۔ اس لئے یہ لوگ جنت کے مستحق ہیں اور نہ دوزخ کے ۔ فی الحال ان کو اعراف میں رکھا جائے گا ۔ پھر آخر میں اللہ تعالیٰ ان کو ایپ فضل سے بہشت میں داخل فرمائے گا ۔ اس بلند دیوار یعنی اعراف کی مناسبت سے تعالیٰ ان کو ایپ فضل سے بہشت میں داخل فرمائے گا ۔ اس بلند دیوار یعنی اعراف کی مناسبت سے اس سورت کا نام اعراف رکھا گیا ۔

تعارف: پیرسورت مکه میں نازل ہوئی مگر اس کی آٹھ آیتیں ۱۶۳ تا ۱۷۰ مدینه میں نازل ہوئیں۔اس میں ۲۴ر کوع، ۲۰۹آیتیں، ۳۳۸ کلمات اور ۱۳۹۳ حروف بیں۔

گزشتہ سورت میں زیادہ تر توحید کے مضامین تھے۔ اس سورت میں زیادہ تر مضامین بعثت و رسالت اور معاد (آخرت) ہے متعلق ہیں۔ سورت کی ابتداء ہے چھٹے رکوع تک تقریباً معاد وآخرت کے مضمون کا بیان ہے۔ پھرآ تھویں رکوع ہے اکسویں رکوع تک انبیاء سابقین کے معاد وآخرت کے مضمون کا بیان ہے۔ پھرآ تھویں رکوع ہے اکسویں رکوع تک انبیاء سابقین کے حالات، ان کی امتوں کے واقعات، ان کی جزاو سزااور ان برآنے والے عذابوں کا مفصل ذکر ہے حالات، ان کی امتوں کے واقعات، ان کی جزاو سزااور ان برآنے والے عذابوں کا مفصل ذکر ہے یہ سب رسالت سے متعلق ہیں۔ رکوع ہائیس کے نصف سے تیئس کے ختم تک معاد و آخرت کی بیت ہے۔ صرف ساتویں اور ہائیویں رکوع کے ابتدائی نصف اور آخری رکوع کے اکثر حصہ میں توحید برخاص بحث ہے۔

#### مضامين كاخلاصه

ركوع ا: اس ركوع ميس كتاب الله ك نازل كرنے كى غرض وغايت كابيان اور اس يرعمل كا

تاکیدی حکم دیا گیا۔ بھرسابقہ قوموں پر عذاب کا حال اور ان کی طرف ہے اپنے ظلم کا اقرار ہے۔ آخر میں تمام امتوں ہے پیغمبروں کی دعوت قبول کرنے کے بارے میں سوال کاذکر ہے۔ اس کے بعد میزان میں مومنوں کا بلیہ بھاری ہونے، خسارے میں رہنے والوں اور انعامات خداوندی کاذکر ہے۔

رکوع ۲: ابلیس کی نافرمانی، اللہ تعالیٰ ہے اس کا مکالمہ اور اس کی تذلیل کا بیان ہے۔ پھر شیطان کا اللہ تعالیٰ ہے مہلت مانگنااور اس کو مہلت ملنا، آدم و حوا پر انعام خداوندی اور شیطان کا ان کو ورغلانامذکور ہے۔ آخر میں آدم و حوا کی دعااور ان کا زمین پر اتر نا اور زمین پر زندگی گزار نے کا بیان ہے۔ اور زمین پر زندگی گزار نے کا بیان ہے۔

ر کوع ۳: کباس کی صرورت اور اس کا نزول، شیطان کے بہکاوے میں نہ آنے کی تاکید ہے۔ مچراتباعِ شریعت اور نماز میں ستر بوشی کی تاکید ہے۔

ر کوع ۳: کفار کو غلط عقائد پر تنبیہ، حرام چیزوں کی تفصیل بیان کی گئی ہے۔ پھر مشر کین کے انجام اور متکبرین و مکذبین کی سزا کا بیان ہے۔

ر کوع a: منگرین کی جنت ہے محرومی، جنت میں داخلہ کی شرط اور اہلِ جنت کے احوال کا بیان ہے ۔ اس کے بعد اہلِ جنت و دوزخ کی گفتگو اور اہل اعراف کا تذکرہ ہے ۔

ر کوع ۹: اہلِ اعراف کامشر کین کو پکار نا، اہل دورزخ کا اہلِ جنت سے فریاد کرنااور کفار کا کفِ افسوس ملنامذ کور ہے ۔ کتاب اللہ کے ہدایت و رحمت ہونے اور دورزخ والوں کی طرف سے دنیامیں دو بارہ آنے کی خواہش کا بیان ہے ۔

ر کوع>: الله تعالیٰ کے خالق و حاکم ہونے کاذکر اور دعاکی تاکید اور اس کاطریقہ مذکور ہے بھر کائنات میں تصرفات ِخداو ندی کا بیان ہے ۔

ر کوع ۸: حضرت نوخ کی تبلیغ، قوم نوح کے سردار دن کی طرف سے حضرت نوخ کی تکذیب، قوم نوخ کی غرقابی اور حضرت نوخ کو کشتی کے ذریعہ بچانے کا حال مذکور ہے۔

رکوع 9: حضرت ہودگی تبلیغ، قومِ عاد کے سرداروں کی طرف سے حضرت ہودگی تکذیب، قوم کاحضرت ہود سے عذاب کامطالبہ کرنااور ان پر عذاب کاواقع ہونااور قومِ عاد کی جڑ کاشنے کابیان ہے۔

ر کوع ۱۰: حضرت صالح کا اپنی قوم کو وعظ و نصیحت کرنا اور او نٹنی کے واقعے کا بیان ہے ۔ پھر

قوم عاد کا انجام، کافر سرداروں کی طرف سے حضرت صافح کی تکذیب، او نٹنی کی کونچیں کاٹنااور عذاب البیٰ ہے قوم مثود کی ہلاکت اور قوم لوط کا واقعہ مذکور ہے رکوع ۱۱: حضرت شعیب کی تبلیغ اور قوم کو ناپ تول میں کمی نہ کرنے کی تلقین، قوم شعیب کا حال، حضرت شعیب کی دعااور قوم پر تین طرح کے عذاب مذکور ہیں ۔ اس کے بعد قوم شعیب کے مرداروں کی سرکشی، قوم شعیب کا دردناک انجام اور حضرت قوم شعیب کا دردناک انجام اور حضرت

شعیب کے اظہار افسوس کا بیان ہے۔

ر کوع ۱۲: انبیا، کو جھٹلانے والوں کی آزمائش او ران کو اچانک پکڑنے کا بیان ہے۔ مکذ بین و منکرین کی بدنھیں، لوگوں کی عذاب سے بے خوفی اور اللہ تعالیٰ کی تدبیر کاذکر ہے۔ رکوع ۱۳: کفار کے دلوں پر مہر لگ جانے، بدع ہدوں کی کثرت، مفسدوں کے انجام کا بیان ہے۔ پھر حضرت موسیٰ کافرعون سے مناظرہ، بنی اسرائیل کامطالبہ، عصائے موسیٰ کا

معجزے کے طور پر از دہا بننااور پدیسضا، کامعجزہ۔

رکوع ۱۳ سرداروں کے مشورہ سے فرعون کاجاد وگروں کو طلب کرنا اور ان کو حضرت موسی سے مقابلے پر آمادہ کرنا اور جاد وگروں کا اجرت کا مطالبہ کرنا مذکور ہے ۔ پیر ساحروں کی طرف سے جاد و کامظاہرہ اور ان کے جواب میں عصائے موسی کا معجزہ ۔ آخر میں ساحروں کا قبولِ اسلام، فرعون کا نحیظ و غضب اور مومن ساحروں کا ایمان واسلام پر استقامت د کھانا ۔

ر کوع ۱۵: سرداروں کی طرف ہے فرعون کو بنی اسرائیل کے خلاف اکسانے، حضرت موئی کی قوم کو نصیحت اور بنی اسرائیل کے شکوہ کاذکر ہے۔

ر کوع ۱۹: تومِ فرعون کی پکڑاور ان کی ہٹ دھرمی، آلِ فرعون پر طرح طرح کے عذاب اور بنی اسرائیل کاحضرت موئی ہے دعا کی در خواست کر نامذ کور ہے ۔ پھر آلِ فرعون کاغرق ہونا، بنی اسرائیل کو مصروشام کاوارث بنانا، بنی اسرائیل کا ایک جابلانہ مطالبہ اور حضرت موئی کی نصیحت کا بیان ہے ۔

ر کوع ع: کوہ طور پر چالیس راتوں کا وعدہ، حضرت موسی کا اپنی عدم موجود گی میں حضرت ہارون کو اپنا خلیفہ بنانا، حضرت موسی کی اللہ تعالیٰ ہے دیدار کی درخواست کا بیان ہے ۔ پھر کوہ طور پر اللہ تعالیٰ کی تجلی، حضرت موسیٰ کو تختیوں کا تجفہ اور تکبر کی سزا

مذکور ہے۔

ر کوع ۱۸: بنی اسرائیل کانچھڑے کی بوجا کرنا اور اس پر نادم ہونا، حضرت موسیٰ کی حضرت ہارون سے باز پرس اور ان کی وضاحت اور حضرت موسیٰ کادعاکر نامذ کور ہے۔

ر کوع ۱۹: 'پچھڑے کی بوچا پر سزا، حضرت موسیٰ کے ساتھ بنی اسرائیل کے ستر سرداروں کا کوہِ طور پر جانااور حضرت موسیٰ کی دعااور توریت وانجیل میں آنحضرت کا تذکرہ۔

رکوع ۲۰: آنحضرت کی عالمگیر نبوت، بنی اسرائیل کے بارہ قبیلے، بنی اسرائیل پر انعاماتِ خداوندی ۔ بستی میں بخشش طلب کرتے ہوئے داخل ہونے کا حکم اور اس حکم کو تبدیل کرنے کی سزا کا بیان ہے۔

ر کوع۲: ہفتے کے دن کے حکم کی خلاف ورزی، بنی اسرائیل کو نصیحت کرنے والوں کی نجات اور نافرمانوں پر عذاب کا بیان ہے ۔ پھر توریت میں مخریف کرنے اور رفعِ جبل کا واقعہ مذکور ہے ۔

ر کوع ۲۲: عالم ارواح میں روحوں سے عہدِ الست لینا، ہدایت کے بعد گراہی میں پڑنے والوں کا اور اللہ کی آیات کو جھٹلانے والوں کی مثال ۔ تکذیب کرنے والوں کا چو پایوں کی مثال ۔ تکذیب کرنے والوں کا چو پایوں کی مانند ہو نااور اسمائے حسیٰ کے ساتھ دعاکرنے کاحکم بیان کیا گیا ہے۔

رکوع ۲۳: منگرین و مکذبین کو ڈھیل دینے، مضبوط تدابیر کرنے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نذیر ہونے کا ذکر ہے۔ بھر غور و فکر کی ترغیب اور سرکشی میں سرگرداں بھرنے والوں کا ذکر اور قیامت کے وقوع کاعلم اور آنحضرت کا عالم غیب نہ ہونا بیان کیا گیا ہے۔

ر کوع ۲۳: الله تعالیٰ کی قدرت کامله، شرک کی ابتداء اور معبودوں کی ہے بسی کا بیان ہے۔ الله
تعالیٰ کی حدود اور جابلوں سے اعراض کا حکم اور الله کی پناہ مانگنے کی تلقین ہے۔ پھر
پرہمیز گاروں کی ایک خاص صفت، وحی کی تاخیر پر کفار کا تمسحز کرنا، قرآن سننے کے
آداب، ذکر الله کی تلقین و آداب اور مقرب لوگوں کا تذکرہ ہے۔

## حروف بمقطعات

۱۔ القص ٥ یہ حروفِ مقطعات ہیں ۔ اس قسم کے مختلف حروف قرآن کریم کی ۱۱۲ سورتوں میں سے ۲۶سورتوں کے شروع میں آئے ہیں ۔ ان کے صحیح معنی و مراد اللہ تعالیٰ اور اس کے جبیب پاک محمد مصطفے صلی اللہ علیہ وسلم ہی جانتے ہیں ۔

# اتباع قرآن کی تر عنیب

صُدُرِک: تراسيني، ترادل بعع صُدُور -

چَرُ جُّ: حرج - تنگی - گناه مصدر ہے -

تنفر سی کے: یہاں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرمایا گیا کہ یہ قرآن اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے۔ جو اس نے آپ پر نازل کی ہے۔ اس کے احکام کی تبلیغ میں آپ کو کسی قسم کاخوف مانع مہنیں ہونا چاہیئے کہ لوگ اس کو جھٹلادیں گے اور آپ کو ایذادیں گے۔ جس نے آپ پریہ کتاب نازل فرمائی ہے، اس نے آپ کی امداد و حفاظت کا بھی انتظام کر دیا ہے۔

اس کتاب کو نازل کرنے کامقصدیہ ہے کہ اس کے ذریعہ آپ کافروں کو آخرت کے عذاب سے خبردار کر دیں ۔ یہ قرآن اہلِ ایمان کے لئے نصیحت حاصل کرنے کا ذریعہ ہے ۔ آپ کو گوں سے خبردار کر دیں ۔ یہ قرآن اہلِ ایمان کے لئے نصیحت حاصل کرنے کا ذریعہ ہے ۔ آپ لوگوں سے کہہ دیجئے کہ جو کتاب اللہ تعالیٰ نے آپ پر نازل کی ہے وہ اس کی اتباع کریں اور اللہ

تعالیٰ کو چھوڑ کر دوسرے دوستوں کی راہ پریہ چلیں جو ان کو گراہ کرتے ہیں۔ مگر اس مشفقانہ نصیحت کے باوجود تم میں ہے بہت کم لوگ تصیحت مانتے ہیں حالانکہ بمہارا نبی بمہارا خیر خواہ ہے۔ تم اس کی طرف کان مہیں لگاتے۔ اس کے برعکس جو بمہارے دشمن ہیں اور تمہیں بلاک و برباد کرناچاہتے ہیں تم امنہی کی سنتے ہو۔

حقیقت یہ ہے کہ اگر انسان اپنے آغاز و انجام اور طاعت و معصیت کے نتائج پر بوری طرح غور و فکر کرے تو وہ اللہ تعالیٰ کی نازل کی ہوئی ہدایت کو چھوڑ کر شیطان کے پیچھے چلنے کی مجھی جرأت ہی نہ کرے ۔ (ابن کثیر ۲۰۰۰/۲،معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند ھلوی ۳/۳)

### سابقه قوموں پر عذاب كاحال

ية بستى -آبادى

يُأْسُنًا: بماراعذاب

بَيَاتاً:

قَائِلُوْنَ:

رات کے وقت ۔ شبخون مار نا ۔ تبکیٹ کے اسم مصدر ۔

د د پہر کے وقت سونے والے ۔ قبلُ و قبلُولُدَ اُسے اسم فاعل ۔

فَلَنْقَصَّنَ : پس السبة ، م ضرور بيان كريس ك - قصص عد مضارع -

تشرمی : کتنی ہی بستیوں کو ہم نے رسول کی مخالفت کے سبب ہلاک و برباد کر دیا اور دنیا و آخرت کی رسوائی ان کے پیچھے لگادی ۔ جب ان کے ظلم و عُدوان اور کفرو عِصیان کی انہتا ہو گئی اور وہ دنیا کی لذتوں میں الیے مہمک ہوگئے کہ عذاب الهیٰ سے بالکل بے فکر ہو کر خواب استراحت کے مزے لینے گئے تو یکا یک ہمارے عذاب نے ان کو رات کے وقت آ دبوچا جسے قوم لوط پر، یا الیسی حالت میں جب کہ وہ دو پہر کے وقت آرام کر رہے تھے جسے قوم شعیب پر ۔ یہاں رات اور دو پہر کے وقت کا ذکر بستی والوں کی انہتائی غفلت کو ظاہر کرنے کے لئے کیا گیا ہے ۔

پھر فرمایا کہ جب وہ عذاب میں مبتلا ہوئے تو اپنی تمام اکر فوں بھول گئے اور ان کو سپتہ چل گیا کہ اللہ تعالیٰ کسی پر ظلم و زیادتی نہیں کرتا، بلکہ اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کرے وہ خود ہی اپنے او پر ظلم کرتے تھے ۔ جن قوموں کی طرف نبی بھیج گئے، قیامت کے روز ان سے ضرور بوچھا جائے گا کہ جب انبیا، کرام نے اپنا فریضہ، تبلیغ اداکر دیا تھا تو تم نے ان کی دعوت کا کیا جواب دیا تھا ۔ اس طرح اس روز اللہ تعالیٰ رسولوں سے بھی بوچھے گا کہ کیا تم نے ہمارے احکام اپنی قوم کو پہنچا دیئے ۔

حضرت ابن عمرِ ایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم میں سے ہرایک نگران ہے اور تم سب سے اپنے زیر اثر اور ماتحتوں کے بارے میں بوچھا جائے گا اور عورت ہے اس کے شوہر کے گھر کے بارے میں سوال ہو گااور غلام و خادم سے اس کے آقا کے مال کے بارے میں بوچھا جائے گا۔

پیر فرمایا کہ چونکہ ہم بہارے ہر چھوٹے بڑے عمل اور بہارے ظاہری و باطنی حال ہے بوری طرح باخبرہیں، اس لئے قیامت کے روز بہارے تمام سابقہ احوال بہارے سامنے کھول کر رکھ دیں گے اور چونکہ ہم پیغمبروں کی تبلیغ یا امتوں کے جواب اور امت محمدیہ کی شہادت ہے بوری طرح باخبرہیں، اس لئے جب پیغمبر کہیں گے کہ ہمیں کوئی علم مہیں یاجب امتیں تبلیغ کا انکار کریں گی اور امت محمدیہ شہادت دے گی تو ہم پیغمبروں اور ان کی امتوں کو یقینا سب کچے بادی یں گے اور ان کی امتوں کو یقینا سب کچے بادی یں گے اور ان کو ان کے اعمال نامے کھول کر دکھادیں گے ۔ اللہ تعالیٰ ہرشتے کو دیکھتا ہے ۔ وہ تو چوری چھپے نظر ڈالنے پر بھی واقف ہے اور دلوں کے بھید بھی خوب جانتا ہے ۔

(ابن کشیرا۲/۲،مظهری ۳۷۰ – ۳۲۳/۳)

## کامیاب اور خسارے والے لوگ

٩،٨ وَالْوَزُنُ يُوْمَئِذِ فِ الْحَقَّ هَ فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِ يُنْهُ فَا وَلَئِكَ هُمُّ الْمُفْلِحُوْنَ ٥ وَمَنْ خَفَّتُ مَوَازِينُهُ فَا وَلَئِكَ الَّذِيْنَ الْمُفْلِحُوْنَ ٥ وَمَنْ خَفَّتُ مَوَازِينُهُ فَا وَلَئِكَ الَّذِيْنَ اللَّهُ فَا وَلَئِكَ الَّذِيْنَ اللَّهُ فَا وَلَئِكَ الَّذِيْنَ اللَّهُ فَا وَلَئِكَ الَّذِيْنَ اللَّهُ فَا وَلَئِكَ اللَّذِيْنَ اللَّهُ فَا وَلَئِكَ اللَّذِيْنَ اللَّهُ وَا وَاللَّهُ اللَّهُ وَا اللَّهُ وَا اللَّهُ اللَّهُ وَا وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَا وَاللَّهُ وَا اللَّهُ اللَّهُ وَا اللَّهُ وَا اللَّهُ وَا اللَّهُ اللَّهُ وَا اللَّهُ وَا اللَّهُ اللَّهُ وَا اللَّهُ اللَّهُ وَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَا اللَّهُ اللْمُلْكُولُ اللَّهُ اللْمُلِلْ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُ اللَّهُ ال

اور اس دن اعمال کا تُلنا برحق ہے۔ پھر جن کے تول بھاری ہوں گے وہ ہی کامیاب ہوں گے اور جن کے تول بلکے ہوں گے سویہ وہ لوگ ہوں گے جنہوں نے ہماری آیتوں کی حق تلفیٰ کر کے لینے آپ کو خسارے میں ڈال لیاتھا۔

آتشری جی جات سے روز اعمالی ظاہرہ و باطنہ کا تھیک تھیک وزن کیا جانا ہر حق ہے تاکہ ہر ایک کی حالت سب ہر ظاہرہ و جائے اور یہ واضح ہو جائے کہ حساب و کتاب کے بعد جو جزاو سزا دی گئی ہے وہ عین حق اور اعمال کے مطابق ہے ۔ کسی کے ساتھ کسی قسم کی زیادتی اور ناانصافی نہیں ہوئی ۔ پھروزن کے بعد جن لوگوں کی نیکیوں کے بلڑے بھاری ہوں گے وہی بوری طرح کامیاب و کامران ہوں گے اور جن کی نیکیوں کے بلڑے ہوں گے سویہ وہی لوگ ہوں گے جنہوں نے اور جن کی نیکیوں کے بلڑے ہوں گے سویہ وہی لوگ ہوں گے جنہوں نے اللہ تعالیٰ کی آیتوں کا انگار کر کے خود اپنی جانوں کو خسارے میں ڈالا۔

اعمال کے وزن کی کیفیت کیا ہوگی ؟ اس بارے میں علماء کرام کے مختف اقوال ہیں۔
بعض کاخیال یہ ہے کہ اعمال نامے تولے جائیں گے ۔ ترمذی ، ابن ماجہ ، ابن حبان ، حاکم اور یہی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قیامت نے حضرت ابن عرکی روایت ہے لکھا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قیامت کے روز میری امت کے ایک آدی کو سب کے سامنے لا یاجائے گا اور اس کے ننانوے اعمال نامے کھولے جائیں گے ۔ ہراعمال نامے کی لمبائی اس کی حدثگاہ تک ہوگی ۔ اللہ تعالی اس سے فرمائے گا کہ کی لیاجے اس میں سے کسی بات کا انکار ہے ؟ کیا فرشتوں نے (لکھنے میں) تیری کچھ حق تلفی کی ہے ؟ وہ شخص جواب دے گا ۔ نہیں میرے مالک (کوئی حق تلفی نہیں کی) ۔ اللہ تعالی فرمائے گا ۔ کیوں نہیں ۔ تیری ایک نکی ہمارے پاس موجود ہے اور آج تجھ پر ظلم نہیں کیاجائے گا ۔ اس کے بعد نہیں ۔ تیری ایک نکی ہمارے پاس موجود ہے اور آج تجھ پر ظلم نہیں کیاجائے گا ۔ اس کے بعد ایک چوٹا پرچہ نکالا جائے گا جس میں اشدہ ان لا اللہ الا اللہ و اشدہ ان محمداً عبد لا و رسو لہ لکھا ہوا ہوگا ۔ وہ شخص عرض کرے گا: اے میرے پروردگار، ان دفتروں کے مقابلے میں اس چوٹے نے پرچ کی کیا حقیقت ہے ۔ اللہ قعالی فرمائے گا کہ بچھ پر ظلم نہیں ہو

گا۔ بھراعمال کے تمام دفاتر ایک بلڑے میں اور وہ چھوٹا سا پرچہ دوسرے بلڑے میں رکھ دیا جائے گااور اعمال نامے والا بلڑااو پراٹھ جائے گااور پرچہ والا بلڑابھاری نکلے گا۔اللہ تعالیٰ کے نام سے زیادہ بھاری کوئی چرنہیں۔

بعض علماء کرام کہتے ہیں کہ قیامت کے روز اعمال کو مہیں اشخاص کو تولا جائے گا۔
صحیحین میں حضرت ابوہر ریّ ہی روایت سے آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ
قیامت کے دن کچے بڑے قد آور موٹے آدمی الیے ہوں گے کہ اللہ کے نزدیک ان کاوزن کچرکے پر
کے برابر بھی نہ ہوگا۔ پھر آپ نے آیت فکا مُنْقِیم کھٹم یکو مَ الْقِیلَمَةِ کُوزُ فا ہُنَ (پس
قیامت کے روز ہم ان کا کوئی وزن قرار نہ دیں گے) تلاوت فرمائی۔

بعض علماء کا کہنا ہے کہ اعمال کو مجسم بنادیا جائے گا۔ پھر ان کو تولا جائے گا، کیونکہ بخاریؒ نے حضرت ابوہریرؒ کی روایت ہے لکھا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ دو کلمے الیے ہیں جو زبان پر ہلکے ہیں لیکن میزان پر بھاری اور اللہ تعالیٰ کے محبوب اور پہندیدہ ہیں۔وہ کلمے یہ ہیں: سُبُحانَ اللّهِ وَبحَمْدِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللللّهِ اللّهِ اللللّ

اصبہانی نے الترغیب میں حضرت ابن عُمْری روایت سے لکھا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا کہ سبحان اللہ تراز و کے آدھے پلڑے اور الحمد لللہ بورے تراز و کو بجردے گا۔
طبرافی نے حضرت ابن عباس کی روایت سے لکھا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا، قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، اگر تمام آسمان و زمین اور ان کے اندرکی موجودات اور دونوں کے در میان کی کائنات اور زمینوں کے نیچے کی مخلوقات سب کو لاکر میزان کے ایک پلڑے میں اور لاالہ الاالیلہ کی شہادت کو دوسرے پلڑے میں رکھ دیا جائے تو میران کی ان سب سے وزنی ہوگی۔

ابن مبارک ؒ نے حماد بن ابی سلیمان ؒ کا بیان نقل کیاہے کہ قیامت کے دن ایک شخص کو اپنا عمل حقیر دکھائی دے گا۔ اتنے میں ایک چیز بادل کی طرح آگر میزان کے بلڑے میں گر جائے گی اور (فرشتہ یا کوئی اور) کچے گا کہ یہ دہی نیکی ہے جس کی تعلیم تو لوگوں کو دیتا تھا۔ تیرے بعد وہ نیکی نسل در نسل چلتی رہی (یہاں تک کہ آج) اس کا اجر بچھے دیا جارہا ہے۔

(سطيري ۳۲۲ - ۳۲۳ ( ۳)

#### انعامات خداو ندي

وَلَقَدُ مَكَّنَّكُمُ فِي الْاَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيْهَامَعَايِشَ قَلِيُلاً مَّاتَشُكُرُ وْنَ٥

اور ہم نے تہیں زمین میں بسایا اور تہارے لئے اس میں روزی کے اسباب

پیدائے۔ تم لوگ بہت ہی کم شکر کرتے ہو۔ مَكْنَكُمْ: ہم نے تہيں فائز كيا۔ ہم نے تہيں قوت دى۔ ہم نے تہيں بسايا۔ تمكين سے

مُعَايِشُ:

معاش کے سامان ۔ روزیاں ۔ واحد مُعِنیتُنا اس کی اصل مُعِیشُہ کے ۔ ی ہر کسرہ (زیر) تقبل تھا اس لئے اس کو عین کی طرف منتقل کر دیا گیا اوریہ لفظ معیشہ ؟ ے مُعْیشہ بن گیا ۔ پھر جب اس واحد کی جمع بنائی گئی تو یہ کسرہ (زیر) ی کی طرف میر اوٹ آیا کیونکہ جمع بننے ہے اس میں ثقالت باقی مہیں رہی - معایش کا وزن مفاعل ہے، اس لئے کہ اس لفظ میں ی اصلی ہے ۔ بخلاف مدائن، صحائف اور بصائر کے کہ یہ مدینہ ، صحیحفہ اور بصیرہ کی جمع ہیں ۔ کیونکہ ان میں ی زائد ہے، لہذا ان کی جمع بروزن فعائل ہو گی اور اس میں ہمزہ بھی آئے گا۔

والثداعلم - (ابن کشر۲۰۲/۲)

تشریک: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بندوں پر اپنے انعامات کاذکر فرماکر ان کی توجہ اللہ تعالیٰ کی شکر گزاری کی طرف دلائی ہے کہ اس د نیامیں اسی نے تمہیں زمین پر رہنے اور زندگی گزار نے کی قدرت عطا فرمائی اور عمهارے لئے زندگی بسر کرنے کے اسباب، تھیتی باڑی، پھل، تر کاری، غله، مولیثی اور تجارت کے سامان اور کسب و کمائی کے پیشے وغیرہ پیدا کئے ۔ اس کے باوجود لوگ ان سب تعمتوں کا شکر ادا نہیں کرتے، بلکہ ان تعمتوں میں مست ہو کر وہ منعم حقیقی کو بھول جاتے ہیں ،اس کی نافرمانی کرنے لگتے ہیں اور اس کی آیتوں کو جھٹلانے لگتے ہیں ۔

وَانُ تَعُدُّ وُانِعُمَتَ اللهِ لاَتُحُصُوْهَا (النحل آيت ١٨)

اگرتم اللہ کی تعمتوں کو گنناچاہو تو گن نہ سکو گے ۔ (مظہری ۳۷۵ / ۳)

## ا بلىيى كى نافرمانى

اور ہم نے مہیں پیدا کیا، پھر ہم نے ہمہاری صورتیں بنائیں۔ پھر ہم نے فرضتوں کو حکم دیا کہ تم آدم کو سجدہ کرو تو اہلیں کے سواسب نے (آدم کو)
سجدہ کیا۔ وہ سجدہ کرنے والوں میں سے نہ ہوا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ بچھے سجدہ کرنے سے کس چیزنے رو کاجبکہ میں نے بچھے اس کا حکم دیا۔ وہ کہنے لگا کہ میں اس (آدم) سے بہتر ہوں۔ تو نے مجھے آگ سے پیدا کیا اور اسے مٹی سے بال

مُنْعُکُ: اس نے بچھ کو منع کیا۔اس نے بچھ کورو کا۔ منع سے ماصنی

أُمَرُ حَتَّكَ : ميں نے بچھے حکم ديا۔ اُمْرُ ہے ماحنی

گارا،مثی،خاک ،لبینا

آفشری کے: یہاں اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کی فضیلت اور ان کے دشمن اہلیں کا فکر فرما یا ہے جو بنو آدم اور حضرت آدم علیہ السلام ہے بغض و دشمنی رکھتا ہے، تاکہ لوگ لینے آپ کو اس سے بچالیں اور اس کے کہنے اور پھسلانے میں آگر اس کے راستہ پر نہ چلیں ۔ چنا بخہ ارشاد فرما یا کہ پہلے ہم نے تہمارے باپ حضرت آدم علیہ السلام کا علمی اندازہ کیا بچرچکنی لیس دار مٹی سے حضرت آدم علیہ السلام کا پتلا بنا یا اور اس کے اندرا پنی روح پھو نک دی ۔ بچر فرشتوں کو حکم دیا کہ میرے ہا تھوں سے بنے ہوئے آدم کو بحدہ کرو ۔ حقیقت میں یہ قدرت البیٰ کو سجدہ کرنا تھا اور اس کی شان کی تعظیم کرنی تھی ۔ چنا بخہ ابلیس کے سواسب فرشتوں نے حضرت آدم کو بحدہ کیا ۔ سورہ بھرہ میں تفصیل کے ساتھ اس واقعہ کا بیان ہو جیا ہے ۔ (ابن کشیر ۲۰۲۰۳،۲۰۳)

مچراللہ تعالیٰ نے ابلیس سے فرمایا کہ جب میں نے بچھے حضرت آدم علیہ السلام کو سجدہ کرنے کا حکم دیا تو کس چیزنے بچھے سجدہ نہ کرنے پر مجبور کیا ۔ اگرچہ اللہ تعالیٰ کو حکم کی تعمیل نہ

کرنے کی وجہ معلوم تھی، لیکن اس کے باوجود اس لئے استفسار کیا کہ اہلیس کو سرزنش ہو اور اس کابغض وعناد اور کفروغرور ظاہر ہو جائے ۔

ابلیس نے جواب دیا کہ میں حضرت آدم علیہ السلام سے افضل ہوں، کیونکہ تو نے مجھے آگ ہے بنایا اور اے مٹی ہے ۔ اہلیس نے اصل عنصر پر نظر کی لیکن اس نے حضرت آدم کے اس شرف و بزرگی رینظر نہیں کی کہ وہ اللہ تعالیٰ کے ہاتھوں کا بناہوا ہے اور اس میں اللہ تعالیٰ کی روح بھری ہوئی ہے ۔ غرض سب فرشتوں نے حضرت آدم کو سجدہ کیااور اہلیں سجدہ نہ کرنے کی وجہ سے فرشتوں سے الگ ہو گیااور رحمتِ خداو ندی سے مابوس و محروم ہو گیا۔ (ابن کشر ۲/۲۰۳، مظهری ۳/۸۹،۳۷۸)

## ا بلىس كى ذلت ورسوائي

١٥،١٣ قَالَ فَامْبِطُ مِنْهَا فَمَايَكُونُ لَكَ أَنْ تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَاخُرُ جُ اِتَّكَ مِنَ الصَّغِرِيْنَ ٥ قَالَ انْظِرُ نِي اللَّهِ يَوْمِ يُبُعَثُونَ ٥ قَالَ اللَّهُ مَنْ الصَّغِرِيْنَ ٥ قَالَ انْظِرُ نِي اللَّهِ يَوْمِ يُبُعَثُونَ ٥ قَالَ إنَّكَ مِنَ الْمُنْظِرِيْنَ ٥

الله تعالیٰ نے فرمایا کہ تو یہاں (جنت) سے نیچے اتر ۔ بھے کوئی حق مہیں کہ تو مباں تکر کرے ۔ پس تو یہاں سے نکل باہر ہو ۔ بے شک تو بھی ذلیوں میں کا ایک ذلیل ہے ۔ اس نے عرض کی کہ تو مجھے اس دن تک مہلت دے جبکہ لوگ قبروں سے اٹھائے جائیں گے۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جا بچھے مہلت ہے۔

فَاهْبِطْ: لِي تُواتر - عُبُوطُ عامر -

انظرنی: تو کھے مہلت دے ۔ تو کھے دُ صیل دے ۔ اِنظار سے امر۔

مُنْعَتُونَ: وه اٹھائے جائیں گے ۔ وہ زندہ کئے جائیں گے ۔ بَعْثُ سے مضارع مجبول ۔

لَتُشْرِيح : المليس في حضرت آدم عليه السلام كو سجده نه كرك الله تعالى كى نافرماني كا ارتكاب كيا، اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس سے كما كہ اب تو يہاں يعنی جنت سے نيچے اتر جا، كيونكه تو ذليل و حقراور مغرور ہے ۔ اب تُو اللہ تعالیٰ اور اس کے دوستوں کی نظر میں ذلیل و خوار ہے ۔ ہر شخص بچھے برا کمے گااور ہر زبان بچھ پر لعنت کرے گی ۔ یہ جگہ یعنی جنت یاآسمان، نافرمانوں، مغرور و

متکبروں کے لئے نہیں بلکہ یہ تو اہل تواضع، اطاعت شعار اور فرماں بردار بندوں کے لئے ہے۔

یہ بھی " نے شعب الایمان میں روایت بیان کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے
ارشاد فرما یا کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کے لئے فروتنی کرتا ہے، اللہ تعالیٰ اس کو اونچا کرتا ہے۔ وہ خود تو
اپنے آپ کو چھوٹا مجھا ہے مگر لوگوں کی نظر میں وہ بڑا ہوتا ہے اور جو تکبر کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کو
اپست کر دیتا ہے۔ وہ اپنے خیال میں تو بڑا ہوتا ہے، مگر لوگوں کو آنکھوں میں وہ کتے اور سور سے
میں زیادہ ذلیل ہوتا ہے۔

اس کے بعد شیطان نے عرض کیا کہ اے اللہ! مجھے قیامت کے روز تک مہلت عطافرما دے اور میری زندگی کی میعاد کو اس روز تک طویل کر دے جس دن صور پھونکا جائے گا اور لوگوں کو قبروں سے اٹھایا جائے گا۔ مجھ پر موت مسلط نہ کر ۔ اللہ تعالیٰ نے اس کی درخواست کو قبول فرماتے ہوئے فرمایا کہ بلاشبہ قیامت تک بچھے موت سے چھوٹ دے دی گئی۔ قبول فرماتے ہوئے فرمایا کہ بلاشبہ قیامت تک بچھے موت سے چھوٹ دے دی گئی۔ (مظہری ۳۸۰،۳۸۹)

# ابلىي كى سركشى

اُغُونِيْتُنِيْ: تونے مجے براہ کردیا۔ تونے مجے گراہ کردیا۔ اِغُواء کے ماضی۔ تکجید: توپائے کا۔ وجودئے مضارع۔

تعشر سی جب ابلیں کو قیامت تک کے لئے مہلت مل گئی تو وہ اللہ تعالیٰ ہے کہنے لگا کہ چوں کہ تو نے مجھے گراہ کر دیا ہے اس لئے میں بھی قسم کھاتا ہوں کہ میں تیرے ان بندوں کی تاک میں تیری سید حی راہ پر بیٹھ کران کو گراہ کرنے کی کوشش کروں گااور آدم کا بدلہ آدم کی نسل ہے اوں گا کیوں کہ میں آدم ہی کی وجہ ہے راندہ ، درگاہ بناہوں ۔ میں ان کے سلمنے ہے بھی آؤں گا، یعنی آخرت کے بارے میں بھی میں ان کے دلوں میں شکوک و شبہات پیدا کروں گااور ان کے پیچھے ہے بھی آؤں گا، یعنی دنیا پسندی کے لئے بھی ان کو ترغیب دوں گا۔ میں ان کے سید حی طرف ہے بھی آؤں گا، یعنی دنیا پسندی کے لئے بھی ان کو ترغیب دوں گا۔ میں ان کے سید حی طرف مے بھی آؤں گا کی فرف میں اور یا سید می سید کی طرف میں اور کا میں اور یا ہی سید کی طرف کے کہا کہ میں اور یا ہی ہی ان کو گناہ کی طرف کے کہا کہ میں اور یا ہی ہی ان کے پاس آؤں گا کیوں کہ اور یہ ہی ان کو ہر طرح ہے بہاؤں گا۔ کہ اور یہ ہے تو صرف اللہ تعالیٰ کی رحمت ہی آسکتی ہے ۔ خلاصہ یہ کہ ان کو ہر طرح ہے بہاؤں گا۔

اس کے بعد شیطان نے کہا کہ اے پروردگار تو ان بندوں میں ہے اکثر کو شکر گزار نہیں پائے گا۔ یہ بات اس نے لینے ظن ہے کہی تھی اور اس کا یہ گمان صحیح نکلا کیوں کہ مومنوں کے سوا سب نے اس کی پیروی کی لیکن مومنوں پر اس کی چال کار گرنہ ہوئی ۔ اللہ تعالیٰ نے شیطان کو یہ موقع اس لئے دیا تھا کہ یہ ظاہر ہو جائے کہ کون آخرت پر یقین رکھنے والا ہے اور کون آخرت کے بارے میں شک و شبہ میں پڑنے والا ہے۔ (ابن کثیر ۲۰۵، ۲۰۵ مظہری ۱۳۸۱،۳۸۰)

## ا بلىس كى ذلت وخوارى

٨١- قَالَ الْحُرُجُ مِنْهَا مَذُّءُ وُمَّا مَّدُ حُوْرًا ١ لَمَنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَا مَنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَا مُنْكَمُ الْجُمَعِيْنَ ٥ لَا مُلَنَّنَّ جَهَنَّمُ مُنِكُمُ الْجُمَعِيْنَ ٥

اللہ تعالیٰ نے (شیطان سے) فرمایا کہ تو یہاں سے ذلیل و خوار ہو کر نکل جا۔ ان لوگوں میں سے جو کوئی بھی تیری اتباع کرے گاتو میں بھی تم سب سے جہنم کو ضرور بجر دوں گا۔

مُذْعُوْمًا: مذمت كيابوا - ملامت كيابوا - ذُومٌ سے اسم مفعول -

مُدْ حُورًا: مردود كيابوا-رحمت عدور كيابوا- دُحُرُودُ حُورٌ كاسم مفعول-

أَصْلَنُنَ : ميں ضرور بھردوں گا۔ مُلائے مضارع بانون تاكيد۔

تشریک: اللہ تعالیٰ نے شیطان سے فرمایا کہ اے گستاخ و ملعون ، اب تو ذلیل و خوار اور دھتکارا ہوا ہو کریہاں (جنت) سے نکل جااور جس کو چاہے بہکا، مجھے اس کی برواہ نہیں ۔ ان میں

ہے جو لوگ تیری پیروی کریں گے تو میں ان سب کو تیرے ساتھ جہنم میں ڈال دوں گا جہاں تم ایک دوسرے پر لعنت کرتے رہوگے ۔

اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں حضرت آدم علیہ السلام اور ان کی اولاد پر اپنے احسان کا ذکر فرما یا ہے کہ میں نے بہارے ساتھ سرکشی و حسد کرنے والے شیطانِ تعین کو الیبی ذلت و رسوائی دی کہ قیامت تک سب اس پر تعنت کرتے رہیں اور انجام کے اعتبار سے وہ بمیشہ کے لئے جنت سے محروم ہو کر دوزخ کا مستحق ہو گیا۔ دوسرے اس میں اس طرف بھی اشارہ ہے کہ خالق و مالک اور محسن حقیق نے بہارے ابدی دشمن کا ایسا عبر تناک انجام کیا۔ تم اس کے بعد بھی اپنے محسن و مالک کی نافرمانی کرتے ہواور اپنے قدیمی دشمن کا ایسا عبر تناک انجام کیا۔ تم اس کے بعد بھی اپنے محسن و مالک کی نافرمانی کرتے ہواور اپنے قدیمی دشمن کے کہنے پر چلتے ہو۔

## آدم وحوّا پرانعام

اللَّادَمُ السُكُنُ اَنْتَ وَ زُوجُكَ الْجَنَّةَ فَكُلاً مِنْ حَيْثُ شَكْلاً مِنْ حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَاتُقْرَبَا لَهٰذِ إِالشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ النَّظلِمِينَ ٥

اور اے آدم! تم اور متہاری بیوی جنت میں رہو ۔ پس تم دونوں جہاں سے چاہو

کھاؤ اور اس در خت کے پاس نہ پھٹکناور نہ تم غلط کاروں میں سے ہو جاؤگے۔

سُكُنُ : توسكونت اختيار كر ـ توره ـ مُسكُونُ سے امر ـ

حَيْثُ: جهاں -جس جگه -

شِنْتُما: تم دونوں نے چاہا۔ مُشِیْتُرُے ماصلی۔

تعثر سن جب شیطان کو اس کے غرور و تکمراور کفر کی وجہ سے جنت سے نکال دیا گیا تو اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو مخاطب کر کے فرمایا کہ اے آدم تم اپنی بیوی کے ساتھ جنت میں رہواور اس میں جہاں سے چاہو بلاروک ٹوک کھاؤ۔ مگر کھانے کی غرض سے تم دونوں اس درخت کے قریب بھی نہ جانا اور اس کے کھانے سے مکمل پر بمیز کرنا ورنہ تم نامناسب کام کرنے والوں میں سے ہوجاؤگے۔

قرآن کریم کی کسی آیت یا صحیح حدیث سے یہ ثابت مہیں کہ وہ درخت کیا تھا جس کے کھانے کی ممانعت کی گئی ۔

### ابلىيں كاو سوسيہ ڈالنا

٢١،٢٠ - فَوسُوسَ لَهُمَا الشَّيُطُنُ لِيُبْدِى لَهُمَا مَا وَرَى عَنْهُمَا مِنْ السَّجَرَةِ الشَّجَرَةِ الثَّالَةُ الشَّجَرَةِ الثَّالَةُ الشَّجَرَةِ الثَّالَةُ الشَّجَرَةِ الثَّالَةُ الْمَا تَكُونَا مِنَ الْخُلِدِيْنُ ٥ وَقَا سَمَهُمَا الْبِي لَيْنَ ٥ وَقَا سَمَهُمَا الْبِي الشَّجَرَةِ الثَّرِي الشَّعَلَيْنِ اَوْتَكُونَا مِنَ الْخُلِدِيْنُ ٥ وَقَا سَمَهُمَا إِنَّيْ فَا لَيْ مَا النَّهِ مِنْ الْخُلِدِيْنُ ٥ وَقَا سَمَهُمَا إِنَّيْ فَا مَنَ النَّهُ مِنْ الْخُلِدِيْنُ ٥ وَقَا سَمَهُمَا إِنِّي فَيْنَ ٥ لَكُمَا لَمِنَ النَّهِ مِنْ الْخُلِدِيْنَ ٥ وَقَا سَمَهُمَا الشَّيْ فَيْنَ ٥ وَقَا سَمَهُ مَا الشَّيْدِ فَيْنَ ٥ وَقَا سَمَعُهُمَا الشَّهُ وَالْمَنَ الْنَبِي الشَّهُ مِنْ الْخُلِدِيْنَ ٥ وَقَا سَمَهُ مَا النِّي السَّهُ الْمِنَ الْخُلِدِيْنَ ٥ وَقَا سَمُ هُمَا السَّهُ الْمِنْ الْخُلِدِيْنَ ٥ وَقَا سَمُ هُمَا السَّالِ اللَّهُ عَلَيْنَ الْمُعْلَقِيْنَ الْمُعْلَقِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ ٥ وَقَا سَمُ هُمَا اللَّهُ عَلَيْنِ الْمُعْلِدِيْنَ وَالْمُعَالِقِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ عَلَيْنِ الْمُسْتَعِلَيْنَ الْمُعْلِقُونَا مِنَ الْمُعْلِدِيْنَ ٢٠ وَقَا سَمُ هُمَا الْمِنَ الْمُعْلِدِيْنَ عَلَيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ مَا لَيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ عَلَيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ عَلَيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدُ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ مِنَ الْمُعْلِدِيْنَ مَا الْمُعْلِدِيْنَ مَا الْمُعْلِدِيْنَ مُ الْمُعْلِدِيْنَ مُ الْمُعْلِدِيْنَ مَا لَهُ الْمُعْلِدِيْنَ مُ الْمُعْلِدِيْنَ مِنْ الْمُعْلِدِيْنَ مَا لَا اللْمُ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ مِنْ الْمُعْلِدِيْنَ مِنْ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدُ اللْمُعُلِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنِ الْمُعْلَقِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنِ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدُ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدُ الْمُعْلِدِيْنِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِدُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِدِيْنِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِدِيْنَ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِقِيْنِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ

پھر شیطان نے ان دونوں کے دل میں وسوسہ ڈالا تاکہ جو کچھ ان کی شرمگاہوں سے ، ان کی نظر سے بوشیدہ تھا وہ ان پر ظاہر کر دے اور کہنے لگا کہ بہارے رب نے بہیں اس درخت سے اس لئے منع کیا ہے کہ کہیں تم دونوں فرشتے نہ بن جاؤیا ہمیشہ زندہ رہنے والوں میں سے نہ ہو جاؤ اور وہ ان دونوں سے قسمیں کھاکر کہنے لگا کہ میں تو بہار اخیرخواہ ہوں ۔

وسوس: اس نے دل میں بُراخیال پیدا کیا۔ وَسُوسَةُ سے ماصلی ۔

ليبندي: تاكه وه ظاهر كرے - تاكه وه نماياں كرے - إبداء عصارع -

ورى: وه چهاياكيا - مُوَارُاةً ع مضارع بجول -

سُوْاتِهِمُا: ان دونوں کی شرمگاہیں ۔ واحد سُوْاةً ۔

تعشری کے : حضرت آدم و حوّا پر اللہ تعالیٰ کاانعام دیکھ کرشیطان کوان دونوں پر حسد ہوا اور وہ مکاری و فریب ہے کام لے کران کو ورغلانے لگا اور اس نے ان کے دلوں میں وسوسہ ڈللنے کی کوشش کی تاکہ جو نعمت خداو ندی ان کو حاصل ہے وہ اس سے محروم ہوجائیں۔ چنا بخہ اس نے حضرت آدم و حوّا ہے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے تہمیں اس درخت ہے محض اس لئے منع کیا ہے کہ کمیں تم دونوں فرشتے نہ بن جاؤ اور ہمیشہ یمہاں رہنے کاحق حاصل نہ کر لو اور یہ بات تمہیں اسی درخت کا بھل کھالیا تو تمہیں دائی زندگی حاصل ہو کا بھل کھانے سے حاصل ہوگی ۔ اگرتم نے اس درخت کا بھل کھالیا تو تمہیں دائی زندگی حاصل ہو کا جائے گی اور تمہیں کبھی موت تہمیں آئے گی اور تمہیں ایسی باد ضابت حاصل ہوگی جو کبھی کرور اور زائل نہ ہوگی ۔

پھروہ ان کو یقین دلانے کے لئے ان کے سامنے اللہ تعالیٰ کی قسمیں کھاکر کہنے لگا کہ میں تو متہارا خیر خواہ ہوں ۔ میں تم دونوں سے پہلے یہاں رہتاتھا اور اس جنت کے چید چید سے بوری

#### طرح واقف ہوں ۔ (ابن کشیر ۲۰۵/۲)

### خطاسرزد ہو نااور توبہ کر نا

مرین م فکر آنگه میا: پس اس نے ان دونوں کو کھینچ لیا ۔ پس اس نے ان دونوں کو ورغلایا ۔ تَدُلِیّہ ؟ ہے ماصنی ۔

فرور: دھوکے ہے۔ فریب ہے۔ جھوٹے وعدہ ہے۔

بُكُتُ : ﴿ وَهُ ظَاهِرِ مُولَى - بَدُوكَ عِما صَلَّى -

مواته ما: ان دونوں کی شرمگاہیں ۔ واحد سَوْءُ ۃ ۔

**طَبِفِقًا:** وہ دونوں کرنے گئے۔ان دونوں نے شروع کیا۔ طَفَقٌ وطُفُوُقٌ کے ماصلی۔

يُخْصِفُانِ: وه دونوں ٹائلتے ہیں۔ وه دونوں چپانے گئے۔ وه دونوں ڈھانینے لگے۔ خُصُفْ

سے مضارع ۔

تشریکے: جب شیطان کے ورغلانے پر حضرت آدم و حوّا سے خطا سرز دہو گئی اور انہوں نے

ممنوعہ درخت کا پھل حکیھ لیا تو وہ نافر مانی کی نخوست سے دوچار ہوگئے۔ ان کے بدن سے جنت کا لباس اتر گیا، ان کا چھپا ہوا جسم کھل گیا اور وہ دونوں ایک دوسرے کے سامنے بے پردہ ہوگئے۔ مچر بدحواسی کے عالم میں جنت کے اندر اِدھراُدھر بھاگئے گئے اور درختوں کے پتوں سے اپنے جسموں کو چھیانے گئے۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اے آدم! میں نے تو تمہیں جنت عطاکر دی تھی اور تمہارے لئے سوائے اس درخت کے جس سے منع کیاتھا، ہر چیزجائز کر دی تھی اور تمہیں بہآ دیا تھا کہ شیطان مہرا کھلاد شمن ہے، تم اس سے بچتے رہنا۔ پھرتم کیوں اس کی باتوں میں آگئے۔

حضرت آدم و خوا نے عرض کیا کہ اے ہمارے پروردگار! تیری عزت کی قسم! ہمارے تو وہم و مگان میں بھی یہ بات ہمیں آسکتی بھی کہ تیری قسم کھاکر بھی کوئی جھوٹ کچے گا۔ اے ہمارے پروردگار ہم قصور وار ہیں، ہم نے ابلیس کی بات مان کر اپنے او پر ظلم کیا اور اپنا ہی نقصان کیا۔ ہم تیری مغفرت و رحمت کے امید وار ہیں۔ اگر تو ہماری لغزش اور خطامعاف نہ کرے اور ہم پر اپنا لطف و مہر بانی نہ فرمائے تو بلاشبہ ہم خسارہ اور نقصان اٹھانے والوں میں سے ہو جائیں گے۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حلوی کا، ۱۸/ س، ابن کشیر ۲/۲۰۱)۔

# جنت سے اترنے کا حکم

الأرْضِ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمُتَاعُ إلى حِيْنِ وَ قَالَ فِيْهَا تَحْيَوُنَ وَفِيْهَا مُسْتَقَرُّ وَمُنْهَا تُحْيَوُنَ وَفِيْهَا تَحْيَوُنَ وَفِيْهَا لَهُ فِي اللّهُ فَيْمَا تَحْيَوُنَ وَفِيْهَا لَهُ فِي اللّهُ فَيْ فَي اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فَيْ اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فَيْ وَاللّهُ فِي اللّهُ فَيْ اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فَي اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فَي اللّهُ فَا لَا فَي فَا لَا اللّهُ فَاللّهُ فَا لَا اللّهُ فَا لَا اللّهُ فَا لَا اللّهُ فَا اللّهُ فَا لَا اللّهُ فَا لَا اللّهُ فَا لَا اللّهُ فَا لَا اللّهُ فَا اللّهُ فَاللّهُ فَا اللّهُ فَا لَا لَا اللّهُ فَاللّهُ فَا لَا لَا اللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَا لَا لَا اللّهُ فَاللّهُ فَالل

الله تعالیٰ نے فرمایا کہ تم نیچ اتر جاؤ، تم میں سے بعض بعض کے دشمن ہوں گے اور تہارے لئے زمین میں ٹھکانہ ہے اور ایک مقررہ وقت تک نفع اٹھانا ہے ۔ (اور ہے ۔ (اور) فرمایا کہ تہمیں وہیں زندگی بسر کرنی ہے اور وہیں مرنا ہے ۔ (اور قیامت کے دن) تم اس میں سے نکالے جاؤگے ۔

المبطول: تمسب الرو- بمولاً عامر-مستقر: تمبرايا بوا- تمبر في كامكه - إستقرار عاسم مفعول -

متاع ـ فائدہ - بویخی -مَتَاعُ: وقت ـ زمانه ـ مدت ـ

الله تعالیٰ نے فرمایا کہ اگر چہ میں نے بہماری خطاو لغزش کو معاف کر دیا اور تہماری توبه و معذرت قبول کرلی اور آئنده میری رحمتیں اور بر کتیں تم پر مبذول ہوں گی لیکن فی الحال تم جنت سے زمین پراتر واور ایک مقرر ہ مدت کے لئے یعنی مرنے تک تہبیں زمین پر تھہرنا ہے اور سامان د نیوی سے نفع اٹھانا ہے اور جنت میں واپسی کی تیاری کرنا ہے ۔ زمین پرتم میں سے بعض بعض کے دشمن ہوں گے۔ وہاں شیطان بھی ہو گا، لہذااس سے ہوشیار رہنااور اس کے دھو کہ میں نہ آنا ۔ مقررہ مدت ختم ہونے کے بعد پھر تمہیں ہماری ہی طرف آنا ہے ۔ پس تم اسی زمین میں زندگی بسر کرو گے اور اسی میں مرو گے ۔ بھر قیامت کے روز اسی میں سے زندہ کر کے نکالے جاؤ گے تم میں سے جو شخص اپنے باپ حضرت آدم علیہ السلام کے طریقہ پر حلا ہو گاوہ حساب و کتاب کے بعد جنت میں پہنچ جائے گاور نہ اس کاٹھکانا دورخ میں ہو گا۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند صلوى ١٩/٣) \_

٢٦ يُبْنِيُ أَدُمَ قُدُ أَنْزَ لَنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُتُوارِي سُوْاتِكُمْ وَرِيْشِاءً وَلِبَاسُ التَّقُوىٰ ذٰلِكَ خَيْرٌ وذلك مِنْ أينتِ اللهِ لَعَلَّهُمْ

اے بنی آدم! ہم نے تم ر ایسالباس نازل کیا ہے جو مہاری شرمگاہ بھی چھیاتا ہے اور موجب زینت بھی ہے اور پر ہمیز گاری کالباس سب سے بہتر ہے ۔ یہ الله تعالیٰ کی نشانیوں میں ہے ہے تاکہ لوگ غور کریں۔

> وه چھیاتا ہے۔ وہ ڈھانگتاہے۔ مُوَارُ اوَّ سے مضارع۔ يُوارِي:

تہماری شرمگامیں ۔ واحد سُوْءُۃؑ ۔ سُوْءُۃؑ ان اعضاء کو کما جاتا ہے جن کے کھلنے کو سُوْاتِكُمْ:

انسان فطرة ٌثِرااور قابل شرم تجھتاہے۔

لباس ۔ زینت ۔جمع اُر کیاش ۔ ریش اس لباس کو کہاجاتا ہے جو آدمی ، زینت اور ريُشاً: جمال کے لئے استعمال کرتا ہے۔

ربط: گزشتہ آیات میں حضرت آدم و حواعلیجماالسلام اور ان کو شیطانِ لعین کے ورغلانے اور
ان کو شجرِ ممنوعہ کے بارے میں شک و شبہ میں بسلا کرنے کے واقعہ کا بیان تھا۔ اس آیت میں اللہ
تعالیٰ نے بنی آدم کو اپناایک عظیم انعام یاد دلایا ہے جو اس نے لباس کی شکل میں ان پر فرمایا۔
فشمانِ مزول: بغویؒ نے لکھا ہے کہ جاہلیت کے زمانے میں لوگ ننگے ہو کر کعبہ کا طواف
شمانِ مزدن کے وقت اور عور تیں رات کے وقت طواف کرتی تھیں۔ ان کا کہناتھا کہ جن
کرتے تھے۔ مرددن کے وقت اور عور تیں رات کے وقت طواف کرتی تھیں۔ ان کا کہناتھا کہ جن
کپڑوں میں ہم نے گناہ کئے ہیں ان کو بہن کر ہم طواف مہیں کریں گے۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی۔
(مظہری ۳۸۳)

تعقری جب شیطانِ تعین کے درغلانے اور پھسلانے سے حضرت آدم و حوّا علیمما السلام نے شجرِ ممنوعہ کو حکیما تو ان کی ستر ہوشی ختم ہو گئی اور وہ پتوں سے اپنے ستر کو چھپانے گئے ۔ یہاں اللہ تعالیٰ نے صرف مسلمانوں ہی کو مہنیں بلکہ تمام بنی نوع انسان کو مخاطب کر کے فرما یا کہ تم میری اس مخطیم نعمت کی قدر کروجو میں نے لباس کی شکل میں تہمیں عطافر مائی ہے ۔ کیو نکہ لباس اور ستر ہوشی انسان کی فطری خواہش بھی ہے اور ضرورت بھی ۔ دنیا کی کوئی قوم و ملت اس سے بے نیاز مہنیں ۔ سب لوگ اس کے یابند اور حاجمتند ہیں ۔

اس آیت میں تین قسم کے لباسوں کاذ کرہے:

- (۱) وہ لباس جو اللہ تعالیٰ نے انسان کو قابلِ شرم اعضاء کو چھپانے کے لئے نازل کیا یعنی عطا فرمایا۔
- (۲) وہ لباس جو آدمی زیب و زینت کے لئے استعمال کرتا ہے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ سُترہ چھپانے کے لئے گو مختصر سالباس کافی ہو جاتا مگر اللہ تعالیٰ نے محض اپنے فضل اور مہر بانی سے تمیں زائد لباس اس لئے عطافر ما ذیا کہ اس کے ذریعہ تم بخمل اور زینت حاصل کر سکو اور اپنی پیست و حلیہ کو مناسب، شریفانہ اور شائستہ بناسکو اور موسمی اثر ات سے اپنے آپ کو بچاکر راحت پاسکو۔ حلیہ کو مناسب، شریفانہ اور شائستہ بناسکو اور موسمی اثر ات سے اپنے آپ کو بچاکر راحت پاسکو۔ (۳) تبیری قسم کا لباس تقویٰ کالباس ہے۔ جو سب لباسوں سے زیادہ بہتر ہے۔ تقویٰ کے لباس سے مراد عمل صالح ہے جیسا کہ ابن عباسؓ سے روایت ہے، یاخوف خدا ہے جیسا کہ عروہ بن زیرے مروی ہے۔ دیا ہے مروی ہے۔

یں جس طرح ظاہری لباس انسان کے لئے، ستر چھپانے، زینت و بخمل حاصل کرنے اور سردی و گرمی سے بچنے کا ذریعہ ہے اسی طرح تقویٰ و طہارت کا لباس انسان کے اخلاقی عیوب و کزور روں کے بردے اور دائی تکلیفوں سے نجات کا ذریعہ ہے ۔ اس لئے اس کو سب سے بہتر لباس کہا گیا ہے۔

ابن جریز نے حضرت عثمان رصی اللہ عنہ کی روایت سے نقل کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی جان ہے، جو شخص کوئی بھی عمل لوگوں کی نظروں سے چھپاکر کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس شخص کو اس عمل کی چادر اوڑھاکر اعلان کر دیتا ہے ۔ نیک عمل ہو تو نیکی کا (اعلان) اور براعمل ہو تو برائی کا (اعلان کر دیتا ہے) ۔ چادر اوڑھنے سے مرادیہ ہے کہ جس طرح بدن پر اوڑھی ہوئی چادر سب کا (اعلان کر دیتا ہے) ۔ چادر اوڑھنے سے مرادیہ ہے کہ جس طرح بدن پر اوڑھی ہوئی چادر سب کے سامنے ہوتی ہے، اسی طرح انسان کا عمل خواہ کتناہی پوشیدہ ہو اس کے اثرات اس کے چہرے اور بدن پر ظاہر کر دئے جاتے ہیں ۔

پس آدمی کالباس ایسا ہونا چاہیئے جو مذکورہ بالا تمام تقاضے بورے کرتا ہو۔ مثلاً یہ بوری طرح ستر بوشی اور زیب و زینت کے ساتھ ساتھ تقویٰ کے حصول کا ذریعہ بھی ہو۔ لباس ایسا باریک اور جیت نہ ہو کہ اس سے اعضائے جسم نظر آئیں، نہ اس میں فحزو تکبر کا انداز اور اسرافِ بچا ہو۔ مردوں کے لئے زنانہ لباس اور عور توں کے لئے مردانہ لباس بھی اللہ تعالیٰ کے نزدیک مغبوض و مکروہ ہے۔

آیت کے آخر میں فرمایا کہ انسان کو لباس کی یہ تینوں قسمیں عطافر مانا اللہ تعالیٰ کی نشانیوں میں ہے ہے تاکہ لوگ اس سے نصیحت حاصل کریں اور اس میں غور و فکر کریں ۔ میں سے ہے تاکہ لوگ اس سے نصیحت حاصل کریں اور اس میں غور و فکر کریں ۔ (معارف القرآن ۵۳۷،۵۳۳ / ۳،روح المعانی ۱۰۳، ۱۰۳ / ۱۰،۸ ابن کشیر۲۰۲۰)

## بنيآدم كوتنبسيه

الْجُنَّةِ يَنْزِعُ عَنْهُمَ الشَّيْطُنُ كَمَا آخُرَجَ ابُويْكُمُ مِنَ الْجُنَّةِ يَنْزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سُوْاتِهِمَا، إنّه كَرُونَهُمْ الْوَاتِهِمَا، إنّه كرابكُمْ هُوَ وَقَبِيْلُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ تَرَوْنَهُمْ وَإِنَّا جَعَلْنَا الشَّيْطِينَ اوْلِيَا عَلِيلَهُ مِنْ حَيْثُ لاَ تَرَوْنَهُمْ وَإِنَّا جَعَلْنَا الشَّيْطِينَ اوْلِيَا عَلِيلَةً مِنْ لاَيُؤُمِنُونَ ٥ الشَّيْطِينَ اوْلِيَا عَلِللَّذِينَ لاَيُؤُمِنُونَ ٥ الشَّيْطِينَ اوْلِيَا عَلِللَّذِينَ لاَيُؤُمِنَ وَاللهَ اللهَ عَهْ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ الله

سترد کھانے کے لئے ان کے کپڑے اتر واکر جنت سے نگلوادیاتھا۔ بے شک وہ اور اس کالشکر تہمیں اس جگہ سے د مکھتے ہیں جہاں سے تم ان کو نہمیں و مکھتے۔ بے شک ہم نے شیاطین کو ان لوگوں کا دوست بنا دیا ہے جو ایمان نہمیں لائے۔

يُفْتِنَنَّكُمْ: وه تم كو ضرور فتنه ميں وُالے گا۔ وه تم كو ضرور گراه كرے گا۔ فَتُنُّ و فُتُونُ کے مفارع۔

يُنْزِعُ: وه اتارتا ب وه كلينچا ب رَزْعُ ع مضارع -

سُوُ اَتِهِمَا: ان دونوں کی شرمگامیں ۔ واحد سُوْءَۃ ۔

کفتری کے تنہید فرمائی کہ تم اپنے تمام اعمال و افعال میں شیطان کے مگر و و فریب ہے بچتے رہو۔ کہیں ایسانہ ہو کہ جس طرح اس نے تمہارے ماں باپ حضرت آدم و حق اعلیمماالسلام کو ورغلا کر جنت سے نکلوادیا ای طرح وہ اپنے مگرو فریب سے تمہیں بھی کسی فتند اور مصیبت سے دوچار کردے۔ وہ تمہارا قدیم اور مکار دشمن ہے، تم اس سے دھو کہ مت کھانا، ہمیشہ اور ہم وقت اس سے بچتے رہنے اور شدید احتیاط کی ضرورت ہے، اس میں تمہاری بھلائی ہے۔ بلاشبہ شیطان اور اس کے ساتھی تو تمہیں د مکھتے ہیں مگر تم ان کو ہمیں دیکھ سکتے، اس لئے ان سے بچنے اور محتاط رہنے کی زیادہ ضرورت ہے۔ الیہ دشمن سے بچاؤ ایمان و تقویٰ ہی کے ذریعہ ممکن ہے۔ جو لوگ ایمان ہمیں رکھتے وہ شیطان کے ساتھی ہیں وہ باطل کی پیروی اور حق سے نفرت کرتے ہیں۔ الیے ہی لوگوں پر شیطان قابو پاتا ہے۔ جو لوگ مومن اور پر ہمیز گار ہیں وہ شیطان لعین کے مگرو فریب اور داؤ گھات سے محفوظ رہتے ہیں۔ (روح المعانی سے اللہ معلم میں اللہ کے اس سے میں اللہ کی سے میں۔

## باپ دادا كاطريقه

٢٥- وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةٌ قَالُوا وَجَدُنا عَلَيْهَا أَباعَنا وَاللّٰهُ اَمْرُنا بِعَاء قُلُوا فَعَلُوا فَالُوا وَجَدُنا عَلَيْهَا أَباعَنا وَاللّٰهُ اَمْرُنا فَاللّٰهِ مَالاً بِهَاء قُلُونَ عَلَى اللّٰهِ مَالاً تُعْلَمُونَ ٥
 تُعْلَمُونَ ٥

اور جب وہ کوئی بے حیائی (کا کام) کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے اپنے باپ دادا کو اس پر پایا اور اللہ تعالیٰ نے ہمیں اس کا حکم دیا ہے۔ آپ کہد دیجئے کہ اللہ تعالیٰ تو ہر گزیے حیائی کا حکم نہیں دیتا۔ کیاتم اللہ تعالیٰ کے ذمہ ایسی باتیں لگاتے ہوجو متہیں معلوم نہیں۔

آفشر آکی: عرب کے مشرکین نگے ہو کر کعبہ کاطواف کرتے تھے اور کہتے تھے کہ ہم جس حال میں پیدا ہوئے تھے اس حال میں طواف کریں گے اور جن کپڑوں کو پہن کر انھوں نے گناہ کئے ہیں وہ ان کپڑوں میں طواف مہیں کرسکتے ۔ عور تیں بھی عمو ما بر سنہ ہو کر رات کو طواف کرتی تھیں اور باتی تمام کپڑے پہننے کی بجائے چڑہ کا کوئی چیو ٹاسا ٹکڑا یا کوئی اور چیزا پنی شرمگاہ پر لگالیتی تھیں اور باتی تمام بدن بر سہنہ رہتا تھا ۔ طواف کے دوران وہ کہتی جاتی تھیں کہ آج جسم کا بعض حصہ یا بوراجسم کھلا برن بر سہنہ رہتا تھا ۔ طواف کے دوران وہ کہتی جاتی تھیں کہ آج جسم کا بعض حصہ یا بوراجسم کھلا میں یہ آیت نازل فرمائی اور فرمایا کہ یہ لوگ جب کوئی شرمناک کام کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے میں یہ آیت نازل فرمائی اور فرمایا کہ یہ لوگ جب کوئی شرمناک کام کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے اپنے آبا و اجداد کو اس طرح کرتے ہوئے د مکھا ہے اور اللہ تعالیٰ کاحکم بھی اسی طرح ہے ۔ اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان سے کہد دیجئے کہ اللہ تعالیٰ کسی کو فحش اور نازیبا کام کاحکم مہیں دیتا ۔ مضرین کے نزدیک یہاں فحش کام سے مراد نگے ہوکر طواف کرنا ہے ۔

پچر فرمایا کہ تم اللہ تعالیٰ کی طرف ایسی باتیں منسوب کرتے ہو جن کی صحت کا تنہیں کوئی علم نہیں ۔ بلاشبہ اللہ تعالیٰ بری باتوں کاحکم نہیں دیتا کیو نکہ ایساحکم اس کی حکمت اور شان کے خلاف ہے ۔ (ابن کثیر ۲۰۹،۲۰۸)

## اتباع شريعت کی تأکيد

٣٠،٢٩ قُلُ اَمْرَرَ بِينِ بِالقِسْطِ وَ اَقِيمُ وَاوَ جُوهَكُمْ عِنْدَكُلِّ مَسْجِدٍ
وَادْعُولُا مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ مُ كَمَا بَكَ اكْمُ تَعُودُونَ وَ وَادْعُولُا مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ مُ كَمَا بَكَ اكْمُ تَعُودُونَ وَ فَرِيْقاً مَذَى وَفَرِيْقاً حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلْلَةُ وَانْكُمُ النَّحُدُوا فَرَيْقاً مَدَى وَفَرِيْقاً حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلْلَةُ وَانْكُمُ النَّعُمُ النَّهُ وَيَحْسَبُونَ انْكُمُ مُكُفَّتَدُونَ اللَّهِ وَيَحْسَبُونَ انْكُمُ مُكُفَّتَدُونَ اللَّهِ وَيَحْسَبُونَ انْكُمُ مُكُفِّتَدُونَ

آپ کہہ دیجئے کہ میرے رب نے تو انصاف کرنے کا حکم دیا ہے اور یہ کہ ہمر سجدے کے وقت اپنامنہ سید صار کھو اور خاص اسی کے فرماں بر دار ہو کر اس کو پکارو ۔ جس طرح اللہ تعالیٰ نے تمہیں ابتدا، میں پیدا کیااسی طرح تم دو ہارہ پیدا کئے جاؤ گے ۔ ایک فریق کو (اللہ تعالیٰ نے) ہدایت دی اور ایک فریق پر گراہی مسلط ہو گئی کیونکہ انہوں نے اللہ کو چھوڑ کر شیاطین کو دوست بنالیا اور ان کا گمان ہے کہ وہ ہدایت بر ہیں ۔

قِسطِ: انصاف، اعتدال، برابری، جمع اُقْساً طُّ - یہاں قسط سے ایسا عمل مراد ہے جو افراط و تفریط سے خالی ہیں اس افراط و تفریط سے خالی ہیں اس لئے قسط کے مفہوم میں تمام عبادات و احکام شرعیہ داخل ہیں ۔

(روح المعاني ١٠٤٨) -

بُدُاكُمْ: اس نے تم كوشروع ميں پيدا كيا - بُدُ بُئے ماضى -تُعُوُدُونَ: تم لوثو كے - تم دو بارہ پيدا كئے جاؤ كے - عُوْدُ كے مضارع -

يَحْسَبُونَ : وه مكان كرتے بيں - وه خيال كرتے بيں - حُسْبان كے مضارع -

تشریکے: نگے ہو کر طواف کرنے کو اللہ تعالیٰ کا حکم قرار دینا، اللہ تعالیٰ پر صریح بہتان و افتراء ہے۔ اللہ تعالیٰ کسی کو فحش و نازیبا کام کا حکم نہیں دیتا ۔ وہ تو عدل و انصاف اور اپنی عبادت کا حکم دیتا ہے ۔ لہذاہر نماز کے وقت اپنا رخ سیرحار کھو اور اللہ کو اس طرح متوجہ ہو کر پکارو کہ عبادت خالص اسی کی ہو، اس کی عبادت میں کسی کی شرکت کا شائبہ بھی نہ ہو حتیٰ کہ وہ رِیاو منود سے بھی پاک ہواوریہ سمجھ لو کہ ایک دن تمہیں اپنے اعمال کاحساب دیناہوگا۔ جس طرح اللہ تعالیٰ نے تمہیں پہلی بار پیدا کیااسی طرح تمہیں قیامت کے روز دو بارہ پیدا کرنا اس کے لئے ذرامشکل نے تمہیں پاک میں بار پر س ہوگا۔

بھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی ہدایت عام تھی۔ کچھ لوگ اس پر بسیک کہتے ہوئے نبی آخر الزماں صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لے آئے اور ہدایت یافتہ ہوگئے، کچھ لوگ اس ہدایت سے منہ موڑ کر شیطانوں کی اتباع کرنے گئے، بت پر ستی اور بے حیائی کے کام کرنے گئے اور ستم بالائے ستم یہ کہ یہ لوگ اپنی اس گراہی کو ہدایت خیال کرنے گئے۔ قیامت کے روز ان کو معلوم ہو جائے گا کہ دنیا میں کون حق پر تھااور کون باطل پر۔ (معارف القرآن ۴۰،۵۳۰ / ۳، روح المعانی ۱۰،۵۴۰ ۸)

### نمازمیں سترپوشی

اے بنی آدم! ہر نماز کے وقت اپنے آپ کو آراستہ کر لیا کرو اور کھاؤ پیو اور اسراف نہ کرو کیونکہ اللہ تعالیٰ اسراف کرنے والوں کوپسند نہیں کرتا۔

فشمانِ نزول: مسلمؒ نے حضرت ابن عباسٌ کا قول نقل کیا ہے کہ اسلام سے پہلے عور تیں برمنہ ہو کر بست اللہ کاطواف کرتی تھیں اور طواف کے دوران ایک ہاتھ شرمگاہ پر رکھ کر کہتی تھیں کہ آج یہ سب کچھ کھل جائے یا کچھ حصہ کھل جائے ۔ اس کو کسی کے تصرف میں نہیں دے سکتی ۔اس پریہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۲۸۷ سے روح المعانی ۱۰۹/۸)

تعشری : زمانہ ، جاہلیت کے عرب ننگے ہو کر بہت اللہ کاطواف کرنے کو صحیح عبادت اور بہت اللہ کا احترام سمجھتے تھے ۔ اس طرح ان میں ایک جاہلانہ رسم یہ بھی تھی کہ وہ جج کے ایام میں صرف اتنا کھاتے بیتے تھے کہ سانس جلتا رہے ۔ خاص طور پر گھی، دودھ اور پاکیزہ غذاؤں سے بالکل اجتناب کرتے تھے ۔ اس آیت میں بہت اللہ کی تعظیم کے نام پر ننگے ہو کر طواف کرنے کی ممانعت کی گئی ہے اور اس بات کی تاکید کی گئی ہے کہ تم طواف اور ہر نماز کے وقت اپنے کپڑے بہن لیا کرو جمہور صحابہ و تابعین اور انکہ مجہدین نے یہاں کئی احکام نکالے میں ۔

ا۔ جس طرح ننگے ہو کر طواف کر نامنع ہے اسی طرح ننگے نماز پڑھنا بھی حرام اور باطل ہے۔ ترمذیؒ کی ایک حدیث میں ہے کہ کسی بالغ عورت کی نماز دوپٹے کے بغیر جائز نہیں ۔

۲ ۔ اس آیت میں لباس کو لفظ زینت ہے تعبیر کر کے اس طرف اشارہ کر دیا گیا کہ نماز میں افضل و اولیٰ یہ ہے کہ صرف ستر ہوشی پر کفایت نہ کی جائے بلکہ اپنی و سعت کے مطابق اچھا لباس پہنا جائے ۔

حضرت حسن رصی اللہ عنہ نماز کے وقت اپناسب سے اچھالباس پہینتے تھے اور فرماتے تھے کہ اللہ تعالیٰ جمیل ہے اور جمال کو پسند فرما تا ہے ۔ اس لئے میں اپنے رب کے لئے زینت و جمال اختیار کر تاہوں ۔

۳ - قرآن کریم نے نماز و طواف کی حالت میں ستر کا چھپانا فرض قرار دیا ہے، مگر اس کی حد کا

تعین نہیں کیا یعنی یہ نہیں بہآیا کہ جسم کا کون سا اور کتنا حصہ ستر میں داخل ہے۔ یہ تفصیل احادیث میں مذکور ہے۔آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ مرد کاستروناف سے لے کر گھٹنوں تک اور عورت کاستروسرف چہرہ و ونوں ہتھیلیاں اور قدم چھوڑ کر سارا بدن ہے۔ پس جس عورت کاسر، گردن یا بازو یا پنڈلی کھلی ہوئی ہو تو ایسے لباس میں رہنا اس کے لئے جائز نہیں اور نہ ایسے لباس میں اس کی نماز ہوگی۔ ایک حدیث میں ہے کہ جس مکان میں عورت نگے سرہو وہاں نیکی کے فرشتے نہیں آئے۔

عورت کا چہرہ ، ہتھیلیاں اور قدم جو ستر ہے منٹنیٰ قرار دیئے گئے ہیں اس کے معنی یہ ہیں کہ اگر نماز میں اس کے یہ اعضاء کھلے ہوئے ہوں تو نماز میں کوئی خلل نہیں آئے گا۔ اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ وہ شرعی عذر کے بغیر چہرہ کھول کر غیر محرموں کے سامنے بھراکرے۔

ای طرح مرد کانگے سرنماز پڑھنا یامونڈھے یا کہنیاں کھول کرنماز پڑھنا مکروہ ہے۔ایسے لباس میں بھی نماز پڑھنا مکروہ ہے جس کو پہن کرآد می اپنے دوستوں اور عام لوگوں کے سامنے جانا قابل شرم وعار مجھے۔

 ۳ - شرعی اعتبار سے انسان پر کھانا پینافرض ولازم ہے ۔ اگر قدرت کے باوجود کوئی شخص کھانا پینا چھوڑ دے یہاں تک کہ مرجائے یا اتنا کمزور ہوجائے کہ واجبات بھی ادانہ کر سکے تو ایسا شخص عنداللہ مجرم و گنبگار ہوگا۔

۵ - اس آیت کی رو سے کھانے پینے کی اجازت ہی نہیں بلکہ حکم ہے مگر اس کے ساتھ ہی اسراف کی ممانعت ہے ۔

اسراف کے معنی ہیں حد سے تجاوز کر نااور جد سے تجاوز کرنے کی گئی صور تیں ہیں۔ ا۔ حلال سے تجاوز کر کے حرام تک پہنچ جائے اور حرام چیزوں کو کھانے پینے گئے۔

۲۔ دوسرے یہ کہ اللہ کی حلال کی ہوئی چیزوں کو کسی شرعی وجہ کے بغیر حرام سمجھ کر چھوڑ دے جس طرح حرام چیزوں کا استعمال جرم و گناہ ہے اسی طرح حلال چیزوں کو حرام سمجھنا بھی سخت گناہ

سے نیا بھی اسراف ہے۔

۳ - سروقت کھانے پینے کی فکر میں رہنا بھی اسراف ہے۔

(معارف القرآن ٣١،٥٣٢ مروح المعاني ١٠٩، ١١٠)

### لباس پہننے کی تاکید

٣٢- قُلُ مَنُ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي اَخُرَجَ لِعِبَادِ لا وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّرُ قِ الطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّرُ قِ الْكَالِمَةُ يَّوُمُ الْكَالِمَةُ يَّوُمُ الْكِلْوِ الْكَالْفَ الْكَالِمَةُ يَّوُمُ الْكِلْوِ الْكَالْفَ الْكَالِمَةُ يَوُمُ الْمُلْوِلِ اللهِ الْمُؤْنَ ٥ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

(اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) آپ (ان ہے) بو چھیئے کہ جو زینت اور پاک روزی اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لئے پیدا کی ہے اس کو کس نے حرام کیا ہے ؟ آپ کہہ دیجئے کہ دنیا کی زندگی میں یہ چیزیں مومنوں ہی کے لئے (پیدا کی گئی) ہیں (اگرچہ کافر بھی ان کے ساتھ شریک ہیں) اور آخرت میں تو خاص مسلمانوں ہی کو دی جائیں گی ۔ مجھدار لوگوں کے لئے ہم اس طرح صاف صاف آیتیں بیان کرتے ہیں ۔

تنشرت : اس آیت میں ان لوگوں کو تنبیہ کی گئی ہے جو عبادات میں غلو اور اپنی طرف سے تنگیاں پیدا کرتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ کی حلال کی ہوئی چیزوں کو اپنے او پر حرام قرار دینے کو عبادت تحکیاں پیدا کرتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ کی حلال کی ہوئی چیزوں کو اپنے او پر حرام قرار دینے کو عبادت تحجیحے ہیں ۔ جیسے مشر کین مکہ حج کے دنوں میں طواف کے وقت لباس پہنناجائز نہیں تحجیجے تھے اور جو غذائیں اللہ تعالیٰ نے حلال کی ہیں ان سے بر ہمیز کو عبادت جانتے تھے ۔

کسی چیز کو حلال یا حرام مخم را نے کا حق صرف اس ذات کو ہے جس نے اس کو پیدا کیا ہے کسی اور کو اس میں مداخلت کا حق مہیں ۔ اگر کوئی الله تعالیٰ کی حلال کی ہوئی عمدہ بوشاک اور لذیذ خوراک کو حرام سمجھے اور وسعت کے باو جود پھٹیچر حال میں رہے تو یہ نہ تو اسلام کی تعلیم ہے اور نہ اسلام میں پسندیدہ چیز ہے بلکہ یہ تو الله تعالیٰ کی نعمتوں کی ناشکری اور قابل عمآب و عذاب ہے ۔ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ جب الله تعالیٰ کسی بندے کو اپنی نعمت و وسعت عطافر ما دے تو الله تعالیٰ اس بات کو پسند فرماتا ہے کہ اس نعمت کا اثر اس کے لباس وغیرہ سے ظاہر ہو، اس لئے کہ اظہار نعمت بھی شکر ہے ۔ اسکے بالمقابل و سعت ہوتے ہوئے چھٹے پرانے یامیلے کچیلے کپڑے استعمال کرناناشکری ہے اللہ ریاو منو د اور فخرو خرور سے بچناضروری ہے ۔ یامیلے کچیلے کپڑے استعمال کرناناشکری ہے اللہ ریاو منو د اور فخرو خرور سے بچناضروری ہے ۔ یامیلے کے لئے پیدا کی جمام نعمتیں ، نفیس و عمدہ لباس ، پاکیزہ اور لذیذ غذا کیں ، الله تعالیٰ کی عبادت کے لئے پیدا کی جین کی عبادت کے لئے

جسمانی طاقت و توانائی حاصل کریں اور اللہ کاشکر اداکریں۔ دوسرے لوگ تو انہی کے طفیل میں کھاتے پہنتے ہیں۔ یہ دنیا دار العمل ہے ، دار الجزانہ ہیں، اس لئے دنیا کی نعمتوں میں کھرے کھوٹے اور اچھے برے کا امتیاز مہیں کیا جاسکتا بلکہ رخمن دنیا کی نعمتوں کا یہ دستر خوان دنیا میں سب کے لئے عام ہے۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ نے اپنی حکمت و مصلحت سے دنیاوی زندگی میں مومنوں کے ساتھ کافروں کو بھی نعمتوں میں شریک کر دیا تاکہ جمت بوری ہوجائے۔ آخرت میں ساری نعمتیں اور راحتیں صرف اللہ تعالیٰ کے فرماں بردار بندوں کے لئے مخصوص ہوں گی کیونکہ جنت اور جنت کی نعمتیں کافروں یہ حرام ہیں۔

بعض مفسرین نے آیت کے یہ معنی بیان کئے ہیں کہ دنیامیں ساری نعمتوں اور راحتوں کے سابھ محنت و مشقت، بچر زوال کا خطرہ اور طرح طرح کے رنج و غم لگے ہوئے ہیں۔ خالص نعمت اور خالص راحت کا یہاں وجود مہیں۔ اللبۃ قیامت کے روز جس کو یہ نعمتیں ملیں گی وہ خالص ہو کر ملیں گی، نہ ان کے سابھ کوئی محنت و مشقت ہوگی، نہ ان کے زوال یا نقصان کا کوئی خطرہ ہوگا اور نہ ان کے بعد کوئی رنج و مصیبت۔

پیر فرمایا کہ ہم اپنی قدرتِ کاملہ کی نشانیاں مجھدار لوگوں کے لئے اسی طرح صاف صاف بیان کرتے ہیں جس طرح ہم نے حرام کو حلال سے جدا کر دیا تاکہ ہر عالم و جاہل سمجھ لے اور جو لوگ جہالتوں اور حماقتوں میں مبتلا ہیں ان کے لئے بتانا یانہ بتانا سامہ برابر ہے۔ (معارف القرآن ۵۲،۵۳۹)

# حرام چیزوں کی تفصیل

ا **لفَوَاحِشُ:** فحش کام، بے حیائی کے کام، کھلے گناہ، واحد فَاحِشَۃٌ ۔ فواحش وہ باتیں ہیں جن میں برائی بہت زیادہ ہے ۔

الْبَغْيَ : بغاوت، سركشى، استحقاق كے بغير لوگوں كامال لينا ـ

حضرت انس کہتے ہیں کہ اِٹم کے معنی معصیت اور کُفِی کے معنی استحقاق کے بغیر لوگوں کا مال یا ناحق عزت چھیننے میں زیادتی کرنا ہے۔ مجابد کہتے ہیں کہ باغی وہ ہے جو خود اپنے نفس پر بغاوت کرے ۔ حاصل یہ کہ اثم وہ خطائیں ہیں جو فاعل کی اپنی ذات سے متعلق ہیں اور بغی وہ تعدی اور حد سے بڑھنا ہے جو لوگوں تک متجاوز ہوجائے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان دونوں چیزوں کو حرام فرمایا۔

تعظر کے: اس آیت میں یہ برآیا گیا ہے کہ جن چیزوں کو تم نے لینے طور پر حرام محمرالیا ہے وہ تو حرام منہیں المت ہے حیائی کے تمام کام خواہ وہ ظاہر ہوں، جیسے نگے ہو کہ طواف کرنا، یا چینے ہوئے ہوں جیسے بدکاری، گناہ کے کام بشمول شراب و جوا، کسی پر ناحق ظلم کرنا، بلا دلیل کسی کو اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک محمرانا اور جس بات کی تمہمارے پاس کوئی سندنہ ہواس کو اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کرنا یہ سب حرام ہیں۔ مطلب یہ ہے کہ جو چیزیں واقعنا حلال ہیں ان کو تو تم نے حرام مجھ منسوب کرنا یہ سب حرام ہیں ان کو تم حلال سمجھے ہو۔ یہ نری جہالت ہے۔ (ابن کشررا ۲/۱۱)

## مشركين كاانجام بد

٣٣ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ اَجَلُ ٤ فَاإِذَا جَاءَا جَلَهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُ وُنَ سَاعَةٌ وَلِكُلِّ أُمَّةً وَكُونُ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَأْخِرُ وُنَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَأْخِرُ وُنَ سَاعَةً

اور ہر قوم کے لئے ایک وقت مقرر ہے۔ پھر جب ان کامقررہ وقت آجائے گا تو اس وقت نہ ایک گھڑی تاخیر کر سکیں گے اور نہ ایک گھڑی آگے بڑھ سکیں

بَحُلُ: مقرره وقت موت مبلت جمع اجُالُ

سَاعَةً: گَرِي، وقت ـ قيامت ـ

يَشْتَقُدِهُونَ : وه سبقت كرتے بيں - وه پيشقدى كرتے بيں - إستِقدامٌ سے مضارع -

تشری : یباں یہ بتایا گیا ہے کہ و نیامیں اللہ تعالیٰ کے نافر مان اور مجرم ہر طرح کی سرکشی اور ظلم و تعدی کے باوجود اللہ تعالیٰ کی نعمتوں میں پل رہے ہیں ۔ بظاہران پر کوئی عذاب اور تکلیف و تنگی نظر نہیں آتی ۔ یہ محض اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ان کے لئے مہلت اور ڈھیل ہے تاکہ وہ اپنی حرکتوں ہے باز آجائیں ۔ اللہ تعالیٰ کے علم میں اس مہلت و ڈھیل کا ایک وقت مقرر ہے ۔ جب وہ مقررہ وقت آبہنچتا ہے تو وہ ایک لمحہ کے لئے بھی آگے پیچے نہیں ہو تا خواہ وہ اس وقت مہلت کے طالب ہوں یا اس مقررہ وقت ہے جہلے نزول عذاب کے خواستگار ہوں ۔ نیز اس وقت کوئی تو یہ اور معذرت قبول نہیں ہوتی بلکہ ان کو عذاب میں پکڑ لیاجاتا ہے ۔ کبھی تو د نیامیں بی عذاب دے دے والیے لوگ مرتے ہی عذاب نہ دے تو الیے لوگ مرتے ہی عذاب نہ دے تو الیے لوگ مرتے ہی عذاب نہ در اگل اللہ تعالیٰ کسی مصلحت کے تحت ان کو د نیامیں عذاب نہ دے تو الیے لوگ مرتے ہی عذاب میں داخل ہو جاتے ہیں ۔

### ايل دوزخ

٣٩،٣٥- لَبُنِيُ أَدُمُ المَّايُأْتِينَكُمُ رُسُلُ مِّنُكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيُكُمُ الْتِي فَمَنِ التَّفَى وَاصلَحَ فَلا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلاَ مُمْ يَحْزَنُونَ ٥ وَاتَّذِيْنَ كَذَّبُواْ بِالْتِنَا وَاسْتَكْبُرُ وَاعَنْهَا اُولَئِكَ اَصُحٰبُ واتَّذِيْنَ كَذَّبُواْ بِالْتِنَا وَاسْتَكْبُرُ وَاعَنْهَا اُولَئِكَ اَصُحٰبُ النَّارِ عَمُمْ فِيهُ هَا خَلِدُونَ ٥

اے بنی آدم! اگر بہارے پاس بہیں میں ہے رسول آئیں اور وہ بہیں میری آیتیں سنائیں تو اس وقت جو پر ہمیز گاری اختیار کرے گااور اپنی اصلاح کرلے گا تو اس پر نہ کچھ خوف ہو گا اور نہ وہ ممگین ہوں گے اور جہوں نے ہماری آیتوں کو بھٹلایا اور ان سے تکبر کیا تو وہی اہل دوز خ بیں اور وہ اس میں ہمیشہ ربیں گے۔

اگر۔یا۔یہ اُٹ اور ماے مرکب ہے۔

كَيْقُصُونُ: وه بيان كرتے بيں - وه سناتے بيں -

الحليد ون : مميشه رہنے والے ۔ سدار ہنے والے ۔ تُحلُودُ وَ اسم فاعل ۔

تشریک : بنی آدم کو مخاطب کرے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے محض لینے فضل و مہربانی سے

تہماری ہدایت و رہنمائی کے لئے کتابیں اور تہماری ہی جنس سے رسول بھیج ۔ جو لوگ اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرنے اور انبیاء کی تکذیب ہے بچتے رہیں گے، اپنے اعمال کی اصلاح کرتے رہیں گے اور اللہ کے حکم کے مطابق خاص اس کی خوشنو دی کے لئے کام کرتے رہیں گے تو قیامت کے روز جب دوسرے لوگ دوزخ اور عذاب کے خوف میں بعثلا ہوں گے اور اپنی گزشته زندگی تباہ و ہر باد کرنے پر مغموم ہوں گے، اس وقت یہ لوگ امن و سکون میں ہوں گے اور ان کو کوئی غم اور خوف ند ہوگا ۔ جن لوگوں نے ہماری کتابوں اور رسولوں کے آنے کے باوجود ہمارے رسولوں اور مراوں اور ہمارے اور ان کو قبول کرنے سے تکم کیاتو الیے ہی لوگ دوزخی ہیں ۔ وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے اور کبھی عذاب سے نہ نکل سکیں گے ۔ (مظہری ۱۳۹۵ میر)

### كفر كاا قرار

٣٠ فَمَنُ اَظُلَمُ مِثَنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً اوْكَذَّبَ بِالْتِهِ ، وَاللهِ كَذِباً اوْكَذَّبَ بِالْتِهِ ، وَالْمُونَ اللهِ كَذِباً اوْكَذَّبُ بِالْتِهِ ، وَالْمُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

پھراس سے بڑھ کرظام کون ہوگا جواللہ تعالیٰ پر جھوٹ باندھے یااس کی آیتوں کو جھٹلائے ۔ ان لوگوں کے نصیب میں جو کچھ لکھا ہوا ہے وہ ان کو چہنے جائے گا یہاں تک کہ جب ان کے پاس ہمارے بھیج ہوئے فرشتے ان کی روح قبض کرنے کے لئے آئیں گے تو وہ (فرشتے) ہمیں گے کہ کہاں ہیں وہ جن کو تم اللہ کو چھوڑ کر پکارتے تھے ۔ وہ کمیں گے کہ وہ سب ہم سے غائب ہوگئے اور وہ لینے او یواس بات کی گوائی دیں گے کہ جہشک ہم کافرتھے ۔

وہ ان کو لے گا۔ وہ ان کو بہنچ گا۔ نیل سے مضارع۔

نُصِيْعِهُمْ: ان كاحمد -ان كي قسمت

كَتُوفُونُهُمْ: وه ان كووفات ديں كے ۔وه ان كومار ديں كے ۔ تُوكُنِيُ كے مضارع۔

تعشری اس سے بڑھ کر ظالم کون ہو گاجو اللہ تعالیٰ پر افتراء باندھے یا اس کی آیتوں اور معجزات کو بھٹلائے، اس کے لئے شریک اور بیوی قرار دے۔ برسنہ طواف کو صروری کم اور اسے اللے احکام کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کرے۔ السے لوگوں کو دنیامیں وہ سب کچھ مل جائے گاجو ان کے نصیب میں ہے۔ پھر جب ان کے پاس اللہ تعالیٰ کے بھیج ہوئے فرشتے آئیں گے اور ان کی جانیں قبض کر کے ان کو دور خ کی طرف لے جائیں گے تو وہ فرشتے ان لوگوں سے ان کے معبود وں اور بتوں کے بارے میں بو چھیں گے کہ اب وہ کہاں گئے جن کو تم اللہ کا شریک محبراتے تھے۔ جن کی بتوں کے بارے میں بو چھیں گے کہ اب وہ کہاں گئے جن کو تم اللہ کا شریک محبراتے تھے۔ جن کی بحرات کرتے تھے اور جن سے دعائیں ملگتے تھے۔ اب تم انہی کو بلاؤ تاکہ وہ تہیں دور خ سے چھڑائیں ۔ وہ لوگ جواب میں کہیں گے کہ وہ سب تو غائب ہو گئے۔ ہمیں اب ان کی طرف سے کسی خیر کی امید نہیں ۔ بچروہ مجبور ہو کر اپنے کافر ہونے کا اقرار کرنے لگیں گے۔

# مکذبین و متکبرین کی سزا

وَى النَّارِ وَكُلُوا فِي الْمَ عَذَخَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ فِي النَّارِ وَكُلَّما دُخَلَتْ أُمَّة لَّقَنَتُ اُخُتَها وَحَتَى إِذَا الْتَارِ وَكُلَّما دُخَلَتْ الْمَةُ لَقَنَتُ اُخُتَها وَحَتَى إِذَا الْتَارِ مُ وَالنَّارِ مُ قَالَ لِكُلِّ ضِعُفَ اللَّهَ النَّارِ مُ قَالَ لِكُلِّ ضِعُفَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَه

اللہ تعالیٰ فرمائے گاکہ جنوں اور انسانوں میں سے جو امتیں پہلے گر چکی ہیں، تم بھی ان کے ساتھ مل کردورخ میں جاؤ۔جب کوئی امت (دورخ میں) داخل ہو گی تو اپنے جیسی دوسری امت پر لعنت کرے گی یہاں تک کہ جب سب اس میں گر چکیں گئے تو چھلے لوگ وہلے لوگوں کے بارے میں کہیں گے کہ اے ہمارے پرورگار انہی لوگوں نے ہمیں گراہ کیا تھا، سو ان کو دورخ میں دو گنا

عذاب دے ۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ ہرایک کے لئے دو گنا ہے، لیکن تم نہیں جانتے اور پہلے لوگ پچھلے لوگوں ہے کہیں گے کہ اب نتہیں ہم پر کوئی فضیلت نہیں رہی سوتم بھی اپنے کئے کے سبب عذاب کامزہ حکیھو۔

راد ارکوا: وه گریں گے ۔ وہ ملیں گے ۔ وہ جمع ہوں گے ۔ تَدُارُکُ سے ماضی ۔

ضِعْفاً: دو گنا۔ دو چند۔ جمع أَضْعَافَ ۔

فَذُوْقُوا: پن تم حکیمو ۔ زُوُنَّ سے امر۔

آفشر سکے: جو لوگ دنیا میں اللہ تعالیٰ پر افتراء باند صفتے تھے، قیامت کے روز اللہ تعالیٰ ان سے فرمائے گاکہ تم دوزخ میں داخل ہو کراپنے جیسے ان گروہوں میں شامل ہو جاؤجو تم سے پہلے گزرے ہیں خواہ وہ جنات میں سے ہوں یاانسانوں میں سے ۔ پھر جب بھی کوئی گروہ دوزخ میں داخل ہو گا تو وہ لینے جیسی دو سری جماعت کو لعنت و ملامت کرنے گئے گاجو انہی کی طرح گراہ ہوگی اور جن کی پیروی کی وجہ سے یہ گروہ گراہ ہوا، یہاں تک کہ جب سب لوگ دوزخ میں جمع ہوجائیں گے تو بعد میں داخل ہونے والے اللہ تعالیٰ سے ان لوگوں کی شکایت کریں گے جو ان سے پہلے دوزخ میں داخل ہوئے والے اللہ تعالیٰ سے ان لوگوں کی شکایت کریں گے جو ان سے پہلے دوزخ میں داخل ہوئے اور کہیں گے کہ اے ہمارے پروردگار انہی لوگوں نے ہمیں گراہ کیا تھا، اس لئے ان کو دوزخ میں دو گناعذاب دے ۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گاکہ صرف انہی کو نہیں بلکہ تم میں سے ہرایک کو دو گناعذاب ہوگا، لیکن تنہیں ابھی اس کا علم نہیں ۔

اللہ تعالیٰ کے جواب کے بعد پہلی جماعت بعد والی جماعت سے کھے گی کہ اللہ تعالیٰ کے فیصلے کے بعد اب تہیں ہم پر کوئی فضیلت و فوقیت نہیں رہی ۔ہم بھی دو چند عذاب میں بسلاہیں اور تم بھی دو چند عذاب میں بسلاہو گئے ۔ لہذا تم اور تم بھی دو چند عذاب میں بسلاہو گئے ۔ لہن گرای اور کفر میں ہم دونوں برابر ہو گئے ۔ لہذا تم بھی لینے کفر کے بدلے ہماری طرح عذاب کا خرہ حکیمو ۔

(ابن کثیر ۲۱۲/۲، روح المعانی ۱۱۱، ۱۱۱/۸)

## منکرین کی جنت سے محرومی

٣١،٣٠ إِنَّ الَّذِيْنَ كُذَّبُوا بِالْتِنِا وَاسْتَكْبُرُ وَا عَنْهَا لاَ تُفَتَّحُ لَهُمْ

اَبُوَابُ السَّمَاءِ وَلاَيَدُ خُلُوْنَ الْجَنَّةُ حَتَى يُلِجَ الْجَمَلُ فِي الْبُوابُ السَّمَاءِ وَلاَيَدُ خُلُوْنَ الْجَنَّةُ حَتَى يُلِجَ الْجَمَلُ فِي الْمُحْرِمِيْنَ وَ لَهُمْ مِنْ الْجَيَاطِ، وَكُذَٰ لِكَ نَجْزِى الْمُجْرِمِيْنَ وَ لَهُمْ مِنْ جَهَنَّمَ مِهَادُ وَمُنْ فُوقِهِمْ غَوَاشٍ ، وَكُذَٰ لِكَ نَجْزِى الشَّلِمِيْنَ وَ الشَّلِمِيْنَ وَاللَّهُ مَنْ فُوقِهِمْ غَوَاشٍ ، وَكُذَٰ لِكَ نَجْزِى الشَّلِمِيْنَ وَ الشَّلِمِيْنَ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللللْمُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْهُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْم

بیشک جن لوگوں نے ہماری آیتوں کو جھٹلا یااور ان سے تکبر کیا تو ان کے لئے نہ تو آسمانوں کے دروازے کھولے جائیں گے اور نہ وہ جنت میں داخل ہوں گے ۔ یہاں تک کہ او نٹ سوئی کے ناکے میں داخل ہو جائے اور ہم مجرموں کو ایسی ہی سزادیتے ہیں ۔ ان کے لئے دو زخ ہی کا پچھو ناہو گااور ان کے او پراس کا اور حناہو گااور ہم ظالموں کو ایسی ہی سزادیتے ہیں ۔

يكلِج : وه داخل موتاب \_ وه كلساب \_ وُلُورُجُ سے مضارع \_

الْهُجُمُلُ : اونث، جمع بِمَالَةٌ و بَمَالٌ -

سُمِّ : ناكه - سوراخ - زمردينا - ، جمع يتمامٌ ومُموَّمٌ -

الخِيَاطِ: وَفَي - جَع خُيْط -

غُواشٍ : برطرف سے ڈھالک لینے والی (آگ) ۔ پردے ۔ سائبان ۔ واحد غَاشِئة ۔

مِهَادٌ: گُهُانا ـ فرش ـ نِهُمُونا ـ

تعشر تی جو لوگ اللہ تعالیٰ کی آیتوں کو جھٹلاتے ہیں اور ان سے روگردانی کرتے ہیں تو ان کے لئے آسمانوں کے دروازے نہیں کھولے جائیں گے۔اس طرح نہ تو ان کی زندگی میں ان کے اعمال و افعال اللہ تعالیٰ کے ہاں محفوظ ہوں گے اور نہ مرنے کے بعد ان کی روحیں آسمان پر چڑھ سکیں گی کیو نکہ ان کے اعمال گندے اور روحیں نجس ہیں اور اللہ تعالیٰ کی طرف تو اعمالِ صالحہ اور یاک روحیں بی چڑھتی ہیں۔

حضرت عبداللہ بن عباس اور دوسرے صحابہ کرام ہے اس آیت کی تفسیر میں آیا ہے کہ منگرین و کفار کی ارواح کے لئے آسمان کے دروازے نہیں کھولے جائیں گے۔ کیونکہ ان کی روحیں گندی ہوں گی، اس لئے ان کو او پر نہیں چڑھا یا جائے گا، بلکہ ان کی روحیں وہیں ہے نیچے مجینین میں پھینک دی جائیں گی۔

يه لوگ اس وقت تك جنت مين داخل منهين موسكتے جب تك كه او نث جيساعظيم الحبثه

جانور سوئی کے سوراخ میں داخل نہ ہو جائے۔ مطلب یہ ہے کہ جس طرح سوئی کے ناکہ میں او نٹ کا داخل ہو نا عاد تا محال ہے اس طرح ان کا جنت میں جانا محال ہے۔ پس یہ لوگ دائمی طور پر عذاب جہنم میں رہیں گے اور ان کا اور صنا پھو ناسب جہنم کا ہوگا۔ ظالموں کی یہی سزا ہے۔ عذاب جہنم میں رہیں گے اور ان کا اور صنا پھو ناسب جہنم کا ہوگا۔ ظالموں کی یہی سزا ہے۔ (مظہری کہ ۳ / ۳۹ روح المحانی ۱۱۹،۱۱۸)

### اہلِ جنت

٣٣،٣٢ وَالَّذِيْنَ امْنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَا نُكَلِّفُ نَفُساً إِلاَّ وَسُعَهَا ذَا وَلَئِكَ اَصْحُبُ الْجَنَّةِ وَهُمْ فِيْهَا خُلِدُوْنَ ٥ وَنُزَعْنَا مَافِئُ صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِرَّتُحْرِئُ مِنْ تَحْتِهِمُ الْاَنْهُرُهِ وَالْمَانِي مُنْ الْحَدِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْاَنْهُرُهُ وَالْمَانُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

اور جو لوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک عمل کئے اور ہم کسی پر اس کی طاقت سے زیادہ بوجھ نہیں ڈالتے تو وہی لوگ اہل جنت ہیں جو اس میں ہمیشہ رہیں گے اور ہم ان کے دلوں کی رنجشوں کو بھی دور کر دیں گے ۔ ان کے نیچ ہنریں بہتی ہوں گی اور وہ کمیں گے کہ اس اللہ کا شکر ہے جس نے ہمیں یہاں تک پہنچا یا اور ہم کبھی ہدایت نہیں پاسکتے تھے اگر اللہ ہماری رہمنائی نہ کرتا ۔ بیشک ہمارے رب کے رسول ہمارے پاس حق لے کرآئے اور (وہاں) ان کو بیشک ہمارے رب کے رسول ہمارے پاس حق لے کرآئے اور (وہاں) ان کو بیش کے ہماری کر کہا جائے گاکہ تم لینے اعمال کی بدولت اس جنت کے وارث ہوگئے۔

فَكُلِّفُ: بم تكلف دية بين - بم ذمه دار بناتے بين - تَكِلُفُ ع مضارع -

فَزَ عُنَا: ہم نے باہر ثکالا - نَزْعُ سے ماصی -

كىنە - برائى - رنجش -

مُرُودًا: ان كو پكار اجائے كا - نِدَاءً ہے ماصنی مجهول بمعنی مستقبل -

تنشری : کفارے حال کے بعد یہاں مومنوں کے حال کا بیان ہے ۔ پہلی آیت میں یہ بتایا گیا

ہے کہ جنت میں داخلے کے لئے ایمان و اعمال کو جو شرط کہا گیا ہے، وہ کوئی بہت مشکل کام نہیں جو انسان نہ کرسکے، بلکہ اللہ تعالیٰ نے احکام شریعت کو لوگوں کے لئے نہایت آسان کر دیا ہے یہاں تک کہ بیماری، کمزوری، سفر اور دوسری انسانی ضرور توں اور حالتوں کا لحاظ کرتے ہوئے احکام شریعت میں نرمی اور آسانی پیدا کر دی تاکہ ہر شخص اپنی طاقت اور قوت بر داشت کے مطابق ان پر عمل کرسکے ۔ ایمان کے ساتھ اعمالِ صالحہ کرنے والے ہی اہلِ جنت ہیں جو اس میں بمیشہ بمیشہ رہیں گئے۔

دوسری آیت میں فرما یا کہ جنت میں داخل ہونے کے بعد اہلِ جنت کے مابین، اہلِ نارکی طرح باہمی عداوت اور ایک دوسرے سے نفرت نہ ہوگی بلکہ ان مومنوں کے سینوں میں بشری تقاضوں کے تحت دنیا میں جو ایک دوسرے کی طرف سے کوئی رنجش یا ناخوشی ہوگی تو جنت میں داخل ہونے کے بعد ہم اس کو ان کے سینوں سے کھینچ کر باہر نکال دیں گے۔ جنت میں چہنچ جانے کے بعد نہ تو ایک دوسرے سے عداوت ہوگی اور نہ شکوہ و شکایت۔

بخاری شریف میں حضرت ابو سعید حذریؒ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب مومنین دورخ ہے نجات پا جائیں گے تو ان کو جنت اور دورخ کے درمیان والے پل کے او پر روک لیا جائے گا اور ان کے وہ مظالم بیان کئے جائیں گے جو دنیا میں ان کے درمیان تھے، یہاں تک کہ جب ان کے دل ان مظالم اور بغض و حسد ہے پاک و صاف کر دئے جائیں گے تو ان کو جیت میں داخل ہونے کی اجازت دی جائے گی۔ پس قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، ان کو جنت کی منزل اپنے دنیا کے مسکن سے زیادہ سہل معلوم ہو گی۔

سدی نے اس آیت (و نزعنا) کی تقسیر میں بیان کیا کہ اہل جنت، جنت کی طرف جائیں گے تو جنت کے دروازے کے پاس ان کو ایک درخت ملے گاجس کی جڑمیں دو چشے بہتے ہوں گے۔
پس جب وہ ان میں ہے ایک چشے کا پانی پیئیں گے تو ان کے دل میں جو کچھ باہمی کسنے ہو گاوہ سب دھل جائے گا، یہی شراب طہور ہے اور وہ لوگ دو سرے چشے سے نہائیں گے تو ان کے چہروں پر جنت کی می تازگی نمایاں ہو جائے گی۔ پھراس کے بعد نہ کبھی ان کے بال بکھریں گے اور نہ کبھی ان کو شرمہ لگانے کی عنرورت ہوگی۔

ابن ابی حائم " نے حسن بصری کا قول نقل کیا ہے کہ مجھے اطلاع ملی ہے کہ رسول الله صلی

الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ صراط ہے گزر نے کے بعد اہلِ جنت کو روک لیا جائے گا۔ یہاں تک کہ ان کے ایک دوسرے پر جو حقوق ہوں گے وہ دلوائے جائیں گے ۔ پھران کو اس حال میں جنت میں بھیجاجائے گاکہ ان کے دلوں میں باہم کوئی خلش باقی نہ رہے گی ۔

(ابن کثیر ۲۱۵/ ۲، روح المعانی ۱۲۰، ۱۲۱/ ۸، مظهری ۳۹۹،۳۹۸ (۳)

# اہل جنت و دوز خ کی گفتگو

٣٥،٣٣ وَنَادُى اَصُحٰلُ الْجَنَّةِ اَصُحٰلُ النَّارِ اَنُ قَدُ وَجَدُنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقَّا فَهَلُ وَجَدُتُم مَّاوَعُدُرُ بُّكُمُ حَقَّا وَقَالُوا وَعُدُنا رَبُّنا حَقَّا فَهَلُ وَجَدُتُم مَّاوَعُدُرُ بُّكُمُ حَقَّا وَقَالُوا نَعُمْ وَقَادُنَ مُؤَذِّنَ مُؤَذِّنَ مُؤَذِّنَ مُؤَدِّنَ مُؤَدِّنَ مُؤَدِّنَ مُؤَدِّنَ مُؤَدِّنَ مُؤَدِّنَ مَعُمُ اللَّهِ وَيَبُغُونَهَا عِوجًا وَ وَهُمُ اللَّهُ وَيَبُغُونَهُا عِوجًا وَ وَهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَيَعُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

آور اہلِ جنت، اہلِ دورخ ہے کہیں گے کہ ہمارے رب نے ہم سے جو وعدہ کیا تھا ہم نے تو اسے بچا پایا، تو کیا تم نے بھی اپنے رب کا وعدہ بچا پایا ۔ وہ کہیں گے ہاں ۔ بچر کوئی پکار نے والا ان کے در میان پکار کر کم گاکہ ظالموں پر اللہ تعالیٰ کی لعنت ہے ۔ جو اللہ کے راستے سے روکتے تھے اور اس میں کی دھونڈتے تھے اور اس میں کی دھونڈتے تھے اور وہ آخرت کا بھی انکار کرتے تھے۔

يُصِدُّونَ : وه روكة بين - وه باز ركهة بين - صَدُّ ع مضارع -

يَبْغُونَهُا: وهاس كوچائة بين وهاس سركشتى كرتے بين - نَغَى مُصارع -

عِوْجًا: کجی۔ ٹیڑھا پن۔

تعشری جے: جب اہلِ جنت ، جنت میں چلے جائیں گے اور اہلِ دوزخ ، دوزخ میں چلے جائیں گے تو جنت والے اپنی خوشی ظاہر کرنے کے لئے اور اہلِ دوزخ کی حسرت بڑھانے کے لئے ان سے پکار کر کہمیں گے کہ ہمارے رب نے اپنے رسولوں کے ذریعہ ہم سے جس اجرو ثواب اور جنت کا وعدہ فرمایا تھا، ہم نے تو اس کو حقیقاً پالیا۔ کیا تم نے بھی اپنے کفروعصیان پر ، اس عذاب کو واقعاً پالیا جس کی تمہارے رب نے انبیا، کرام کے ذریعہ تمہیں وعید دی تھی اہلِ دوزخ جواب دیں گے کہ

ہاں ۔ اسی بنا رپ تو ہم عذاب میں مبتلاہیں ۔

اس وقت ایک پکار نے والا دونوں کے درمیان پکار کر کمے گاکہ ظالموں اور اللہ تعالیٰ کی راہ ہے روگردانی کرنے والوں پر اللہ تعالیٰ کی لعنت ہو، جو آخرت کے انجام سے بے فکر ہو کر خود بھی گراہ ہوئے اور دوسروں کو بھی راہ حق سے روکتے رہے ۔ یہ لوگ آخرت کے منکر تھے ۔ صرف دنیاوی زندگی ہی ان کامنہتائے نظر تھی ۔ یہ بہت ہی برے لوگ تھے ۔

(ابن کشیر۲/۲۱۵،مظهری ۳۰۰۰)

### اہلِاعراف

المَّرَافِ بَيْنَهُمَ الْحِجَابُ وَ وَعَلَى الْاَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلُّ الْمُحْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلُمْ لَمُ عَلَيْكُمْ لَمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ لَمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ لَمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ لَمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ الْمُعْلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّ

بِسِیمُهُمْ: ان کے طلبے ہے۔ان کے چہرے ہے۔ان کی علامت ہے۔

صرفت: و ويحرى كئى - مُرْفُ عاصى مجول -

تِلْقَاءُ: جانب -طرف -سمت - لِقَارِّے اسم -

اَعْرَ افِ: او پِنی جگہ ۔ یہاں اس دیوار کے بالائی حصے مراد ہیں جو جنت اور دوزخ کے درمیان حائل ہے۔

ابن جریر کہتے ہیں کہ اعراف، عرف کی جمع ہے ۔ ہیر بلند جگہ کو عرف

کہتے ہیں۔ مرغ کی کلغی کو بھی اس لئے عرف کہاجا تا ہے۔ ابن عباسؓ کہتے ہیں کہ جنت و دورخ کے درمیان ایک ٹیلیہ ہے جہاں لوگوں کو روک کرر کھا جائے گا سدیؓ کہتے ہیں کہ یہال کو گل اپنے لوگوں کو پہچان لیں گے اس لئے اس کا نام اعراف رکھا گیا ہے۔ (ابن کثیر۲۱۲)

اصحاب اعراف: اس کے بارے میں مفسرین کی تعبیریں مختف ہیں، مگر سب کے معنی تقریباً ایک ہی ہیں ۔ اصحاب اعراف وہ لوگ ہیں جن کی نیکیاں اور گناہ برا بر ہوں ۔

(ابن کشر۲۱۹/۲)

تنفری : دوزخ اور جنت کے درمیان ایک آژ ہو گی جو دوزخیوں کو جنت تک پہنچنے ہے روک دے گی۔ دوسری جگہ ار شاد ہے:

> فَضُرِبَ بَيْنَهُمُ بِسُورٍ لَهُ بَابُ بَاطِنَهُ فِيْهِ الرَّحْمَةُ وَظَابِرُ لاَ مِنْ قِبَلِهِ أَلْعَذَابُ (العَرِير - آيت ١١)

> پس ان دونوں کے درمیان ایک دیوار قائم کر دی گئی ہے جس کے اندر کی طرف ایک دروازہ ہے جس میں رحمت ہے اور اس کے باہر کی طرف عذاب

یہی اعراف ہے، جس پر لوگ ہوں گے۔

ایک روایت میں ہے کہ اصحابِ اعراف وہ بیں جو والدین کی اجازت کے بغیرِ خدا کی راہ میں جہاد کے لئے لگلے اور پھر قتل ہو گئے ۔ جنت میں داخل ہونے سے انہیں اس لئے روک دیا گیا کہ انہوں نے لینے والدین کی مرضی کے خلاف کیاتھااور دوزخ سے اس لئے نچا گئے کہ اللہ کی راہ میں شہید ہوئے تھے ۔

حضرت حذیقہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے اصحاب اعراف کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ یہ وہ لوگ ہیں جن کی نیکیاں اور بدیاں برابر برابر ہوں گی ۔ برائیوں نے تو انہیں جنت میں جانے ہے روک دیا اور نیکیوں نے دوزخ میں جانے ہے روک دیا اور نیکیوں نے دوزخ میں جانے سے روک دیا اور اللہ تعالیٰ کے فیصلے تک سے روک دیا ۔ اب یہ لوگ اسی دیوار کے پاس مخمبرے ہوئے میں اور اللہ تعالیٰ کے فیصلے تک یہیں مخمبرے رہیں گے ۔ یہ لوگ اہلِ جنت کو دیکھ کر پکاریں گے کہ تم پر سلامتی ہواور جب ان کی تہمیں اہلِ دوزخ کی طرف اٹھیں گی تو ان کا حال دیکھ کروہ پناہ مانگیں گے اور کہیں گے کہ اے نگامیں اہلِ دوزخ کی طرف اٹھیں گی تو ان کا حال دیکھ کروہ پناہ مانگیں گے اور کہیں گے کہ اے

ہمارے پروردگار ہمیں ان ظالموں میں سے نہ بنا۔ یہ لوگ اسی طرح دعا مانگئے رہیں گے کہ اللہ تعالیٰ ان سے فرمائے گاکہ میں نے تہمیں بخش دیا، اب تم جنت میں داخل ہو جاؤ۔ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ لوگوں کا حساب لے گا۔ جس کی ایک نیکی بھی بڑھ جائے گی اس کو جنت میں داخل کر دیا جائے گااور جس کی ایک برائی بھی نیکیوں سے زیادہ ہوگی اس کو دوزخ میں ڈال دیاجائے گا۔

پس قیامت کے روز تئین قسم کے آدمی ہوں گے۔ ایک وہ جن کی نیکیاں بدیوں پر غالب ہوں گی، ان کو جنت میں بھیج دیا جائے گا۔ دوسرے وہ جن کی نیکیاں اور برائیاں برابر ہوں گ، انہمیں اس مقام میں تھہرنے کا حکم دیا جائے گاجس کا نام اعراف ہے۔ یہاں تک کہ جب اللہ تعالیٰ کو منظور ہو گاتو وہ ان کی خطائیں معاف فرما کر ان کو جنت میں داخل ہونے کا حکم فرما دے گا۔ دو زخ و جنت کے درمیان ہونے کی وجہ سے ان کی حالت خوف و رجاء اور طمع ویاس کے بین بین موگ ۔ جنت کی طرف دیکھیں گے تو اللہ ہوگ ۔ جنت کی طرف دیکھیں گے تو اللہ تعالیٰ سے ڈر کر پناہ مانگیں گے۔ مگران کی امید خوف بر غالب ہوگی۔ (ابن کشیر ۲/۲۱۷،۲۱۲)

## اہلِ اعراف کامشر کبین کو پکار نا

٣٩،٣٨ وَنَادَى اَصَحْبُ الْاَعُرَافِ رِجَالاً يَّعْرِفُونَهُمْ بِسِيْمُهُمْ وَمَاكُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ ٥ قَالُوا مَا اَغْنَى عَنْكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَاكُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ ٥ اَهُو لاَ إِنَّالُهُمُ اللهُ برَ حُمَةٍ مَ اُدُخُلُوا الْجَنَّةُ لاَ يَنَالُهُمُ اللهُ برَ حُمَةٍ مَ اُدُخُلُوا الْجَنَّةُ لاَ يَنَالُهُمُ اللهُ برَ حُمَةٍ مَ اُدُخُلُوا الْجَنَّةُ لاَ يَنَالُهُمُ اللهُ برَ حُمَةٍ مَ اَدُخُلُوا الْجَنَّةُ لاَ يَنَالُهُمُ اللهُ مِنْ اللهُ الل

اور اعراف والے ان (دوزخی) لوگوں کو جن کو وہ ان کے آثار سے پہچانتے ہوں گے، پکار کر کہیں گے کہ نہ تو ہمہاری جماعت ہی ہمہارے کام آئی اور نہ ہمہارا تکبر کرنا ہمہارے کام آیا۔ کیا یہ وہی لوگ ہیں جن کے بارے میں تم قسم کھا کر کہتے کہ ان کو اللہ کی رحمت مہیں بہنچ گی۔ (ان کو تو حکم ہو گیا کہ) تم جنت میں داخل ہو جاؤ، تم یر نہ کچھ خوف ہو گااور نہ تمہیں کوئی رنج ہو گا۔

تشری : قیامت کے روز اعراف والے ،مشر کمین کے سرداروں کو دوزخ میں دیکھ کر ملامت کے طور پر ان سے کمیں گے کہ دنیامیں جس مال و دولت اور جماعت و کثرت پر تتہیں بھروسہ تھا اور جس کی وجہ سے تم غرور و تکبر میں مبتلا تھے اور انبیا، کرام کی اتباع سے انکار کرتے تھے، آج وہ تمہارے کسی کام نہ آیا۔

پھر اہلِ اعراف جنت کی طرف دیکھیں گے تو اس کے اندر غریب اور کمزور لوگ نظر آئیں گے جن سے کافر دنیامیں استہزا۔ اور مذاق کرتے تھے اور ان کو ایذادیتے تھے۔ اس وقت اہلِ اعراف کافر سرداروں کو دورخ میں دیکھ کر کہیں گے کہ کیا یہ وہی کمزور وحقیر لوگ ہیں جن کے بارے میں تم قسمیں کھا کر کہنے تھے کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت امہیں کبھی نہیں جبنچ گی اور نہ اللہ تعالیٰ کبھی ان کی مغفرت فرمائے گا۔ ان کو تو اللہ تعالیٰ نے فرما دیا کہ جباؤ جنت میں داخل ہو جاؤ، تمہیں نہ سابقہ معاملات کا کوئی خوف ہو ناچاہیے اور نہ آئندہ کا فکر وغم ، حالا نکہ تم عذاب میں مبتل ہو۔ معاملات کا کوئی خوف ہو ناچاہیے اور نہ آئندہ کا فکر وغم ، حالا نکہ تم عذاب میں مبتل ہو۔ (ابن کثیر ۲/۲۱۸ ، مظہری ۲۰۲/۳)

### اہلِ دوزخ کی ذلت

٥٥،٥٠ وَنَادُى اَصُحْبُ النَّارِ اَصْحُبُ الْجَنَّةُ اَنُ اَفِيْضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ اَلْمَاءِ اَلْمَاءِ الْمَاءِ الْمَاءِ اَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ ، قَالُوا آنَّ اللَّهُ حَرَّ مَهُمَا عَلَى الْكَفِرِيُنَ لَى الَّذِيْنَ اتَّحَدُ وَا دِينَهُمُ لَهُوَا وَلَعِبًا وَّغَرَّ تَهُمُ الْخُولِيُنَ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ مَا لَهُوا لِقَاءَيُومِهُمُ هٰذَا و الْحَيْوِةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ كَمَا نَسُوا لِقَاءَيُومِهِمُ هٰذَا و وَمَاكَانُوا بِالْيَتِنَايَةِ مَكُونَ ٥ وَمَاكَانُوا بِالْيَتِنَايَجُحُدُونَ ٥

اور اہلِ دوز کے ہائی ہیں ڈال دو کہ ہمارے او پر کچھ پانی ہی ڈال دو
یا جو کچھ اللہ تعالیٰ نے ہمیں دیا ہے (اس میں سے کچھ دے دو) ۔ اہلِ جنت
جواب دیں گے کہ اللہ تعالیٰ نے ان دونوں چیزوں کو کافروں پر حرام کر دیا ہے
(اور ان پر) جہنوں نے اپنے دین کو کھیل اور تماشا بنار کھاتھا اور دنیا کی زندگ
نے انہیں دھو کہ میں ڈال رکھاتھا ۔ سوآج کے دن ہم بھی ان کو بھلا دیں گے،
جیسا کہ انہوں نے اس دن کے پیش آنے کو بھلا رکھاتھا اور جیسا کہ یہ ہماری
آیتوں کا انکار کہا کرتے تھے ۔

أَفِيْكُمُ وا: تم والس آو - تم دُالو، تم بهاؤ - إِفَاضَةً سے امر -

نَنْسُهُمْ: ہمان کو بھول جائیں گے۔ہمانہیں فراموش کردیں گے۔نِسُیَانَ سے مضارع لِقَاءَ: ملاقات کرنا۔ملنا۔مصدر ہے۔

يَجْحَدُونَ: وه الكاركرتي بين - جُدُو جُورُونَ عصارع -

تعقر میں کے:

اہل دورخ بھوک و پیاس سے بدحواس ہو کر جنت والوں کو پکار کر ہمیں گے کہ جو
پانی اور کھانے کی چیزیں اللہ تعالیٰ نے تنہیں دی ہیں، ان میں سے کچہ ہمیں بھی دے دو۔ بیٹیا، باپ
سے یا بھائی، بھائی سے ماگے گا، لیکن وہ یہی جواب دیں گے کہ اللہ تعالیٰ نے یہ دونوں چیزیں
کافروں پر حرام کردی ہیں۔ یہ کافروہی تو ہیں جہنوں نے دنیا میں اپنے دین کو کھیل تماشا بنار کھاتھا
اور دنیاوی زندگی کے فریب میں بسلاہو کر آخرت کو بالکل بھلار کھاتھا۔ بچر اللہ تعالیٰ فرمائے گاکہ
آج ہم بھی ان کو اپنی رحمت سے ایسے ہی نظر انداز کر دیں گے جیسے انہوں نے ہماری نعمتوں میں
مست ہو کر ہمیں بھلا یا اور ہمارے احکام سے دوگردانی کی، جو ہم نے اپنے پیغمروں کے ذریعہ ان
کو بہنچائے تھے۔ جس طرح انہوں نے دنیا میں ہمارے دین کو کھیل تماشا بنایا اس طرح آج ہم بھی
ان کی ذات و خواری کا تماشاد کھائیں گے۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند صلوى ٣٠/ ٣)

ایک حدیث میں ہے کہ اللہ تعالیٰ قیامت کے روز بندے سے فرمائے گا کہ کیا میں نے بخصے بیوی، بیچ بہتیں دئیے بخصے اور کیا بخصے پر انعام و اکرام بہتیں کیا تھا اور کیا اونٹ، گھوڑے اور ہاتھی بہتیں دیئے تھے اور کیا تو سرداری و افسری بہتیں کر تاتھا ؟ بندہ کے گا کہ ہاں اے میرے رب! تو نے یہ سب کچھے دیا تھا۔ بھر فرمائے گا کہ کیا تجھے یقین تھا کہ تجھے میراسامنا کرنا پڑے گا ؟ وہ کھے گا کہ اے میرے رب مجھے یقین بہتیں تھا ۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ جسے تو نے تجھے بھلا دیا تھا، آج میں بھی تجھے بھلا دیا تھا، آج میں بھی تجھے بھلائے دیتا ہوں ۔ (ابن کشر ۲/۲۱۹)

#### بدايت ورحمت كاذربعيه

٥٣،٥٢ - وَلَقَدْ جِنْنُهُمْ بِكِتْبِ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْم هُدَّى وَّرَحُمَةً لِقَوْمٍ يُتُوْمِنُوْنَ ٥ - هَلَ يَنُظُرُ وَنَ إِلاَّ تَاوِيلَهَ \* يَوْمَ يَاتِي تَأُولِيلَهُ \* يُقُولُ الَّذِينُ نَسُولُا مِنْ قَبْلُ قَدْ جَاءَتُ رُسُلُ رَبِّنا بِالْحَقِّ فَهَلْ لَنَا مِنُ شُفَعاء فُيشُفَعُوا لَنَا اُوْنُرَدُ فَنَعُمَلَ غَيْرَ الَّذِي كَا لَكُونُ اللَّهُ مُ كُنَّا نَعْمَلُ عَنْهُمْ مَا كَانُوْا كُنَّا نَعْمَلُ عَنْهُمْ مَا كَانُوْا كُنُوْا كُنُوْا كُنُوْا كَنْوُا كَنْوُا كَنْوُا كَنْوُا كَنْوُا كَنْوُا كَنْوُا كَنْوُا كَانُوْا كَيْفُوا لَا تَعْمَلُ مَا كَانُوا لَا يَفْتَرُونَ ٥٠

اور ہم نے ان کو الیم کتاب پہنچادی جس کو ہم نے اپنے علیم کامل ہے بہت واضح کر کے بیان کیا ہے اور جو مومنوں کے لئے ہدایت اور رحمت ہے ۔ کیا یہ (کافر) لوگ اس کے منتظر بیں کہ اس کی سچائی ظاہر ہو جائے ۔ جس دن اس کی سچائی ظاہر ہو جائے ۔ جس دن اس کی سچائی ظاہر ہو جائے گئے وہ کچائی ظاہر ہو جائے گئے اس دن جو لوگ اس کو پہلے ہے بھولے ہوئے تھے وہ کہیں گے کہ بیشک ہمارے رب کے رسول ہمارے پاس کچی بات لائے تھے ۔ کھیر ہمارے معبودوں میں ہے کوئی ہے جو ہماری سفارش کرے یا ہمیں پچر کوٹا دیا جائے تاکہ ہم جو کچھ اعمال کرتے تھے ، ان کے برخلاف کریں ۔ بیشک انہوں نے اپنے آپ کو خسارے میں ڈالا اور جو کچھ وہ افترا۔ کرتے تھے وہ سب انہوں نے اپنے آپ کو خسارے میں ڈالا اور جو کچھ وہ افترا۔ کرتے تھے وہ سب گیاگزر اہو گیا۔

: اس کی تاویل ،اس کی تعبیر ،اس کی سچائی بیان کرنا۔ \*:

د: ہم لوٹائے جائیں گے۔ہم پھیرے جائیں گئے۔ رَدَّئے مضارع مجبول۔ تعبیر میں میں میں میں ایک میں ایک میں ایک ایک مصارع مجبول۔

وه گمراه ہوا۔ وہ بہكا۔ وہ بھٹكا۔ ضَلاَلٌ ہے ماصنى ۔

آفشری کے: مشرکین و منگرین پر اتمام جمت کے لئے اللہ تعالیٰ نے اپنے پیغمبر کے ذریعہ ایک الیسی کتاب بھیجی جس میں بڑی کھلی کھلی اور واضح دلیلیں بیں تاکہ لوگ احوالِ آخرت اور اپنے انجام سے باخبر ہو کر خیر و بھلائی کی طرف مائل ہوں اور راہ راست اختیار کریں ۔ مگر جو لوگ ازلی بد بخت و بد باطن بیں ان کو اللہ تعالیٰ کی آیتوں اور اس کے پیغمبروں پر یقین نہیں آتا ۔ وہ تو بس مال و عہدے کی محبت اور خواہشات نفسانیہ کی تکمیل میں مگن بیں ۔ پس الیے لوگوں کو اس کتاب مال و عہدے کی محبت اور خواہشات نفسانیہ کی تکمیل میں مگن بیں ۔ پس الیے لوگوں کو اس کتاب سے کچھ حاصل نہیں ۔ یہ کتاب تو صرف ایمان داروں ہی کے لئے باعث بدایت و رحمت ہے ۔ وہی لوگ اس کی بر کتوں سے حصہ یاتے بیں اور اس کی کسی بات میں شک و شبہ نہیں کرتے ۔

قیامت کے روز جب مشرکین و منگرین ، احوالِ قیامت کامشاہدہ کریں گے اور عذاب و ثواب دیکھیں گے تو یہ کہیں گے کہ اللہ تعالیٰ کے پیغمبر نے دنیامیں جو کچھ کہاتھاوہ تو حق افکا ۔ یہ تو بہم ہی بد بخت تھے کہ ان کے طریقے پریذ چلے ۔ اب کیاوہ اللہ تعالیٰ ہے ہماری سفارش کریں گے کہ ہم اس ابدی عذاب سے نجات پائیں یا ہمیں دو بارہ دنیامیں بھیج دیا جائے تاکہ وہاں جاکر اعمالِ صالحہ اختیار کریں ۔ مگراب مہلت کاوقت نہیں ۔ وہ اپنے آپ کو نقصان اور خسارے میں ڈال چکے جو کچھ وہ افتراء کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں اس کا حکم دیا ہے وہ سب ہوا ہو گیا ۔ اب تو وہ ہمیشہ ہمیشہ دوزخ میں رہیں گے۔ (حقانی ۲/۳۹۲)

# خالق و حاکم

١٥- إِنَّ رُبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خُلُقُ السَّمُوْتِ وُ الْأَرْضُ فِي سِتَّةِ اللَّمُ أُمَّ اللَّهُ السَّمُوْتِ وُ الْأَرْضُ فِي سِتَّةِ اللَّمَ الْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُ اللللّهُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ

بیشک بمبہارارب وہی ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو چھر و زمیں بنایا۔ پھر عُرش پرِ قائم ہو گیا۔ وہی رات کو دن سے چھپاتا ہے۔ جو اس کے پیچھے دوڑتا چلا آتا ہے اور اسی نے سورج اور چاند اور ستارے بنائے جو اس کے حکم کے پابند ہیں۔ آگاہ ہوجاؤ! پیداکر نااور حکم دینااسی کا کام ہے۔ بڑی برکت والا ہے اللہ جو سارے جہاں کارب ہے۔

استولی: اس نے قصد کیا۔ وہ متوجہ ہوا۔ وہ تھہرا۔ اِسْتُوا یُ عاصٰی۔
حیثیثاً: تیزی ہے۔ دوڑتا ہوا۔ حَثُّ ہے فیعنل کے وزن پر صفت مشبہ۔
تشریح: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرتِ کاملہ کاذکر کرکے ہر اہلِ عقل انسان کو اس کی دعوتِ فکر دی ہے کہ جو ذات پاک اس عظیم الشان عالم کو عدم ہے وجود میں لانے اور حکیمانہ نظام کے ساتھ چلانے پر قادر ہے۔ اس کے لئے کیا مشکل ہے کہ وہ ان چیزوں کو معدوم کر کے فیامت کے روز دو بارہ پیدا فرما دے۔ اس کے لئے کیا مشکل ہے کہ وہ ان چیزوں کو معدوم کر کے قیامت کے روز دو بارہ پیدا فرما دے۔ اس لئے قیامت کا انگار چھوڑ کر صرف اسی ذات کو اپنار ب تجھنا چلیئے۔ اس سے اپنی حاجتیں طلب کرنی چاہئیں اور اس کی عبادت میں لگے رہنا چلیئے۔

یہاں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ بلاشبہ تنہارارب وہی اللہ ہے جس نے تمام آسمانوں اور زمین کو چھرروز میں پیدا فرمایا ۔ زمین و آسمان کو چھرروز میں پیدا کرنے کی کیا وجہ ہے ۔ اس کا جواب مفسرِ قرآن حضرت سعد بن جبیّر نے یہ دیا ہے کہ بیشک الله تعالیٰ کی قدرت تو اس پر حادی ہے کہ یہ سب کچھ ایک آن میں پیدا کر دے لیکن بتقاضائے حکمت اس عالم کی تخلیق میں چھ دن لگائے گئے تاکہ انسان کو نظام عالم چلانے میں تدریج اور پختہ کاری کی تعلیم دی جائے ۔ جیسا کہ حدیث میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ غور و فکر اور وقار و تدریج کے ساتھ کام کر نااللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے اور جلد بازی شیطان کی طرف سے ۔ مطلب یہ ہے کہ جلد بازی میں انسان مسئلہ کے ہر پہلو پر غور و فکر نہیں کر سکتا، اس لئے اکثر کام خراب ہو جاتا ہے اور پشیمانی ہوتی ہے ۔ غور و فکر اور تد ہر و مہولت کے ساتھ جو کام کیا جائے اس میں ہر کت ہوتی ہے ۔

اس آیت میں زمین و آسمان کی تخلیق چھ روز میں مکمل ہونے کاجو ذکر ہے اس کی تفصیل سورۂ حم سجدہ کی نویں، دسویں اور بارہویں آیات میں اس طرح آئی ہے:

خَلَقُ الْأَرُ ضَ فِي يَوْمَيُنِ -

اس نے دو دن میں زمین کو پیدافرمایا۔

وَجَعَلَ فِيهَارُ وَاسِىَ مِنْ فَوُقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا وَكَدَّرَ فِيهَا الْعَدَّرَ فِيهَا الْفَوْتَهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا الْفَوْاتَهَا فِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

( بچر دو دن میں) اس نے زمین کے او پر پہاڑ بنادیئے اور اس ( زمین ) کے اندر برکت رکھی اور اس میں اس کے رہنے والوں کی خور اکیں تھہرادیں ۔ یہ سب کچھے چار دن میں ہوا۔

پير فرمايا:

فَقَضْهُنَّ سَبْعَ سَمُواتٍ فِي يُومَيُنِ -

مچردو دن میں ساتوں آسمان بنائے اس طرح کل چے دن ہو گئے ۔

پیرفرمایاکہ وہ (اللہ) عرش (شاہی تخت) پر قائم ہوا۔ اب عرش کیسااور کیا ہے اور اس پر قائم ہونے کامطلب کیا ہے، اس کے بارے میں سلف صالحین، صحابہ و تابعین سے منقول ہے کہ انسانی عقل اللہ تعالیٰ جل شانہ کی ذات و صفات کی حقیقت کا احاطہ کرنے سے عاجز ہے۔ اس لئے نہ تو اس کی کھوج میں پڑنا چاہئے اور نہ اپنی طرف سے اس کے کوئی معنی متعین کرنے کی فکر میں پڑنے کی ضرورت ہے بلکہ آدمی کو اس پر ایمان لانا چاہئے کہ ان الفاظ سے جو کچھ اللہ تعالیٰ کی مراد ہے وہی صحیح اور حق ہے۔

پھر فرمایا کہ رات ہے دن کو ڈھانپ دینا یعنی دن کے بعد رات کو لے آنا اللہ تعالیٰ کی قدرتِ کاملہ ہے اتنی جلدی اور آسانی ہے ہو جاتا ہے کہ ذرا دیر مہیں لگتی اور سورج و چاند اور سارے، اللہ تعالیٰ نے اس حالت پر پیدا کئے ہیں کہ سب کے سب اسی کے حکم کے تابع چل رہے ہیں۔

اس میں انسان کے لئے دعوت فکر ہے کہ بڑے بڑے ماہرین کی بنائی ہوئی مشینوں کو دکھیو، اول تو ان میں کچھ نہ کچھ نقائص رہ جاتے ہیں۔ اگر نقائص نہ بھی رہیں تب بھی چلتے پان کے کل پرزے گھس جاتے ہیں اور ڈھیلے ہو جاتے ہیں۔ پھران کی مرمت اور گریسنگ کی ضرورت پیش آتی ہے اور اس کام کے لئے گئی گئی دن بلکہ ہفتوں اور مہینوں مشینیں بند رہتی ہیں۔ لیکن یہ خدائی مشینیں الیی ہیں کہ جس طرح اور جس شان سے اللہ تعالیٰ نے ان کو پہلے دن چلایا تھا، یہ اسی طرح چل رہی ہیں، نہ کھی ان کی رفتار میں فرق آتا ہے اور نہ کھی ان کا کوئی پرزہ گھستا اور ٹوٹمتا ہو اور نہ کھی ان کا کوئی پرزہ گھستا اور ٹوٹمتا ہو اور نہ کھی ان کی مفرورت پڑتی ہے۔ پس یہ تو ہو اور نہ کھی ان کو فرق آنا محال ہے جانے کی ضرورت پڑتی ہے۔ پس یہ تو امر الہیٰ سے چل رہی ہے، اس کے تابع ہیں، ان میں کوئی فرق آنا محال ہے۔ ہاں جب وہ قادر مطلق بی ایک معمدینے وقت پر ان کو فناکر نے کا ارادہ کرے گاتو یہ سار انظام در جم برجم ہو جائے گا۔ اس کا مقیامت ہے۔

پیر فرمایا کہ خالق و حاکم ہوناای کے لئے خاص ہے۔ اس کے سوانہ کوئی دوسرا کسی ادئی چیز کو پیدا کر سکتا ہے اور نہ کسی کو کسی پر حکم کرنے کاحق ہے، سوائے اس کے کہ اللہ تعالیٰ ہی کی طرف ہے حکم کاکوئی خاص شعبہ کسی کے سپرد کر دیا جائے ۔ حقیقت کے اعتبار ہے وہ بھی اللہ تعالیٰ ہی کا حکم ہے۔ پس یہ ساری چیزیں پیدا کرنا بھی اسی کا کام ہے اور پیدا ہونے کے بعد ان سے کام لینا بھی کسی دوسرے کے بس کی بات نہیں ۔ یہ بھی اللہ تعالیٰ ہی کی قدرت کا کر شمہ ہے۔ اس کی خات بلند و بالا ہے۔ (معارف القرآن ۵۲۲ ۔ ۵۲۵ )

### دعاء کے آداب

٥٥،٥٥ - أَدُّعُوا رُبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَّخُفُيةٌ ، إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ٥ وَلا تُغُولُ الْمُعْتَدِينَ ٥ وَلا تُنفُسِدُوا فِي الْارْضِ بَعْدَ إصلاً حِهَا وَادْعُولاً خُوفًا

و طَمُعااً نَّ رُحُمَتُ اللَّهِ قَرِيْبُ مِنَ الْمُحْسِنِيْنَ 6 ثم اپنے رب کو پکار و ۔ عاجزی ہے اور چکے چکے ۔ بلاشبہ وہ حد سے تجاوز کرنے والوں کو پسند نہیں کر تااور زمین میں اس کی اصلاح کے بعد فساد نہ کرواور اس (اللہ) کو خوف اور امید کے ساتھ پکارو۔ بیشک اللہ کی رحمت نیک لوگوں کے قریب ہے۔

تَضَرُّعُا: عاجزی کرنا ۔ گُڑ گُڑانا ۔ مصدر ہے ۔

الْمُعْتَدِينَ : سركش لوگ - حد سے تجاو زكرنے والے - إعْتِداً واسے اسم فاعل -

طَمُعاً: طمع -لالج - توقع - اميد - مصدر ب -

تنفسیک وا: تم فساد پھیلاؤ۔ تم خرابی پیدا کرو۔ امام راغب نے اپنی مفردات میں فرمایا کہ
کسی چیز کے اعتدال ہے نکل جانے کو فساد کہتے ہیں۔ خواہ یہ نکلنا تھوڑا ساہو یا
زیادہ اور ہر فساد میں کمی ہیشی کامدار اسی اعتدال سے نکلنے رہے۔

تنشری : جب قدرت کاملہ کامالک اور تمام احسانات وانعامات کا کرنے والا صرف اللہ تعالیٰ بی ہے تو مصیبت و حاجت کے وقت اس کو پکار ناچاہئے اور اس سے دعا کرنی چاہئے۔ اس کو چھوڑ کر کسی دوسری طرف متوجہ ہو ناجہالت و محرومی ہے۔

پس اس سے اپنی حاجتیں مانگو اور اس کی عبادت کرو۔ دعا، کی قبولیت کے لئے یہ صروری ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کے سامنے اپنے عجزو انکسار اور تذلل کا بوری طرح اظہار کرے۔ دعا، کا خفیہ اور آہستہ مانگناافضل بھی ہے اور قرین قبول بھی، کیونکہ بلند آواز سے دعا، مانگنے میں ایک تو تواضع وانکساری باقی رہنامشکل ہے دو سرے اس میں ریاو شہرت کا بھی خطرہ ہے۔

حضرت حسن بصریؒ فرماتے ہیں کہ علانیہ اور جہزاً دعاء کرنے میں اور آہستہ آواز ہے دعا کرنے میں ستر در ہے فضیلت کافرق ہے ۔ ابن جربج \* نے فرمایا کہ دعاء میں آواز بلند کرنااور شور کرنامکروہ ہے ۔

پچر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ حد ہے تجاوز کرنے والوں کو پسند مہمیں فرماتا، خواہ یہ حد ہے بڑھنا دعا، میں ہو یا کسی دو سرے عمل میں۔ دعا، میں حد ہے تجاوز کرنے کی کئی صور تیں ہیں۔ ایک یہ کہ دعا، میں قافیہ وغیرہ کے لفظی تکلفات اختیار کئے جائیں جس سے خشوع و خضوع میں فرق پڑے۔ دوسرے دعا، میں غیر صروری قبیریں اور شرطیں لگانا۔ تبیرے عام مسلمانوں کے لئے بد دعا، کرنا یا ایسی چیزمانگناجوعام لوگوں کے لئے مضربو ۔ چو تھے دعا. میں بلا صرورت آواز بلند کرنا ۔

دوسری آیت میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے زمین کی اصلاح و درستی فرما دی ہے، لہذا اب تم اس میں فساد اور خرابی پیدانہ کرو۔اس اصلاح اور درستی کے دو مفہوم ہو سکتے ہیں۔ ایک ظاہری درستی کہ زمین کو کھیتی باڑی اور درخت اگانے کے قابل بنایا۔ اس پر باد لوں سے پانی برساکر پھل پھول پیدا کئے ۔ انسانوں اور دوسرے جانداروں کے لئے ہر قسم کی ضروریات زندگ، خوراک و آسائش کے سامان پیدا گئے ۔ دوسرا مفہوم یہ ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے لوگوں کی رہنمائی و ہدایت کے لئے زمین پر اپنے رسول اور کتا ہیں بھیج کر اس کو کفروشرک اور گراہی سے پاک کیا۔ دونوں مفہوم بھی مراد ہوسکتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے زمین کو ظاہری و باطنی طور پر درست فرماد یا ہے،اب تم لینے گناہوں اور نافرمانیوں کے ذریعہ اس میں فساد و خرابی پیدا نہ کرو۔

پچرفرمایا کہ خوف و امید کے ساتھ اللہ تعالیٰ ہے دعاء کرویعنی اللہ تعالیٰ کو اس طرح پکارو
کہ ایک طرف تو دعاء کے قبول نہ ہونے کاخوف لگا ہوا ہو اور دوسری طرف اس کی رحمت کی
بوری بوری امید بھی ہو۔ آخر میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت نیک عمل کرنے والوں ہے قریب
ہے۔ اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اگرچہ دعاء کے وقت خوف و امید دونوں حالتیں
ہونی چاہئیں۔ لیکن ان دونوں حالتوں میں سے امید کو خوف پر غالب رہنا چاہئے۔

(معارف القرآن ۲۷۵ - ۵۷۹ / ۳)

مسلم و ترمذی میں حضرت ابوہری و ایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک مرتبہ کسی شخص کا (بطور تمثیل) ذکر فرمایا کہ طویل سفر کرتا ہے، پراگندہ مواور غبار آلود چہرہ والا ہے، آسمان کی طرف ہاتھ پھیلا کر دعاء کرتا ہے اے میرے رب! اے میرے رب! مگر اس کا کھانا حرام کا ہے، اس کا بینا حرام کا ہے، اس کا لباس حرام کا ہے، اس کی پرورش بھی حرام ہے ہے ایسے شخص کی دعاء کیسے قبول ہوگی۔

مسلم و ترمذی نے حضرت ابوہری وابت سے یہ بھی نقل کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بندہ کی دعاء اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بندہ کی دعاء برابر قبول ہوتی ہے، بشرطیکہ وہ گناہ کی اور قطع رحمی کی دعاء نہ کرے اور دعاء میں جلد بازی سے کام نہ لے ۔ عرض کیا گیا یارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، جلد بازی سے کیامراد ہے ؟آپ نے فرمایا کہ (مثلاً) یہ کہنے لگے کہ میں اتنے عرصہ سے دعامانگ رہا ہوں اب تک قبول مہیں ہوئی ۔ یہاں تک کہ مابوس ہوکر (دعاء کرنا) چھوڑ دے۔

امام احمدٌ نے حضرت عبداللہ بن عمرٌ کی روایت سے بیان کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ دل ظروف ہیں، بعض بعض سے زیادہ سمائی والے ہیں۔ لوگو! اللہ سے دعا کرتے وقت یقین رکھاکرو کہ بہاری دعاضرور قبول ہوگی۔اللہ اس بندہ کی دعا۔ قبول نہیں کرتا جو ہے تو جبی سے اور سطحی طور پر کرتا ہے۔(مظہری ۳۱۱)

### تصرفات ِخداد ندی

ه، ، ه و هُو الَّذِى يُرُسِلُ الرِّيْحُ بُشُرٌ أَبَيْنُ يَدَى رَحُمَتِهِ ، حَتَى اَذَا اللهِ الْمَاءَ الْقَلْتُ سُحَابًا ثِقَالاً سُقُنْهُ لِبَلَدٍ مَّيِّتٍ فَانْزُ لُنَا بِهِ الْمَاءَ فَالْحُرَجُنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الثَّمَرْتِ ، كَذَٰلِكَ نُخْرِجُ الْمَوْتَى فَاخْرَجُنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الثَّمَرْتِ ، كَذَٰلِكَ نُخْرِجُ الْمَوْتَى فَاخْرَجُ الْمَوْتِي لَكَ الْكَلْدِ الشَّلِيَّ الْكَانُونِ الْمَوْتِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

اور وہی تو ہے جو اپنی رحمت (بارش) سے پہلے خوش خبری لانے والی ہواؤں کو ہم اس ہمجھتا ہے، یہاں تک کہ جب وہ ہوائیں بھاری بادلوں کو اٹھالاتی ہیں تو ہم اس ابر کو کسی مُردہ شہر (خشک زمین) کی طرف ہانک دیتے ہیں ۔ پھراس ابر ہے ہم پانی برساتے ہیں ۔ پھر ہم اس سے ہر قسم کے پھل نکالتے ہیں ۔ اسی طرح ہم مُردوں کو نکال دیں گے (زندہ کر دیں گے) تاکہ تم مجھواور جو زمین پاکیزہ ہوتی ہے وہ اپنے رب کے حکم سے خوب سبزہ اگاتی ہے اور جو خراب (زمین) ہے تو اس سے حقیر چیز کے سواکچھ نہیں اگا ۔ شکر گزاروں کے لئے ہم اسی طرح ختلف پیرایوں سے دلائل بیان کرتے ہیں ۔

سُحَابًا: بادل - ابر - جمع شحب -

ثِقُالاً: بوجھل يھاري ـ

َ مَعْبُثُ : وه خبیث ہوا۔ وه خراب ہوا۔ خُبَائَةً اور خُبِثُ ص ماصلی۔

نُكِدًا: كم الكن والا - مشكل سے نكلنے والا - بيكار -

تشریخ: جس طرح الله تعالیٰ اپنی قدرت کامله ہے مُردہ اور بنجرزمین کو زندہ اور سرسبز کرنے پر قادر ہے اسی طرح وہ قیامت کے روز مُردہ انسانوں کو بھی زمین سے دو بارہ زندہ کرنے پر قادر ہے۔ اس کی قدرت کے اعتبار سے مُردہ انسان اور مُردہ زمین کا زندہ کرنا یکساں ہے۔

یہاں عمدہ اور پاکیزہ زمین ہے مراد مومن کادل ہے اور ناکارہ اور خراب زمین ہے مراد
کافر کادل ہے اور قرآن کریم باران رحمت اور آب حیات کی مانند ہے ۔ جس طرح ابر رحمت ہر جگہ
یکساں برستا ہے مگر ہر زمین اپنی استعداد و صلاحیت کے موافق اثر قبول کر کے نباتات و سبزہ اگاتی
ہے، اسی طرح قرآن مجید اور نبوت کا ابر رحمت بھی برابر فیض رساں ہے، مگر ہر زمین قلب اپنی
استعداد و صلاحیت کے مطابق باران بدایت کا افر قبول کرتی ہے ۔ لہذا جو لوگ ازلی گراہ ہیں، جن
میں بدایت کا مادہ بی نہیں، وہ اس سے فیضیاب نہیں ہوسکتے ۔ ان کے دل کی زمین میں تو کفر و الحاد
کے کانٹے اور جھاڑ جھنکاڑ بی پیدا ہوں گے ۔ ان کے برعکس مومنوں کے قلوب کی زمین میں طرح
طرح کے مخرات و بر کات پیدا ہوتے ہیں کیو نکہ ان کے قلوب اپنی استعداد و صلاحیت کے مطابق
بار ابن بدایت کا افر قبول کرتے ہیں۔

جو لوگ نعمتوں کا شکر کرتے ہیں اور ہدایت و رہنمائی کی قدر کرتے ہیں، ہم ان کے لئے اسی طرح بار بار اپنی نشانیاں بیان کرتے ہیں تاکہ وہ بوری طرح سمجھ لیں کہ مردہ زمین کا زندہ کرنا اور ہر زمین سے الگ الگ نباتات کو اگانااس کی قدرت و حکمت کے کمال کی دلیل ہیں۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند هلوی ۹۳/ ۳، حقانی ۴/۳۹۵)

شیخین نے صحیحین میں حضرت ابو موسی شعری کی روایت سے لکھا ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے جو ہدایت و علم عطا فرما کر مجھے بھیجا ہے اس کی مثال کثیر بارش کی طرح ہے جو زمین کے کسی اچھے ٹکڑے پر برستی ہے تو وہ خطہ اس کو قبول کر لیمنا ہے، جس سے سبزہ اور چارہ خوب پیدا ہوتا ہے اور کسی خشک بنجر خطے پر برستی ہے تو وہ بھی (اپنے احاطہ میں) پانی کو روک لیمنا ہے (مگر حذب بہیں کر سکتا، اس کئے اس میں سبزہ پیدا بہیں ہوتا بلکہ) لوگ اس کو خود پینے اور جانوروں کو پلاتے اور کھیتوں کو سیراب کرتے ہیں۔ ایک تعیسرے ٹکڑے پر برستی ہے جو چشیل، سخت، ہموار میدان ہوتا ہے ۔ وہ نہ تو (اپنے حاطہ میں) پانی کو روک تا ہے (کہ دو سروں کو فائدہ ہو) نہ خود جذب کرتا ہے کہ سبزہ پیدا ہو جائے ۔ بس یہ مثال ہے ان لوگوں کی جو دین سمجھے بیں، میری لائی ہوئی بدایت سے فائدہ اٹھاتے ہیں، خود سمجھے بیں، دو سروں کو سکھاتے ہیں مرک لائی ہوئی بدایت سے فائدہ اٹھاتے ہیں، خود سمجھے بیں، دو سروں کو سکھاتے ہیں

اور ان لوگوں کی جو میرے پیام کی طرف قطعاً التفات نہیں کرتے اور اللہ تعالیٰ کی عطا کی ہوئی ہدایت کو قبول نہیں کرتے ۔ (مظہری ۳۱۴/ ۳،روح المعانی ۱۴۸/ ۸)

## قوم نوح كاواقعه

۱۲،۵۹ کقک اُرْ سَلْنَا نُوْ حَاالِی قَوْمِهِ فَقَالَ یٰقَوْمِ اعْبُدُ واالله مَالکُمْ مِنْ الله عَیْرُ لا دانِی آخاف علیکُمْ عَذَاب یَوْمِ عَظِیمِ وَقَالَ الْفَلاَ مِنْ قَوْمِهِ اِنَّا لَنَرُ دَکَ فِی ضَللِ شَبینِ وَقَالَ یٰقَوْمِ اِنَّا لَنَرُ دَکَ فِی ضَللِ شَبینِ وَقَالَ یٰقَوْمِ اِنَّا لَنَرُ دَکَ فِی ضَللِ شَبینِ وَقَالَ یٰقَوْمِ لَیْسَ بِی ضَللَه وَ لَکِنِی وَ کُولُ مِنْ اللهِ مَالاَتَعُلَمُونَ وَ اللهِ مَالاَتُعُلَمُونَ وَ وَان یَ قومِ کَامُ اللهُ تَعالَى کی عبادت کرو ۔ اس کے سواکوئی تتبارا معبود بنیں ۔ مُجِی قوم الله تعالیٰ کی عبادت کرو ۔ اس کے سواکوئی تتبارا معبود بنیں ۔ مُجِی میرا ایک بڑے دن کے عذاب کا نوف ہے ۔ ان کی قوم کے مرداروں نے کہا کہ ہم تو بھے صرح گراہی میں پڑاہواد کیصے ہیں ۔ (حضرت نوح مرداروں نے کہا کہ ہم تو بھے میں تو کوئی گراہی بنیں بلکہ میں تو پروردگار عالم کا رسول ہوں ۔ میں تو تبیس لینے رب کا پیغام بہنچۃ ہوں اور تتباری خرخواہی کرتاہوں اور میں الله تعالیٰ کی طرف ہے وہ باتیں جانہ ہوں وہ تم بنیں جانے ۔

ربط: گزشتہ آیات میں جاہلیت کی لغویات کار دتھا۔ پھر مکذ بین و متکبرین کی سزا کی تفصیل تھی، جس کا منکرین انکار کرتے تھے۔ اس کے بعد مومن اور صالح لوگوں کی جزااور بدلہ کا بیان تھا پھر جنتیوں، جہمنیوں اور اہل اعراف کے در میان ہونے والی گفتگو کاذکر ہواجس کا مقصد بیہ بتاناتھا کہ اس روز اہلی ایمان ہی کو سعادت کا ملہ حاصل ہوگی اور دشمنانِ اسلام کو ہمایت رنج و غم اور حسرت و افسوس ہوگا، جس کی کوئی تلافی ممکن نہ ہوگی۔ پھر تخلیقِ عالم کاذکر ہواجو اس کی ربوبیت و الوہیت اور قدرت کا ملہ پر مشتمل ہے۔ اب یہاں سے بعض انبیا، کرام کے واقعات کا بیان ہے، جن میں یہ بتایا گیا ہے کہ انبیا، کرام سے سرکشی اور ان کی تکذیب و انکار کاسلسلہ زمانے ، قدیم سے چلا آرہا ہے۔ یہ کوئی آنحفرت صلی اللہ علیہ و سلم کے ساتھ مخصوص نہیں ہر زمانے کے لوگ لیٹ

پیغمبروں کی تکذیب کرتے رہے ۔ بھریہ مخالفینِ انبیاء دنیامیں بھی ذلیل و خوار ہوئے اور آخرت کے اعتبار سے بھی شدید عذاب کے مستحق تھہرے ۔

تشرین : کشرین کے: یہاں سے انبیاء علیهم السلام کے کچھ واقعات کا بیان ہے جن سے یہ بہآنا مقصود ہے کہ:

(۱) لوگوں کی سرکشی و سرتابی کوئی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ گزشتہ اقوام بھی اسی طرح اپنے اپنے انبیاء کرام علیہم السلام کی تکذیب کرتی چلی آئی

(۲) انبیا علیم السلام کے مخالفین کا انجام ہمیشہ خراب رہا۔ وہ دنیا میں بھی ذلیل و خوار ہوئے اور آخرت میں بھی عذاب میں مبتلا ہوں گے ۔ اسی طرح آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مخالفین بھی ذلیل و خوار اور عذاب میں مبتلا ہوں گے ۔

(۳) آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اُبِیّ ہونے کے باوجود سابقہ انبیا، کے حالات و واقعات نہایت صحت و تفصیل کے ساتھ بیان کرنا۔ آپ کی نبوت کی دلیل اور معجزہ، عظیمہ ہے۔ وحی ربانی کے بغیر مزار ہاسال قبل کے واقعات کاعلم اور ان کا بوری تفصیل کے ساتھ بیان کرناعقلا محال ہے۔ (حقانی ۲/۳۹۲)

سب سے پہلے حضرت نوح علیہ السلام کاذکر ہے کیو نکہ حضرت آدم علیہ السلام کے بعد اللہ تعالیٰ نے آپ ہی کو رسول بناکر دنیا میں بھیجا۔ حضرت نوح علیہ السلام اپنے نفس پر بہت نوحہ کیا کرتے تھے، اس لئے ان کا نام نوح پڑگیا۔

حضرت آدم علیہ السلام کے بعد بہت عرصہ تک لوگ شریعت الہیہ پر قائم رہے۔ پھر آہستہ آہستہ بت پرستی شروع ہو گئ اور اللہ تعالیٰ نے حضرت نوح علیہ السلام کو پینخمبر بناکر بھیجا۔ انہوں نے اپنی قوم کو مخاطب کر کے کہا کہ اے میری قوم کے لوگو! تم صرف اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو، بت پرستی چھوڑ کر ہمہ تن اسی معبود پر حق کی طرف متوجہ ہو جاؤ، جس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں ۔ اگر تم نے میرا کہنا نہ مانا تو تھے ڈر ہے کہ کمیں تم پر ایک بڑے دن کا عذاب نہ آجائے ۔ یہاں بڑے دن کا عذاب نہ آجائے ۔ یہاں بڑے دن ہے مراد یا تو قیامت کادن ہے یاطوفان کادن مراد ہے ۔ حضرت نوح علیہ السلام کی بات سن کران کی قوم نے جواب دیا کہ تم جو جمیں بت پرستی سے روکتے ہو اور ایک خدا کی عبادت کی تلقین کرتے ہو، یہ تو ہمارے باپ دادا کا طریقہ ہے، ہم اس کو نہیں چھوڑ سکتے ۔

ہمارے خیال میں تو تم ہی صریح گراہی میں پڑے ہوئے ہو۔

حضرت نوح علیہ السلام نے جواب دیا کہ اے میری قوم کے لوگو! میں گراہ نہیں ہوں بلکہ میں تو تہیں اللہ تعالیٰ کاوہ خاص پیغام پہنچارہا ہوں جواللہ تعالیٰ نے مجھے دے کر تہبارے پاس مجھے، تاکہ تم گراہی سے نے جاؤ۔ میں تہبارا خیر خواہ ہوں اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان امور کی خبر کھتا ہوں جن کو تم نہیں جانتے۔ مجھے اللہ تعالیٰ کی طرف سے وحی کے ذریعہ آئندہ پیش آنے والے واقعات کی اطلاع ہو جاتی ہے۔ چنا بخہ مجھے وحی کے ذریعہ خبردی گئی ہے کہ تم میں سے جو شخص بت پرستی چھوڑ کر ایمان مہیں لائے گااس پر عذا ابرائی نازل ہوگا۔ میں نے تمہاری خیر خواہی کے لئے تہمیں آنے والے عذاب سے مطلع کر دیا۔

(ابن کثیر ۲۲۳/ ۲،معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حلوی ۲۵/ ۳)

## قوم نوح کی غرقابی

المَّارَكُمُ اَنْ جَاءَكُمْ ذِكُرُ مِّنْ رَّبِكُمْ عَلَى رَجُلِ مِّنْكُمُ لَكُمْ عَلَى رَجُلِ مِّنْكُمُ لِكُرُ مِّنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلِ مِّنْكُمُ لِيُنْذِرَكُمْ وَلِتَتَّقَوُا وَلَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ٥ فَكَذَّبُولُا فَكُذَّبُولُا فَانْجَيْنُهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَاغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَبُولُ فَانْجَانِنَا الَّذِينَ كَذَبُولُ فَا الْمُنْكِ وَاغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَبُولُ فَا الْمُنْكِ وَاغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَبُولُ

کیا تہمیں اس بات پر تعجب ہے کہ تہمارے پاس تہمیں میں سے ایک شخص کے ذریعہ تہمارے رب کی نصحیت چہنی ، تاکہ وہ تہمیں خبردار کرے اور تم پر بمیز گار بنواور تاکہ تم پر رقم کیاجائے ۔ انہوں نے اس کو جھٹلایا ۔ بھر بم نے اس (نوح) کو اور جو لوگ اس کے ساتھ کشتی میں تھے ان کو بچالیا اور جنہوں بماری آیتوں کی تکذیب کی ان کو بم نے غرق کر دیا ، کیونکہ وہ ایک اندھی قوم بماری آیتوں کی تکذیب کی ان کو بم نے غرق کر دیا ، کیونکہ وہ ایک اندھی قوم

عَجِنْبَتُمْ: تَمْ نَ تَعِبَ كِيا - تَمْ نَ الْجِنْبِهَا كِيا - عُجَبُّ سَ مَاضَى - الْمُعْلِكِ : كَشَى - جَهاز - مذكر ومؤنث - واحد وجمع سب كے لئے آتا ہے - عُمِین : اندھے - عَمَی سے صفت شبہ - واحد عِمُ -

تعشری الله تعالیٰ نے حضرت نوح علیہ السلام کی قوم کو مخاطب کر کے حضرت نوخ کے بارے میں فرمایا کہ تم اس بات پر تعجب کیوں کرتے ہو کہ اللہ تعالیٰ نے بتہارے پاس تہمیں میں سے ایک شخص کی معرفت وحی کے ذریعہ بدایت و نصیحت کا پیغام بھیجا ہے ۔ یہ تو تم پر اللہ تعالیٰ کا لطف و کرم اور مہر بانی ہے کہ اس نے تمہیں میں سے ایک آدمی کو پیغمبر بنا کر تمہارے پاس بھیجا تاکہ وہ تمہیں عذاب البیٰ ہے کہ اس نے تمہیں میں سے ایک آدمی کو پیغمبر بنا کر تمہارے پاس بھیجا تاکہ وہ تمہیں عذاب البیٰ ہے ڈرائے اور تم تھویٰ و پر بمیزگاری اختیار کرو اور تم پر اللہ تعالیٰ مہر بان ہوجائے۔

حضرت نوح علیہ السلام ای طرح ۵۵۰ برس تک اپنی قوم کو تبلیغ دین کرتے رہے اور اخرت کے عذاب سے ڈراتے رہے ۔ مگر وہ لوگ آپ کو جھٹلاتے رہے اور ایذائیں دیتے رہے مہماں تک کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی قوم یہ پانی کے طوفائ کی شکل میں عذاب نازل کیا، جس سے ایک کافر بھی زندہ نہ بچ سکا ۔ اس طوفان سے صرف وہ لوگ محفوظ رہے جو حضرت نوح علیہ السلام پر ایمان لے آئے تھے ۔ (ابن کثیر ۲۱۳۳) معارف القرآن از مولانا مجمد ادریس کاند صلوی ۲۱۳۳)

## قوم عاد كاواقعه

۱۹٬۹۵ وَإِلَى عُادِ اَخَاهُمْ هُوْدًا وَالْ يَقُوْمِ اعْبُدُوا اللهُ مَالَكُمْ مِنْ الْهِ غَيُرُ لاَ وَافَلاَ تَتَقَوْنَ وَ قَالَ الْمَلاَ الَّذِينَ كُفُرُ وَامِنْ قَوْمِهِ اللّهِ غَيْرُ لاَ وَافَلاَ تَتَقَوْنَ وَ قَالَ الْمُلاَ الَّذِينَ كُفُرُ وَامِنْ قَوْمِهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

میں پڑاہواد مکھتے ہیں اور ہم تو بچھے جھوٹاخیال کرتے ہیں۔ انہوں (ہود) نے کہا کہ اے میری قوم! مجھ میں تو ذرا بھی ہیو قوفی نہیں بلکہ میں تو پروردگار عالم کی طرف ہے ایک رسول ہوں۔ میں تہمیں اپنے رب کاپیغام پہنچاتا ہوں اور میں تو متہار اامانت دار خیرخواہ ہوں۔ کیا تہمیں اس بات پر تعجب ہے کہ تہمارے پاس تہمیں میں کے ایک شخص کے ذریعیہ، تہمارے رب کی نصیحت پہنچی تاکہ وہ تہمیں خبردار کرے اور (وہ وقت) یاد کروجب اللہ تعالیٰ نے قوم نوح کے بعد تہمیں جانشین بنایا اور ڈیل ڈول میں بھی تہمیں اور لوگوں سے زیادہ پھیلاؤ دیا۔ پس تم اللہ تعالیٰ کے احسان یاد کرو تاکہ تم فلاح یاؤ۔

الْمُلاُ: سرداروں کی جماعت۔

سَفَاهَةِ: بوقوف ہونا۔ جہالت ۔ بے عقلی ۔

للهُ: پھيلاؤ۔

لائم: احسانات - تعمتیں - واحد الی -

تشری : طوفان نوح کے بعدیہ قوم عرب کے جنوبی حصہ میں آباد ہو گئ تھی، جس کو یمن کہتے ہیں ۔ یہ لوگ عاد بن عوس بن ارم بن سام بن نوح کی اولاد میں سے تھے اور مہایت قد آور، شہ زور، مغرور و متکبراور سرکش تھے۔ بڑے بڑے مکانوں میں رہتے تھے۔ جیسا کاار شاد ہے:

اَلَمْ تَدُكُنُفُ فَعُلَ رَحُنُكُ بِعَاد ۔ ارام خُدات الْعَعَاد ۔ الَّانُ لَمْ

اَلَمْ تَرَكَيُفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ . إِرُمُ ذَاتِ الْعِمَادِ . الَّتِي لَمْ أَيْ لَمْ أَيْ لَمْ أَيْ لَمُ أَيْ لَمْ أَيْ لَمْ أَيْ مِنْ لُمُ الْفِي الْبِلادِهُ (الْفِر آياتِ ١٦٨)

کیا تم نے نہیں دیکھا کہ قوم عاد کو اللہ تعالیٰ نے کسی سزادی جو ارم کے رہنے والے تھے جن میں بڑے بڑے ستون تھے۔ شہروں میں السے بڑے بڑے مکان کہیں بھی نہیں تھے۔

يه ان كى زېر دست جسماني قوت كى دليل تحى جيسا كه فرمايا:

فَامَّا عَادُ فَاسُتَكُبُرُ وَا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنُ اَشَدُّ مِنَّاقُوَّةً أَوْلَمُ يَرُ وَااَنَّ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَاشَدُّ مِنْهُمُ قُوَّةً وَكَانُو ابايٰتنا يُجُحَدُونَ ٥

لیکن قوم عاد فحز و کنار میں پڑ گئی. ناحق فرور کرنے لگی اور کھلا دعویٰ کرنے لگی

کہ ہم سے بڑھ کر قوی کون ہے ؟ کیاانہوں نے اس پر غور نہیں کیا کہ اللہ تعالیٰ جس نے انہیں ہیدا کیا ہے، وہ ان سے زیادہ قوی ہے اور وہ ہماری آیتوں اور معجزوں کاانکار کرتے تھے۔

یہ لوگ جس طرح جسمانی حیثیت سے بڑے سخت تھے، اسی طرح ان کے دل بھی ہمایت سخت تھے۔ انہوں نے سب امتوں سے زیادہ حق کی تکذیب کی ۔ ان کی ہدایت و رہمنائی کے لئے بھی اللہ تعالیٰ نے انہی میں سے حضرت ہود علیہ السلام کو نبی بناکر بھیجا۔ جب حضرت ہود نے ان کو تو یہ اللہ تعالیٰ نے انہی میں سے حضرت ہود علیہ السلام کو نبی بناکر بھیجا۔ جب حضرت ہود نے ان کو تو حید کی دعوت دی تو اس بد بخت اور متکبر قوم نے ان کو دیوانہ اور بیو قوف کہا اور جھوٹا تھہرایا اور کھنے گئے کہ کیا تیرے کہنے پر ہم اپنے سب معبود وں کو چھوڑ کر صرف ایک خداکی عبادت کرنے اور کھنے گئے کہ کیا تیرے کہنے پر ہم اپنے سب معبود وں کو چھوڑ کر صرف ایک خداکی عبادت کرنے لگیں اور اپنے باپ دادا کا طریقہ چھوڑ دیں۔ قریش نے بھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت توحید یر اسی قسم کا جواب دیا تھا۔

حضرت ہود نے ان ہے کہا کہ میں ہو قوف اور کم عقل ہمیں ہو توف تو تم ہو کہ اپنے ہی ہاتھوں ہے تراشے ہوئے پھروں کو بوجتے ہو۔ میں تو پر دردگار عالم کار سول ہوں۔ متہارے لئے اپنے رب کا پیغام لے کر آیا ہوں، تاکہ تہاری اصلاح ہو اور میں تہارا صحح معنی میں خیر خواہ ہوں۔ میری نصیحت و خیر خواہی اور امانت و دیانت تہیں خوب معلوم ہے۔ کیا اس کے خیر خواہ ہوں۔ میری نصیحت ہو۔ تم اس بات پر تعجب کیوں کرتے ہو کہ تہارے ہی ایک آدی کے بعد بھی تم مجھے جھوٹا مجھتے ہو۔ تم اس بات پر تعجب کیوں کرتے ہو کہ تہارے ہی ایک آدی کے بہری مہارے پروردگار کی جانب ہے وجی کے ذریعہ بدایت و نصیحت آئی اور اس نے تہاری پاس تمہارے پروردگار کی جانب ہے وجی کے ذریعہ بدایت و نصیحت آئی اور اس نے تہاری بہری کے بہری کامقام ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قوم نوح کے بعد تمہیں ان کا جانشین بنایا اور تم پر ان سے بلکہ یہ تو شکر کامقام ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قوم نوح کے بعد تمہیں ان کا جانشین بنایا اور تم پر ان سے بنایا، تم دو سری قوموں کی نسبت بہت دراز قامت اور چوڑے چکے ہو۔ پس تم اس انعام خداوندی کی شکریہ میں اس کی نعمتوں کو زیادہ یاد کرو اور ان پر زیادہ شکر کرو تاکہ تمہیں فلاح نصیب ہو، کیونکہ ذکر دوشکر ہی ہے فلاح و نجات حاصل ہوتی ہے۔ (ابن کشیر ۲۲۲۲) محقانی کم اس انعام خداوندی کونکہ ذکر دوشکر ہی ہے فلاح و نجات حاصل ہوتی ہے۔ (ابن کشیر ۲۲۲۲) محقانی کم ۲/۲۵)

# قوم ہو دی سرکشی

وہ کہنے گئے کہ کیا تو ہمارے اس اس کے آیا ہے کہ ہم ایک اللہ کی عبادت

کریں اور جس کو ہمارے باپ د اپوجتے تھے اس کو چھوڑ دیں ۔ پس ہر کہ ہم ایک اللہ کی عباد کے تو اس (عذاب) کو لے آجس ہے ممیں ٹر اتا ہے ۔ (حضرت ہوڈ نے) ہما کہ بس تم پر تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے عذاب اور غضب آہی گیا ۔ کیا تم مجھ سے ان ناموں کے بارے میں جھگڑتے ہو جو تم نے اور تہمارے باپ دادا نے اپنی طرف ہے رکھ گئے میں ، جن کی اللہ تعالیٰ نے کوئی سند مہیں اتاری ۔ پس تم مشظر رہو، میں بھی تہمارے ساتھ استظار کرتا ہوں ۔ بچرہم نے اس کو اور اس منظر رہو، میں بھی تہمارے ساتھ استظار کرتا ہوں ۔ بچرہم نے اس کو اور اس کے ساتھیوں کو تو اپنی رحمت سے بچالیا اور ان لوگوں کی جڑکاٹ ڈائی جہوں کے ساتھیوں کو تو اپنی رحمت سے بچالیا اور ان لوگوں کی جڑکاٹ ڈائی جہوں نے ہماری آستوں کہ جھٹلایا تھا اور وہ ایمان لانے والے نہ تھے ۔

ہم چھوڑتے ہیں۔ ہم بڑارہنے دیں گے۔ وَزُرْی مضارع۔

ناپاک ۔ گندہ ۔ عذاب جمع اُرْ جَائِ ۔

اقتدار قوت ـ دليل

نَدُرُ :

جرم سیاں کھاڑی ۔ دُ بَرُورُ بُورُ کے اسم فاعل ۔

کنٹر سی سے خوف دلایااور بہت مجھایا مگر وہ نہ مانے اور کہنے گئے کہ آتو ہمارے پاس اسی لئے آیا ہے کہ ہم صرف ایک خدا کی عبادت کریں اور ان سب معبود وں معرف ویں جن کو ہمارے آباو اجداد بو جتے تھے۔ پس اگر تو سچا ہے تو جس عذاب سے تو ہمیں ڈراربا ہے اس کو ہمارے یاس لے آ۔

مکہ کے قریش بھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے یہی کہا کرتے تھے کہ اگر آپ کی عذاب کی دھمکی سچ ہے تو آپ ہم پر آسمان ہے پتھروں کی بارش کرادیں اور ہمیں عذابِ الیم میں مبتلا کرا دیں ۔

حضرت ہود علیہ السلام نے اپنی قوم کو جواب دیا کہ تمہارے کہنے کی وجہ ہے تم پر اللہ تعالیٰ کا عذاب اور غضب تو واجب و چکا ہے، اب وہ کسی وقت مجی تم پر نازل ہو کر تمہاری مرکشی کو ختم کر دے گا۔ تم مجھ ہے ان بتوں کے بارے میں کیوں جھگڑتے ہو جن کے نام نے یا تمہارے اسلاف نے رکھ لئے ہیں۔ ان کی کچھ حقیقت نہیں ۔ یہ سب تو نہ نفع پہنچا سکتے ہیں اور نہ نقصان اور نہ اللہ تعالی نے ان کے بارے میں کوئی دلیل اور سند اتاری ہے۔ پس اب تم عذاب نازل ہونے کا انتظار کرو۔ تمہارے ساتھ میں بھی انتظار کرتا ہوں۔

مجرات تعالی می الله تعالی نے ان بر عذاب نازل فرمادیا اور حضرت ہود علیہ السلام اور ان بر میان لائے تھے لانے والوں کو تو اپنی رحمت و مہر بانی ہے بچالیا کہ جو لوگ حضرت ہود پر ایمان مہیں لائے تھے اور الله تعالی کی آیتوں کو جھٹلاتے تھے، بمقتضائے میں الله تعالی نے ان ی جڑی کاث دی اور ان کو صفحہ ، بستی ہے مثا دیا، کیونکہ ان کی قساوت قلبی انہا کو پی تھی ۔ (ابن کشر ۲۲۵) ۲، معارف القرآن از مولانا محمد اور یس کاند حلوی ۵۰/ ۳)

قوم ہود کی ہلاکت و تباہی کے حالات و واقعات قرآن اسید ہیں دوسرے مقامات پر اس طرح مذکور ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے پہلے ان کو تین ہرس کے شدید قبط میں بسلار کھا جس ہو وہ عاجزآ گئے مگر پھر بھی ایمان نہ لائے ۔ پھرایک روزان پر ساہ ابر بمؤودار ہوا جس کو دیکھ کر قوم ہود ک لوگ بہت خوش ہوئے کہ اب اس ابر سے ضرور پائی برے گا۔ یہ ساہ ابر ایک ساہ آندھی تھی ۔ جب یہ نزدیک آئی تو انہوں نے اس میں آدی، او نٹ اور بڑے بڑے درخت چیلوں کی طرح آسمان میں ازتے ہوئے و بکھے ۔ پھر وہ اپنے مکانوں اور محفوظ مقامات کی طرف دوڑے ۔ مگر قبر الہیٰ سے کون بچ سکتا ہے ۔ مکان اور چھتیں اڑنے لگیں، دیواریں گریڑیں، کچ لوگ تو وہیں تمام الہیٰ سے کون بچ سکتا ہے ۔ مکان اور چھتیں اڑنے لگیں، دیواریں گریڑیں، کچ لوگ تو وہیں تمام ہوئے اور جو لوگ گھراکر باہر نظے ان کو آندھی کے طوفان نے بہت ملند اٹھاکر کسی پتھریاز مین پر ہوئے اور جو لوگ گھراکر باہر نظے ان کو آندھی کے طوفان نے بہت ملند اٹھاکر کسی پتھریاز مین پر کے طویل القامات لوگ دمین یہ جراک میں یہ کھور کے پیڑوں کی طرح لمبنے پڑے تھے ۔ (حقانی ۱۹۸۸ میں اور محفوظ میں القامات لوگ دمین یہ کھور کے پیڑوں کی طرح لمبنے پڑے تھے ۔ (حقانی ۱۹۸۸ میں کا دویل القامات لوگ دمین یہ کو میں القامات لوگ دمین یہ کھور کے پیڑوں کی طرح لمبنے پڑے تھے ۔ (حقانی ۱۹۸۸ می)

#### قوم تثود كاواقعه

٣٠،٠٣ - وَإِلَى تُمُوْدَ أَخَاهُمْ صَالِحًا - قَالَ يَقُوْمِ أَعُبُدُ وِاللّهُ مَالَكُمْ مِنْ اللّهِ عَبُدُ وَاللّهُ مَالُكُمْ اللّهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ وَلاَ تَمَسُّوْهَا بِسُوْءٍ فَيَ اللّهِ وَلاَ تَمَسُّوْهَا بِسُوْءٍ فَيَ اللّهِ وَلاَ تَمَسُّوهُا بِسُوْءٍ فَيَ اللّهِ وَلاَ تَمَسُّوهُا بِسُوْءٍ فَيَا خُذَكُمْ أَوْ اللّهِ وَلاَ تَمَسُّوهُا بِسُوْءٍ فَيَا خُذَكُمْ عَذَابًا لِيمُ مَا اللّهِ وَلاَ تَمَسُّوهُا مِسُوءً فَي اللّهِ وَالْمَا تَعْمُ اللّهُ وَلَا تَمَسُّوهُا فَي اللّهِ وَلَا تَعْمُ اللّهِ وَلاَ تَعْمُ اللّهِ وَلاَ تَعْمُ وَاللّهِ وَلاَ تَعْمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

اور ہم نے قوم مثود کی طرف ان کے بھائی (حضرت) صالح کو بھیجا۔ اس نے کہا کہ اے میری قوم! اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو، کیونکہ اس کے سواکوئی متبارا معبود مبنیں۔ متبارے پاس متبارے رب کی طرف سے ایک واضح دلیل آخپی کہ یہ اللہ تعالیٰ کی او نشی متبارے لئے دلیل (بناکر بھیجی گئی) ہے۔ سو اس کو چھوڑ دو کہ اللہ تعالیٰ کی او نشی متبارے لئے دلیل (بناکر بھیجی گئی) ہے۔ سو اس کو چھوڑ دو کہ اللہ تعالیٰ کی زمین میں چرتی رہ اور اس کو برائی کے ساتھ ہاتھ بھی نہ لگانا ور نہ تتبییں در دناک عذاب پکڑلے گا۔ اور (وہ وقت) یاد کرو جب اللہ تعالیٰ نے قوم عاد کے بعد متبییں جانشین بنایا اور متبییں زمین پر رہنے کا ٹھکانا دیا کہ تم نرم زمین میں محل بنالیتے ہواور پہاڑوں کے گھر تراش لیتے ہو۔ پس تم اللہ تعالیٰ کے احسان یاد کرواور زمین میں فساد کرتے نہ میرو۔

لَا قَلَةُ: او نشى، جمع نُونُنَ -

فُذُرُ وُهَا: پس تم اس (او نٹنی) کو چھوڑ دو۔ وَزُرُ سے امر۔

بُوْاكُمْ: اس نے تم كو تھكاناديا۔ اس نے تم كو جگددى۔ تُبُويَةُ يَ ماصلى۔

شهولها: اس (زمین) کانرم حصه - اس کابموار حصه - واحد سَبْلُ -

قُصُورٌ : محلات واحد قَصْرُ :

تُنْجِتُونُ: تم تراشة بو ـ نَحْتُ ع مفارع ـ

تَعْتُوا : تم مجرو - تم فساد مجاؤ - تم پھيلاؤ - رعِثي ہے مضارع -

تعشرت کے: حضرت ابراہیم علیہ السلام ہے پہلے قدیم عرب کے جو قبائل تھے، انہیں میں ہے مثود بھی تھے جو قوم عاد کے بعد ہوئے ۔ یہ لوگ عرب کے شمال مشرقی حصہ میں جو مد سنے اور شام کے درمیان ہے اور جس کو قدیم عرب ملک تجر کہتے تھے، آباد تھے ۔ یہ لوگ پہاڑ کھود کر اور پتھر تراش کر تجیب و غریب مکانات بناتے تھے ۔ اس طرح انہوں نے پہاڑوں کے نیچ نرم زمین میں بھی تجیب و غریب محل بنائے ہوئے تھے ۔ گری اور سردی کے جدا جدام کانات ہوتے تھے ۔ یہ لوگ بت پرست، راہزن اور علانیہ فاحش و بدکار تھے ۔ ان کی بدایت کے لئے اللہ تعالیٰ نے انہی میں سے حضرت صالح علیہ السلام کو نبی بناکر بھیجا ۔ انہوں نے آگر ان کو تو چود و عبادت اللیٰ کی تعلیم دی اور ایک اور شرک می تعماد کے لئے اللہ تعالیٰ نے انہی میں سے حضرت صالح علیہ السلام کو نبی بناکر بھیجا ۔ انہوں نے آگر ان کو تو چود و عبادت اللیٰ کی تعلیم دی اور ایک اور شرک می تعماد کے لئے نشانی ہے، تم اس کو میں قسم کی تکلیف نہ دیناور نہ در د ناک عذاب میں جسال ہو جاؤ گے ۔

یہ اونٹی ایک دن چشے سے پانی پیتی تھی اور ایک دن نانہ کرتی تھی تاکہ دوسرے لوگ اور ان کے جانور پانی پی سکیں۔ وہ لوگ اس او نٹنی کادودھ پیتے تھے اور جس قدر چاہتے دودھ سے اپنے برتن بجر لیتے۔ وہ وادی میں ایک راستہ سے چرنے جاتی اور دوسرے راستہ سے باہر آتی، تاکہ آنے جانے والوں کو آسانی ہو، کیو نکہ پانی پی کروہ بہت موٹی تازی ہو جاتی اور بہت شاندار اور پر رعب فاندار اور پر رعب فاندار اور پر عب وہ بیت نظر آتی تھی۔ وہ جانوروں کے پاس سے گزرتی تو دو سرمے جانور ڈر کر بھاگ جاتے۔ محمد وہ بیت نظر آتی تھی۔ وہ جانوروں کے پاس سے گزرتی تو دو سرمے جانور ڈر کر بھاگ جاتے۔

پھر فرمایا کہ تم اللہ تعالیٰ کے اس احسان کو یاد کرو کہ قوم عاد کی ہلاکت کے بعد اس نے تہیں ہمہیں ان کا جانشین بنایا تاکہ تم اس د نیاوی زندگی کو آخرت کی زندگی کاذر بعیہ بناؤ۔ اس نے تہیں زمین میں محل بناتے ہواور پہاڑوں کو تراش کر گھر بناتے ہو۔ زمین میں تم اللہ کی نعمتوں اور احسانات کو یاد کرو اور ان کاشکر اداکر و اور زمین میں فتنہ و فساد پھیلاتے نہ بچرو۔ کفروشرک اور نبی کی مخالفت و تکذیب سے بڑھ کر کوئی فنتہ و فساد نہیں، لہذاتم ان سے بچو۔ (حقانی ۴۲۰ معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی ۲۷،۵۰۱ س)

# كافرسرداروں كى گفتگو

٥١،٠٥ قَالَ الْمَلَا الَّذِيْنَ اسْتَكُبَرُ وَا مِنْ قَوْمِهِ لِلَّذِيْنَ اسْتُضُعِفُوا لِمَنْ امْنَ مِنْهُمُ اَتَعَلَّمُوْنَ اَنَّ صَلِحًا مُثْرُ سَلًّ مِّنْ رَّبِّهِ قَالُوْا إَنَّا بِمَا أَرْسِلَ بِهِ مُوءُمِنُونَ ٥ قَالَ الَّذِيْنَ اسْتَكْبَرُ وُا إِنَّا بِالَّذِيْ امَنْتُمْ بِهِ كُفِرُ وُنَ٥

اس قوم کے مظہر سرداروں نے ان غریب او گوں سے بوچھا جو ایمان لے آئے محے کہ کیا تمبیں معلوم ہے کہ (حضرت) صالح اپنے رب کی طرف سے مھیج ہوئے ہیں ۔ انہوں نے کہا بے شک ہم تو اس پر امیان رکھتے ہیں جو کچے وہ لے كر آئے ہيں۔ جو لوگ متكبر تھے وہ كہنے لگے كہ جس چيز ہرتم ايمان لائے ہو، بم تو

ای کاانکار کرتے ہیں۔

تشری : حضرت صالح کی قوم میں جو متکبر سردار تھے انہوں نے غریب او گوں میں ہے جو اوگ حضرت صافح بر ایمان لے آئے تھے، ان ہے کہا کہ کیا تہمیں اس بات کا یقین ہے کہ حضرت صافح کو الند تعالیٰ کی طرف ہے پیغمبر بناکر بھیجا گیا۔ انٹریب مومنوں نے جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ نے جو کچھ ان کر جھیجا ہے ہم تو بلاشبہ اس سے لیے ۔ ی طرح ایمان رکھتے ہیں ، ہمیں ان کی نبوت میں کوئی شک و شبہ ہمیں ۔ کافر سردار دن نے مومنوں سے کہا کہ تم جس چیز پر ایمان رکھتے ہو ہم تو اس کاانکار کرتے ہیں۔ ہم ان کی نبوت ور سالت کو ہمیں ملنتے اور یہ ان کے او نٹنی کے معجزے کو مانتے ہیں اور نہ ہم اس پریقین رکھتے ہیں کہ او شنی کہ مار ڈالنے سے کوئی عذاب آجائے گا۔ (مظهري ۱۳۲۳ (۳)

#### اد نٹنی کی کو نچیں کاٹنا

٥٥،٥٠ فَعَقُرُ واالنَّاقَةَ وَعُتُواعَنَ أَمْرِ رَبِّهِمْ وَقَالُوُايُصٰلِحُ انْتِنَابِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الْمُرْسَلِيْنَ ٥ فَاخَذَتْهُمُ الرَّجَفَةُ فَاصْبَحُوا فِي دَارِهِمُ جُثِمِينَ ۞ فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ لِقُوم لَقَدْ أَبْلُغْتُكُمْ رِسَالَةً رَبِّي وَنصَحْتُ لَكُمْ وَلٰكِنُ لَآتُحِبُّونَ

مچرانہوں نے او نٹنی کی کو بچیں کاٹ ڈالیں اور اپنے رب کے حکم سے سرکشی كى اور كھنے لگے كه اے صالح اگر تورسولوں میں ہے ہے توجس (عذاب) ہے تو ہمیں ڈراتا ہے اس کو ہم رہے آ۔ پس ان کو زلزلے نے آپکڑا، سو وہ اپنے گھروں میں او ندھے پڑے رہ گئے ۔ مچر حضرت صالح نے ان سے منہ پھرا اور کہا کہ اے میری قوم! بے شک میں نے تتہیں اپنے رب کا پیغام پہنچا دیا تھا اور تہاری خرخوابی کی تھی لیکن تم تو خرخواہوں کو پسندی مہیں کرتے تھے۔

فعقرٌ وا: پس انہوں نے پاؤں کاث دئے۔ پس انہوں نے کو تجیں کاث دیں۔ عقرٌ ہے

عَتَوْا: انہوں نے سرکشی کی ۔ انہوں نے نافرمانی کی ۔ عُتُوَّ ہے ماضی ۔ الرَّ جُفَةً: دلزار ۔ کپکیاہٹ ۔ الرَّ جُفَةً: دلزار ۔ کپکیاہٹ ۔

جْيْمِينَ: زانو كى بل كرے ہوئے ۔ او ندھے پڑے ہوئے ۔ جُنُوْمٌ سے اسم فاعل۔

تشریک : جب حضرت صافح کی قوم کی سرکشی حد سے بڑھ گئی تو انہوں نے باہم صالح و مشورہ کرے اس او نٹنی کو قتل کرنے کاار اوہ کر لیا تاکہ ان کوہرروزیانی لینے کاحق حاصل ہو جائے چنائ ان کافروں نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے سرکشی کرتے ہوئے او نٹنی کے پر کاٹ ڈالے اور حضرت صالح علیہ السلام کی تکذیب کی اور کہنے لگے کہ اے صافح اگر تو واقعی رسول ہے اور اپنے دعوے میں بچاہے تو اس عذاب کو لے آجس کاتو ہم سے وعدہ کرتا ہے ۔ پس جب ان کی جرأت و سر کشی اس حد تک پہنچ گئی کہ وہ خدا کے پیغمبر کامذاق اڑا نے لگے تو اللہ تعالیٰ نے ان پر زلزلہ کی شکل میں وہ عذاب نازل فرمادیا جس کاوہ مطالبہ کررہے تھے۔ پھروہ زلزلہ کے سبب اپنے گھروں میں او ندھے پڑے رہ گئے ۔ سب لوگ ایک دم مرگئے ۔ چھوٹا، بڑا، مرد و عورت، غرض ان میں ہے کوئی بھی نہ نچ سکا، سوائے ان لوگوں کے جو حضرت صالح پر ایمان لے آئے تھے۔

اس قوم کا ایک آدمی ابو رِ غال تھا۔ عذاب کے وقت یہ شخص مکہ میں تھا، اس لئے چند روز عذاب سے محفوظ رہا،لیکن جب کسی صرورت سے مکہ سے باہرنگلا تو آسمان سے اس پر ایک پتھر گرا اور وه ومیں ڈھیر ہو گیا۔

بھرجب حضرت صالح کی قوم کے سب کافر ہلاک کر دئے گئے ۔ تو حضرت صافح نے اپنی قوم کو مخاطب کر کے فرمایا کہ اے مسری قوم! میں نے تو تمہیں اللہ تعالیٰ کا پیغام پہنچا دیا تھا اور تہاری خرخواہی کی تھی لیکن تم نے اس سے فائدہ مہیں اٹھایا کیونکہ تم حق بات کو پسند مہیں کرتے تقے۔ (ابن کثیر ۲۲۸،۲۲۸/۲،معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند صلوی ۵۵/۳)

### قوم لوط عكاواقعه

٨١،٨٠ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَاسَبُقَكُمْ بِهَا مِنُ الْحَدِيِّ مِنَ الْعُلَمِيْنَ ٥ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّ جَالَ شَهُولَاً مِنْ دُونِ النِّسَاءِ ، بَلَ اَنْتُمُ قَوْمٌ مُّسْرِ فُونَ ٥ النِّسَاءِ ، بَلَ اَنْتُمُ قَوْمٌ مُّسْرِ فُونَ ٥

اور ہم نے (حضرت) لوط کو (رسول بناکر) بھیجا۔ جب انہوں نے اپنی قوم سے کہا کہ تم ایسی بے حیائی کا کام کیوں کرتے ہو جس کو تم سے پہلے دنیا بھر میں کسی نے نہیں کیا۔ تم تو شہوت میں آگر عور توں کو چھوڑ کر مردوں پر گرتے ہو بلکہ

تم لوگ تو حدے بڑھے ہوئے ہو۔

#### قوم لوط كاانجام

٨٣،٨٢ - وَمَاكَانَ جُوابَ قَوْمِهِ الْآُأَنُ قَالُوْ اَخْرِ جُوْهُمْ مِّنْ قَرُيتِكُمْ اللَّهُ الْكَفُرَ الْحُو النَّهُمُ أَنَاسُ يَّتَكُمُ هَرُونَ ٥ فَانْجَيْنُهُ وَاهْلَهُ الْآَمْرَ اَتَهُ كَانَتُ مِنَ الْغُبِرِيْنَ ٥ وَامْطَرُ نَا عَلَيْهِمْ مُطَرًا ﴿ فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ

عَاقِبَةُ الْمُجْرِمِيْنَ ٥

اور ان کی قوم ہے اس کے سواکوئی جواب نہ بن پڑا کہ آپس میں کہنے گئے کہ ان لوگوں کو اپنی بستی ہے نکال دو، کیونکہ یہ لوگ بڑے پاک و صاف بنتے ہیں۔ پھر،ہم نے (حضرت) لوط کو اور ان کے گھر والوں کو بچالیا سوائے ان کی بیوی کے کیونکہ وہ بیچے رہ جانے والوں میں ہے تھی اور ہم نے اس قوم پر (پتھروں کا) مدینہ برسایا۔ سود مکھ لوان مجرموں کا کیا حال ہوا۔

انْمَاسٌ: انسان ـ لوگ ـ واحد إنسٌ -

الْغُبِيرِينُ : يَحِي رَبِينَ والے - باقى رہنے والے - غَبْرُو غُبُورْ سے اسم فاعل -

أَمْطُونَا: بم في برسايا - إمْطُارُ عاصى -

تعشری : حضرت لوط علیہ السلام کی قوم کے لوگ ان کی نصیحت کا کوئی معقول جواب دینے کی بجائے ضد میں آکر آپس میں یہ کہنے گئے کہ یہ لوگ بڑے پاکباز بنتے ہیں اور ہمیں گند و بہتاتے ہیں، تو گند و ں میں پاکوں کا کیا کام ۔ لہذا ان کو اپنی بستی ہی سے نکال دو۔ پھر جب ان کا تمسخزاور سرکشی حد سے بڑھی تو اللہ تعالیٰ نے حضرت لوط علیہ السلام اور ان کے اہل و عیال کو اس بستی سے صحیح و سالم نکال لیا، سوائے حضرت لوط کی بیوی کے جو کافر تھی اور ان بد بختوں کے ساتھ رہ گئی تھی جن پر اللہ تعالیٰ نے عذاب مسلط کیا۔ اس نے معذ بین کے ساتھ ساز باز کر رکھی تھی ۔ حضرت لوط علیہ السلام کے ہاں جو مہمان آتے تھے ان کی اطلاع بھی معذ بین کو یہی دیا کرتی تھی اور ان کو بدکاری کی ترغیب بھی دیتی تھی۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ان پر پتھروں کی بارش کی اور ان کی بستیاں الث دی گئیں سود مکیمو مجرموں کا کسیاانجام ہوا۔ (ابن کثیر ۲۳۳۱،۲۳۰)

#### حضرت شعيب تكاواقعه

٥٠٠٨٥- وَاللَّى مُذِينَ أَخَاهُمُ شُعَيْبًا ، قَالَ يٰقُوْمِ اعْبُدُ وااللَّهُ مَالَكُمُ مِّنَ اللهِ غَيْرُ لا قَدْ جَاءَتُكُمْ بَيِّنَةٌ مِّنُ رَّ بِكُمُ فَا وُفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيْزَانَ وَلاَ تَبْخَسُوا النَّاسَ اَشْيَاءَهُمُ وَلا تُفُسِدُ وَا فِي وَالْمِيْزَانَ وَلاَ تَبْخَسُوا النَّاسَ اَشْيَاءَهُمُ وَلا تُفُسِدُ وَا فِي الْاَرْضِ بَعْدَ إِصْلاً حِهَا وَلْا كُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُثُوءَمِنِيْنَ الْاَرْضِ بَعْدَ إِصْلاً حِهَا وَلْلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُثُوءَمِنِيْنَ

اور ہم نے مدین کی طرف ان کے بھائی (حضرت) شعیب کو بھیجا۔ انہوں نے اپنی قوم ہے کہا کہ میری قوم ا تم اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو۔ کیونکہ اس کے سوا کوئی بتہار امعبود ہنیں۔ بتہارے پاس ایک واضح دلیل آجی ۔ پس تم ناپ اور تول کو پورار کھو اور لوگوں کو ان کی چیزیں کم کر کے نہ دیا کرو اور زمین میں اس کی اصلاح کے بعد فساد نہ پھیلاؤ۔ یہ تمہارے لئے بہتر ہے، اگر تم ایماندار ہو اور تم راستوں پر اس غرض سے نہ بیٹھا کرو کہ اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے والوں کو ڈراؤ اور ان کو اللہ کی راہ سے روکو اور اس راہ میں کجی ڈھونڈو اور (وہ وقت) یاد کرو جب تم تھوڑے سے تھے تو اللہ تعالیٰ نے تمہیں زیادہ کر دیا اور کیھو مفدوں کا کیسا انہا م ہوا اور اگر تم میں سے ایک گروہ اس پر ایمان لے آیا ہے جو کچھ میرے ذریعہ بھیجا گیا ہے اور ایک گروہ اس پر ایمان ہمیں لایا تو تم صبر کرو، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ ہمارے اور متہارے در میان فیصلہ کر دے اور وہ سب سے بہتر فیصلہ کر نے والا ہے۔

فُاوْفُوا: پس تم يوراكرو - إِيْفَارِّ ہے امر -

الْكُنْيِلُ: پيمانے سے غلہ وغيرہ ناپنا۔مصدر ہے۔

تُنْخُصُوا: تم كم دين للو - تم كمان لكو - بَخُن ك مضارع -

تَقَعُدُوا: تم بينهو - قَعُوْدُ ع مضارع -

يُوْعِدُ وْنَ: تم وعيد كرتي بو-تم دُراتي بو-إِيْعَادُ عصفارع -

تُصُدُّونَ: تمروكة بوءتم بندكرة بوءصَدُّ عصارع -

تُبغُونُهُا: تماس كوچاہتے ہو۔ تماس كوتلاش كرتے ہو۔ بغي تے مضارع۔

عۇجًا: كى-ئىزھاپن-ئىرىنىڭ گىرىجاء ئىرىغانىشىدىنى

طَائِفَة : گروه ، جماعت - طُوف سے اسم فاعل -

تنشری : حضرت شعیب علیہ السلام کا واقعہ حضرت لوط علیہ السلام کے واقعہ کے بعد پیش آیا عرب کے شمال مغربی حصہ کے بیا بانوں میں ایک بستی کا نام مدین ہے، جہاں حضرت موسیٰ علیہ السلام بحر قلزم کو عبور کرے کو ہ سینااور اس کے اطراف میں بنی اسرائیل کو لئے بھرتے تھے۔

مدین حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ایک بیٹے کا نام ہے جو عرب میں آگر آباد ہو گئے تھے۔
ان کی نسل کے لوگ یہاں رہتے تھے، اس لئے اس بستی یا قبیلے کو مدین کہا جاتا ہے ۔ مدین کا اطلاق قبیلہ اور شہر دونوں پر ہوتا ہے ۔ اہل مدین میں ہے ایک شخص (حضرت شعیب) کا لقب خطیب الا نہیا، ہے کیونکہ آپ مہمایت فصح و بلیغ گفتگو فرما یا کرتے تھے ۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت شعیب علیہ السلام کو نبی بناکر ان میں مجھیجا ۔ یہ وہی شعیب ہیں جن کے پاس حضرت موسی علیہ السلام مصرے آگر قیام پزیر ہوئے تھے اور دس برس ان کے ہاں رہے اور ان کی صاحبزادی ہے شادی کی ۔ پھر حضرت موسی نے مصرکی طرف واپس جاتے ہوئے کو ہ طور کے قریب اللہ تعالیٰ کی تعلی د کیمی اور عضرت موسی نے مصرکی طرف واپس جاتے ہوئے کو ہ طور کے قریب اللہ تعالیٰ کی تعلی د کیمی اور پھر وہیں ان کو نہوت ملی ۔

مدین کے لوگ بڑے شریر اور بت پرست تھے، ناپ تول میں کمی کرتے تھے، رہزن تھے اور کھوٹے سکے چلاتے تھے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی ہدایت و رہنمائی کے لئے حضرت شعیب کو معبوث فرمایا۔ انہوں نے قوم کی اصلاح کے لئے تین باتیں فرمائیں۔

ا۔ اے میری قوم! تم اللہ تعالی کی عبادت کرو، جس کے علاوہ کوئی عبادت کے لائق ہمیں ۔ یہی دعوت تو حید دیتے آئے دعوت تو حید تمام عقائد و اعمال کی روح ہے ۔ تمام انبیاء علیم السلام یہی دعوت تو حید دیتے آئے ہیں ۔ حضرت شعیب کی قوم مخلوق پرستی میں مبلا تھی، اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات اور اس کے حقوق سے غافل تھی ۔ اس لئے حضرت شعیب نے سب سے پہلے ان کو یہی پیغام دیا اور فرمایا کہ تہمارے رب کی طرف سے تمہارے پاس میری نبوت کی واضح دلیلیں اور معجزے آئے ہیں اور تم میری اطاعت کرو۔ یہ جھے چکے ہو کہ میں اللہ تعالی کا پیغمبرہوں، لہذا تم میری اطاعت کرو۔

۲۔ ناپ تول بورا کرو اور لوگوں کی چیزوں میں کمی کرنے ان کو نقصان نہ پہنچایا کرو۔ جس طرح ناپ تول میں کمی کرنا جھی حرام ہے۔ طرح ناپ تول میں کمی کرنا جھی حرام ہے۔ کسی کی عوت و آبرو پر جملہ کرنا، کسی کے درجہ اور رتبہ کے موافق اس کااحترام نہ کرنا، جن جن کی کی عوت و آبرو پر جملہ کرنا، حن جن کی ۔

اطاعت واجب ہے ان کی اطاعت میں کو تاہی کرنا، یہ سب امور اسی جرم میں داخل ہیں جو حضرت شعیب علیہ السلام کی قوم کیا کرتی تھی ۔

مؤطا امام مالک میں ہے کہ حضرت عمر فاروق رصنی اللہ عنہ نے ایک شخص کو جلدی جلدی رکوع مجدے کرتے ہوئے دیکھاتو فرمایا قلد طفقت یعنی تو نے ناپ تول میں کمی کر دی مرادیہ ہے کہ نماز کاجو حق تھاوہ تو نے بورانہیں کیا۔

پھر فرمایا کہ تم اصلاح کے بعد زمین میں خرابی پیدانہ کرو ۔ بعنی دین خداو ندی کی مخالفت نہ کرواور اپنی ناجائز حرکتوں ہے باز آجاؤ ۔ یہی تمہار ہے لئے بہتر ہے ۔

۳۔ تم راہ گیروں کو ڈرانے دھمکانے کے لئے اور جو لوگ اللہ تعالیٰ پر ایمان لے آئے ہیں ان کو اللہ کے راستے ہے روکنے کے لئے راستوں اور سڑکوں پر نہ بیٹھا کرو۔ ان لوگوں کی عادت تھی کہ دو، دو، چار، چارکی ٹولیوں میں راستوں پر بیٹھ جاتے تھے اور راہ گیروں کو ڈرا دھمکا کر ان کا سامان و نقدی وغیرہ چھین لیتے تھے ۔ جو شخص حضرت شعیب علیہ السلام کے پاس جانا چاہتا اس کو ورغلاتے اور شکوک و شبہات میں بہتا کرتے ۔

پچر فرمایا کہ تم وہ وقت یاد کرو جب تم تعداد کے اعتبار سے بہت تھوڑ ہے تھے، پچر اللہ تعالیٰ نے بہت تھوڑ ہے تھے، پچر اللہ تعالیٰ نے بہاری نسلیں بڑھا کر بہاری قلت کو کثرت میں بدل دیا ۔ یا مال و اسباب کے اعتبار سے تم بہت کمتر تھے، اللہ تعالیٰ کاشکر ادا کرو تم بہت کمتر تھے، اللہ تعالیٰ کاشکر ادا کرو اور فساد کرنے والوں کے انجام پر نظر رکھو اور قوم نوخ، قوم عاد، قوم مثود اور قوم لوط کے حالات و انجام سے عبرت پکڑو۔

پچر حضرت شعیب علیہ السلام نے اپنی قوم سے فرما یا کہ اگر تم میں سے کچھ لوگ ان باتوں پر ایمان ہے کہا لائے تو تم پر ایمان ہے جو میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے لایا ہوں اور کچھ لوگ ان پر ایمان نہمیں لائے تو تم ذرا صبر کرو، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ ہمارے درمیان فیصلہ کر دے ۔ وہی سب سے بہتر فیصلہ کرنے والا ہے ۔ اس کے فیصلے میں نہ ظلم ہے اور نہ کوئی اس کے فیصلے کورد کر سکتا ہے ۔ کرنے والا ہے ۔ اس کے فیصلے میں نہ ظلم ہے اور نہ کوئی اس کے فیصلے کورد کر سکتا ہے۔ (حقانی ۲/۲۵، معارف القرآن ۲۲۵، ۲۲۳)

## سرداروں کی سرکشی

٨٩،٨٨ قَالُ الْمُلاُ الَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا مِنْ قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ يَشُكُمُ وَا مِنْ قَوْمِهِ لَنُخْودُنَّ فِي لَيْشُعْيْبُ وَالَّذِيْنَ امْنُوا مَعَكَ مِنْ قَرْيَتِنَا اَوْ لَتَعُودُنَّ فِي لِيَّا مِلْكُو مِيْنُ ٥ قَدِ افْتَرُيْنَا عَلَى اللهِ مِلْتَكُمْ بِعُدَ إِذْنَجْنَا اللهُ مِنْهَا وَمَا كَذِبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلْتِكُمْ بِعُدَ إِذْنَجْنَا اللهُ مِنْهَا وَمَا كَذِبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلْتِكُمْ بِعُدَ إِذْنَجْنَا اللهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا انْ مَعْدَا فَيْهَا اللهُ رَبِّنَا اللهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا انْ لَهُ مِنْهَا مَ وَمَا اللهُ رَبِّنَا اللهُ مِنْهَا مَ وَمَا يَكُونُ لَنَا انْ لَنَهُ مِنْهَا مَا عَلَى اللهِ تَوكَلَّنَا وَرَبَنَا افْتَحْ بَيْنَا وَبَيْنَ وَبَيْنَا وَبَيْنَ وَمِنَا بِالْحَقِ وَانْتَ خَيْرُ الْفَتِحِيْنَ ٥

اس کی قوم کے سرکش سرداروں نے کہا کہ اے شعیب ابھ بھے اور ان لوگوں کو جو تیرے ساتھ ایمان لائے ہیں، اپنی بستی سے نکال کر رہیں گے یا یہ کہ تم ہمارے مذہب میں لوٹ آؤ۔ حضرت شعیب نے کہا کہ اگر ہم کراہت کریں تو (بھی لوٹ آئیں) ؟ اگر ہم متہمارے مذہب میں لوٹ آئیں تو ہم اللہ تعالیٰ پر جبو ٹی جہمت نگانے والے ہوجائیں گے جبکہ اللہ تعالیٰ ہمیں اس سے نجات دے چکا ہے اور ہم سے نہیں ہوسکتا کہ ہم تہمارے مذہب میں لوٹ آئیں، مگر یہ کہ چکا ہے اور ہم سے نہیں ہوسکتا کہ ہم تہمارے مذہب میں لوٹ آئیں، مگر یہ کہ بمارار ب ہی چاہے اور ہمارے رب کا علم ہر چیز کا احاطہ کئے ہوئے ہے۔ ہم بمارار ب ہی چاہے اور ہمارے رب کا علم ہر چیز کا احاطہ کئے ہوئے ہے۔ ہم قوم میں حق کے مطابق فیصلہ فرمادے اور تو سب سے بہتر فیصلہ فرمانے والا قوم میں حق کے مطابق فیصلہ فرمادے اور تو سب سے بہتر فیصلہ فرمانے والا

تنشری جے مغرور و متکبر سردار کہنے گئے ۔ کہ اے شعیب یا تو تم اور جو لوگ تم پر ایمان لائے ہیں، سب ہمارے مذہب میں واپس آ جاؤ، ورنہ ہم تم سب کو اپنی بستی ہے نکال دیں گے۔

حضرت شعیب کی قوم کے سرداروں کا حضرت شعیب پر ایمان لانے والوں کو اپنے مذہب میں واپس بلاناتو تھیک ہے مگر حضرت شعیب تو ان کے باطل مذہب پر ایک دن بھی نہیں رہے تھے اور نہ کوئی پیغمبر کسی مشرکانہ مذہب کی پیروی کرسکتا ہے۔ اس لئے قوم کے سرداروں کا حضرت شعیب سے یہ کہنا کہ ہمارے مذہب میں واپس آجاؤ غالباس کئے تھا کہ نبوت ملنے سے پہلے حضرت شعیب ان کے باطل عقائد واعمال پر خاموش رہتے تھے اور انہی کے اندر رکے ملے رہتے تھے، اس کئے وہ ان کو بھی اپنا ہم مذہب سمجھتے تھے۔ جب حضرت شعیب نے ان کو دعوت ایمان دی تب ان کو سیا کہ ان کامذہب تو ہمارے مذہب سے مختلف ہے اور یہ کہ یہ ہمارے مذہب سے مختلف ہے اور یہ کہ یہ ہمارے مذہب سے محتلے ہیں۔

حضرت شعیب نے جواب دیا کہ کیاتم یہ چاہتے ہو کہ ہمبارے مذہب کو ناپسند اور باطل کے باوجود ہم ہمبارے مذہب میں داخل ہو جائیں ۔ ایسا نہیں ہو سکتا ۔ اللہ تعالیٰ نے ہمبارے باطل مذہب ہے ہمیں نجات دے دی ۔ اب اگر ہم ہمبارے مذہب میں واپس ہو جائیں تو یہ ہماری طرف ہے اللہ تعالیٰ پر سخت جھوٹا بہتان ہو گا ۔ اب ہمبارے باطل مذہب میں واپس آنا ہماری طرف ہے اللہ تعالیٰ پر سخت جھوٹا بہتان ہو گا ۔ اب ہمبارے باطل مذہب میں واپس آنا ہمارے لئے ممکن ہی نہیں سوائے اس کے کہ اللہ تعالیٰ کی مشیت وارادہ ہی ایسا ہو جائے ۔ ہمارے پر ور دگار کا علم بہت و سیع ہے اور ہر چیز کو احاطہ کئے ہوئے ہے ۔ قضا و قدر کی حکمتیں اور مصلحتیں اسی کو معلوم ہیں ۔ لہذا ہمارا بھروسہ تو اللہ تعالیٰ پر ہے ۔ وہی اپنی عنایت ہے ہمیں لپنے دین پر قائم رکھے گا ۔

حضرت شعیب علیہ السلام اپنی قوم کے ایمان کی طرف سے ناامید ہوگئے تو انہوں نے اللہ تعالیٰ سے دعا، کی کہ اسے ہمارے پروردگار! ہمارے اور ہماری قوم کے درمیان حق کے مطابق فیصلہ کر دے اور تو ہی سب سے اچھافیصلہ کرنے والا ہے۔ یہ دراصل، حضرت شعیب کی طرف سے اپنی قوم کے کافروں کے لئے ہلاکت کی دعا، تھی جس کو اللہ تعالیٰ نے قبول فرماکر ان سرکشوں کو زلزلہ کے ذریعیہ ہلاک کردیا۔ (معارف القرآن ۲۲۹،۷۲۸)

### قوم شعيب مكادرد ناك انجام

٩٢،٩٠ وَقَالَ الْمَلَا الَّذِيْنَ كَفَرُ وَامِنَ قَوْمِهِ لَئِنِ اتَّبُغْتُمُ شُعَيْبًا إِنَّكُمُ الْآجُفَةُ فَاصْبَحُوا فِي دَارِهِمُ الْآجُفَةُ فَاصْبَحُوا فِي دَارِهِمُ الْآجُفَةُ فَاصْبَحُوا فِي دَارِهِمُ الْآجُثِمِيْنَ نَ الَّذِيْنَ كَذَّبُوا شُعَيْبًا كَانَ لَمْ يَغْنُوا فِيهَا الْآلَذِيْنَ كَذَّبُوا شُعَيْبًا كَانَ لَمْ يَغْنُوا فِيهَا الْآلَذِيْنَ كَذَّبُوا شُعَيْبًا كَانَ لَمْ يَغْنُوا فِيهَا الْآلَذِيْنَ كَذَّبُوا شُعَيْبًا كَانَ لَمْ يَغْنُوا فِيهَا الْآلَافِيْفَا اللَّهُ الْآلَافِيْنَ ٥ كَذَّبُوا شُعَيْبًا كَانُوا هُمُ الْخُسِرِيْنَ ٥ كَذَّبُوا شُعَيْبًا كَانُوا هُمُ الْخُسِرِيْنَ ٥

اور (حضرت شعیب کی) قوم کے کافر سرداروں نے کہا کہ اگر تم (حضرت) شعیب کی اتباع کرو گے تو بڑانقصان اٹھاؤ گے۔ پھران کو زلز لے نے آلیا، سو وہ لینے گھروں میں او ندھے پڑے رہ گئے۔ جنہوں نے (حضرت) شعیب کو جھٹلایا تھا (وہ الیے مٹے کہ) گویاوہ ان بستیوں میں آباد ہی نہ تھے۔ جنہوں نے (حضرت) شعیب کو حضرت) شعیب کو بھٹلایا وی خسارے میں رہے۔

الرُّ حِيفَةُ: زلزله - كيكيابث

فَاصَبُهُ وا: پس وہ ہوگئے ۔ إِصْبُاحُ سے ماصی ۔ فعل ناقص ہے ۔

جُثِمِيْنَ: زانو كى بل كرب بوئے - اوندھے پڑے بوئے - جُثُورُم عاسم فاعل -

يَغُنُون : وه قيام كرتيس وه بست بين - وه رضت بين - غُنَيُ ع مضارع -

تنظری جے کافروں سے کہنے گئے کہ اگرتم نے شعیب کی بات مان لی اور تم ان کی اتباع کرنے گئے تو تم جوم کے کافروں سے کہنے گئے کہ اگرتم نے شعیب کی بات مان لی اور تم ان کی اتباع کرنے گئے تو تم بڑے خسارے میں رہو گئے ۔ پھراللہ تعالیٰ نے عذاب کے طور پر ان پر ایسا شدید زلزلہ بھیجا کہ وہ اپنے گھروں میں ہی او ندھے منہ پڑے رہ گئے ۔ یہ اس بات کی سزاتھی کہ وہ حضرت شعیب اور ان کے اصحاب کو بلاوجہ ڈراتے اور ان کو جلاو طنی کی دھمکی دیتے تھے ۔

یہاں زلزلہ کو عذاب بہآیا گیا ہے۔ دوسری آیتوں میں عذاب ہوم الظلہ آیا ہے جس کے معنی بیں سایہ کے دن کاعذاب ۔ یعنی پہلے ان پر گہرے بادل کاسایہ آیا، جب وہ اس کے نیچ جمع ہو گئے تو اس بادل ہے ان پر پتھریا آگ برسائی گئی ۔ بعض مفسرین نے فرمایا کہ یہ بھی ممکن ہے کہ حضرت شعیب کی قوم کے مختلف جصے ہو گئے ہوں ۔ بعض پر زلزلہ آیا اور بعض عذاب ظلہ سے بلاک کئے گئے ہوں ۔

ہر فرمایا کہ جن لوگوں نے حضرت شعیب علیہ السلام کی تکذیب کی تھی وہ لینے گھروں میں ایسے ڈھیرہوئے گویا کہ جی اس بستی میں بستے ہی نہ تھے۔ یہ لوگ اللہ کے رسول اور اس کے اصحاب کو بستی سے نکالنے کی دھمکی دے رہے تھے۔ اب نہ وہ خود رہے اور نہ ان کی بستیاں۔ یہی لوگ حقیقی خیارے میں رہے۔

(ابن کثیر۲۳۲/۲،معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند هلوی ۸۳/۳)

#### حضرت شعيب كالظهارافسوس

٩٣- فَتُولَىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ لِيَقَوْمِ لَقَدْ اَبْلَغُتُكُمْ رِسْلَتِ رَبِّى وَ اللّهِ وَبَيْ وَ فَكَيْفَ السّي عُلَىٰ قُومٍ كُفِرِيْنَ ٥ فَكَيْفَ السّي عُلَىٰ قُومٍ كُفِرِيْنَ ٥ نَصَحُتُ لَكُمْ فَكَيْفَ السّي عُلَىٰ قُومٍ كُفِرِيْنَ ٥ بَهِر (حضرت) شعيبُ ان عمنه مور كر چلے اور كہنے گئے كه الله ميرى قوم اس سي تو متهيں لين رب كا پيغام پهنچا چا اور متهيں نصيحت بھى كر چا - بھر اب ان تو متهيں لين رب كا پيغام پهنچا چا اور متهيں نصيحت بھى كر چا - بھر اب ان

منکروں پر میں کیاافسوس کروں ۔

ر سلنت : احكامات - پيغامات - واحد رِسَالَه يَ

میں افسوس کروں ۔ میں غم کھاؤں ۔ اُسی کے مضارع ۔

تعشری جی کے ۔ جب قوم پر عذاب آیا تو پیغمبرانہ شفقت و رحمت کے سبب حضرت شعیب کا دل دکھا۔ پھر دئے ۔ جب قوم پر عذاب آیا ہو پیغمبرانہ شفقت و رحمت کے سبب حضرت شعیب کا دل دکھا۔ پھر انہوں نے لینے دل کو تسلی دینے کے لئے قوم سے مخاطب ہو کر فرما یا کہ میں نے تو ہمہارے رب کے احکام ہمہیں پہنچا دئے تھے اور ہمہاری بوری بوری خیر خواہی کی تھی، دنیا و آخرت کے نفع و نقصان سے ہمہیں آگاہ کر دیا تھا، مگر تم نے میری بات نہ مانی اور لینے انجام کو پہنچ گئے ۔ پھر میں کافر قوم کی ہلاکت پر کیوں غم کروں کیو نکہ کافروں، ظلم و شرک پر ہٹ دھری کرنے والوں اور انہیاء کو مائے مسحز کرنے والوں اور انہیاء کے ساتھ تمسحز کرنے والوں کی تباہی و ہر بادی لائق حزن و غم نہیں بلکہ یہ تو اللہ تعالیٰ کی ایک عظیم نعمت ہے کہ زمین اللہ تعالیٰ کی ایک عظیم نعمت ہے کہ زمین اللہ تعالیٰ کے نافرمانوں سے پاک ہو گئی اور اہل ایمان کی نگامیں کفر و شرک کی نجاستیں د مکھنے سے محفوظ ہو گئیں ۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند حلوی ۳/۸۳)

## أمم سابقه كاانجام

٩٥،٩٣ وُمَا أَرْسَلْنَا فَى قَرْيَةٍ مِّنْ نَبَيِّ إِلَّا أَخَذْنَا أَهْلَهَا بِالْبَأْسَاءِ
وَالضَّرُّاءِ لَعَلَّهُمُ يَضَّرُّ عُونَ ٥ ثُمَّ بَدَّلْنَا مَكَانُ السَّيِئَةِ
الْحَسَنَةُ حَتَى عَفَوْا وَقَالُوا قَدْ مَسَّ أَبَاعُنَا الضَّرَّاءُ وَالسَّرَّاءُ
فَا خَذْنُهُمْ بُغُتَةٌ وَهُمُ لَا يَشْعُرُ وْنَ٥

اور بم نے جس بستی میں کوئی نبی بھیجاتو یہی کیا کہ وہاں کے لوگوں کو سختی اور تکلیف میں بسلا کیا تاکہ وہ عاجزی کریں۔ پھر بم نے بد حالی کو خوشحالی سے بدل دیا یہاں تک کہ وہ زیادہ ہو گئے اور کہنے گئے کہ بمارے آبا و اجداد کو بھی تنگی اور راحت پہنچی بھی۔ پھر بم نے ان کو دیکا یک پکڑلیا اور ان کو خبر بھی نہ ہوئی۔

الْبُأْسَاءِ: تلكرستى -مفلسى - فقر- سختى -

الضَّرَّاءِ: تكيف- تحتى مصيبت-

كَيْضَوُّ عُونَ : وه عاجزى كرتے بيں ۔ وه كُرْ كُرُاتے بيں ۔ تَفَرُبُّعُ سے مضارع ۔

عَفُوْا: انہیں خوب ترقی ہوئی ۔ وہ زیادہ ہوگئے ۔ بصلہ عن انہوں نے معاف کیا ۔ عَفُومُ ا

بَغْتُةً: يكايك - إيك دم - إجانك -

تنگدستی ۔ یہ کوئی نئی بات نہمیں ہے اور نہ اس میں ایمان و کفر کو کوئی دخل ہے ۔ پچر جب وہ کسی طرح راہِ راست پر نہ آئے تو اللہ تعالیٰ نے یکا یک ان کو عذاب میں مبلا کر دیا اور ان کے سان و گمان میں بھی نہ تھا کہ یکا یک عیش وعشرت سے محروم کر کے ان کو عذاب میں گرفتار کرلیا جائے گا۔ (حقانی ۲۰۰۸، ۲۰۰۸)

## مکذبین و منکرین کی بدنصیبی

٩٩،٩٩ - وَلُوْاَنَّ اَهُلَ الْقُرْ كَا اَمْنُوا وَاتَّقُوْا لَفَتَحُنَا عُلَيْهِمُ بَرْكُتِ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْاَرْضِ وَلْكِنْ كَذَّبُواْ فَاخَذُنْهُمْ بِمَا كَانُوا وَلَكِنْ كَذَّبُواْ فَاخَذُنْهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ٥ اَفَامِنَ اَهُلُ الْقُرْ كَانُ يَّاتِيهُمُ بَالسُنَا بَيَاتًا وَهُمْ فَيَ اللَّهُونَ ٥ اَوَامِنَ اَهُلُ الْقُرْ كَانُ يَّاتِيهُمُ بَالسُنَا ضُحَّى وَّهُمْ فَالْمُونَ ٥ اَوَامِنَ اَهُلُ الْقُرْ كَانُ يَّاتِيهُمُ بَالسُنَا ضُحَّى وَّهُمْ فَالْمُونَ ٥ اَوَامِنَ اَهُلُ الْقُرْكَ اللهِ فَلَا يَا مَنُ مَكْرَ اللهِ إِلاَّ الْقَوْمُ اللهِ إِلاَّ الْقُومُ اللهِ اللهِ الآالْقُومُ اللهِ وَلَا اللهِ الآالْقُومُ اللهِ الآالْقُومُ اللهِ الْخُسِرُ وَنَ ٥ اَفَا مِنْ وَامْكُرَ اللهِ فَلَا يَا مَنُ مَكْرَ اللهِ إِلاَّ الْقُومُ اللهِ الْخُسِرُ وَنَ ٥ اَفَا مِنْ وَامْكُرَ اللهِ فَلَا يَا مَنُ مُكْرَ اللهِ إِلاَّ الْقُومُ اللهِ الْعُلْمُ اللهِ اللهِ اللهُ الْمُعْرَاللهِ وَلَا يَامُنُ مُكْرَ اللهِ اللهِ الْمُعْرَاللهِ اللهُ الْمُعْرَاللهِ فَلَا يَامُنُ مُكْرَ اللهِ الآالْوَالُومُ اللهُ الْمُعْرَاللهُ وَالْمُتُوامُ اللهُ الْمُنْ اللهُ اللهُ الْمُعْرَاللهُ اللهُ الْمُؤْنَ هُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُنْ اللهُ اللهُ الْمُعْرَاللهُ اللهُ الْمُنْ مُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُعْرَالِهُ وَالْمُ اللهُ الْمُنْ اللهُ ا

اور اگر بستیوں کے لوگ ایمان لاتے اور پر بمیزگاری اختیار کرتے تو ہم ان پر آسمانوں اور زمین کی ہر کتیں کھول دینے لیکن انہوں نے تو تکذیب کی، سوہم نے ان کو ان کے کر تو توں کی وجہ سے پکڑلیا ۔ کیا پھر بھی بستیوں کے رہنے والے اس بات سے بے فکر بیں کہ ہمار اعذاب ان پر راتوں رات آ پڑے اور وہ سب سوئے ہوئے ہوں اور کیا بستیوں کے رہنے والے اس بات سے بے فکر بیں کہ ان پر ہمار اعذاب دن چڑھے آ پڑے جبکہ وہ کھیل کو د میں مشغول ہوں ۔ کیا وہ اللہ تعالیٰ کی پکڑسے کوئی ہوں ۔ کیا وہ اللہ تعالیٰ کی پکڑسے کوئی ہوں ۔ کیا وہ اللہ تعالیٰ کی پکڑسے کوئی شامت ہی آگئ ہو ۔

الْقُولى: بستيان - ديهات - باشندے - واحد قَرْيَة با

بُیکاتاً: رات کے وقت ۔ شبخون مارنا ۔ تَبِیْنِتُ سے اسم مصدر ۔ بِت

فَانِمُونَ : سونے والے ۔ نُومُ سے اسم فاعل ۔

ضَحَی : دن کی روشنی ۔ دن چڑھے ۔ چاشت کاوقت ۔

مَكُون پكر داؤ - تدبير - حليه -

کنٹری : اگران بستیوں کے رہنے والے ایمان لے آتے اور نافرمانی سے پرہمیز کرتے تو ہم ان کے لئے آسمان اور زمین کی بر کتوں کے در وازے کھول دیتے ۔ مگر انہوں نے ہماری اتباع و فرماں برداری کی بجائے ہمارے پیغمبروں کی تکذیب و نافرمانی کو اپنا مقصدِ حیات بنایا، سوہم نے بھی ان کو ان کی نافرمانیوں اور بداعمالیوں کی سزامیں پکڑلیا اور ان کو سخت عذاب میں جسلاکر دیا۔

کیا ان عبر تناک واقعات کو سننے کے بعد بھی ان موجودہ بستیوں کے لوگ جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں موجود ہیں اور عیش و عشرت میں مست ہیں اس بات سے نے خوف ہیں کہ سابقہ امتوں کی طرح رات کے وقت ان پر ہماراعذاب آجائے اور وہ سوتے ہی رہ جائیں یا یہ لوگ اس بات سے بے خوف ہو گئے ہیں کہ دن چڑھے ان پر ہماراعذاب آجائے جبکہ وہ کھیل تماشہ میں مشغول ہوں ۔ مطلب یہ ہے کہ پیغمبروں کی نافر مانی اور تکذیب کے بعد عذاب الی کسی وقت بھی بے خوف نہیں رہناچاہئے ۔ نہ جائے رات کو یادن کو کس وقت بے خبری میں عذاب آجائے ۔ کیا یہ تحذیب کرنے والے اللہ تعالیٰ کی تدبیروں سے بے خوف ہو گئے ۔ عیش و عشرت اور خواب واستراحت میں لکا یک پکڑلینا کہ جہاں سے کسی مصیبت کاوہم و گمان بھی نہ ہو، عشرت اور خواب واستراحت میں لکا یک پکڑلینا کہ جہاں سے کسی مصیبت کاوہم و گمان بھی نہ ہو، عشرت اور خواب واستراحت میں لکا یک پکڑلینا کہ جہاں سے کسی مصیبت کاوہم و گمان بھی نہ ہو،

### گزشتہ واقعات سے عمرت

۱۰۰ او کم یکھید للدین کیو تون الار ض من بحد اکھلھا آئ تونشاء کو کم بندگھ ہوئے کہ کہ کا بیست مکھون کے کیاس ہے بھی ان کو بدایت ہنیں ہوئی جو دہاں کے رہنے والوں کی ہلاکت کے بعد زمین کے وارث ہوئے ، کہ اگر بم چاہیں تو ان کو بھی ان کے گناہوں کی سزا بعد زمین کے وارث ہوئے ، کہ اگر بم چاہیں تو ان کو بھی ان کے گناہوں کی سزا دیں اور بم ان کے دلوں پر مہر لگادیں پھروہ من بھی نہ سکیں گے۔

دیں اور بم ان کے دلوں پر مہر لگادیں پھروہ من بھی نہ سکیں گے۔
اُصبانہ ہے ۔
اُصبانہ ہے ۔
اُصبانہ ہے ۔
اُسباع کہ نے ان کو ہلاک کر دیا ۔ بم نے ان کو پکڑلیا ۔ اِصابہ نے ماصنی ۔
اُسٹاع کہ نے درس عبرت و نصبحت ہے ۔ جن بدا عمالیوں کی وجہ سے سابقہ اقوام کو واقعات میں بہارے لئے درس عبرت و نصبحت ہے ۔ جن بدا عمالیوں کی وجہ سے سابقہ اقوام پر اللہ تعالی کا خصب اور عذاب نازل ہوا تم ان ہے بچو اور جن کاموں کی وجہ سے انبیاء علیم السلام اور ان کی اتباع کرنے والوں کو کامیابی حاصل ہوئی تم بھی ان پر عمل پیرا ہو کر دنیا و آخرت کی فلاح حاصل کو و

موجودہ زمانے کے لوگ سابعۃ قوموں کے ہلاک ہونے کے بعد ان کی زمینوں اور مکانوں کے وارشینے، مگر انہوں نے گزشۃ اقوام کے حالات و واقعات سے عبرت و نصیحت حاصل نہیں کی اور نہ ہی کفر و الحاد کی روش ترک کی ۔ اگریہ لوگ احکام خداوندی کی خلاف ورزی اور اپنی بداعمالیوں ور بد افعالیوں بداعمالیوں میں اسی طرح بدمست رہے توجس طرح سابعۃ قومیں اپنی بداعمالیوں اور بد افعالیوں کے سبب ہلاک و بر باد ہو تیں اسی طرح یہ بھی اللہ تعالیٰ کے قہر و عذاب میں بستا ہو کر تباہ و بر باد ہو سکتی بیں ۔

بچر فرمایا کہ جو لوگ غفلت کرتے ہیں اور ماصنی کے واقعات سے ہدایت و نصیحت حاصل نہیں کرتے تو ان کے دلوں پر غضب ِالهیٰ سے مہرلگ جاتی ہے ، بچروہ کچے نہیں سنتے ۔ یہاں سننے ے مراد ماننا اور اطاعت کرنا ہے۔ مطلب یہ ہے کہ دلوں پر مہرلگ جانے کے سبب وہ کسی بات کوحق ماننے پر تیار نہیں ہوتے۔

#### كافروں كو تنبسيه

۱۲۰،۱۰۱ تِلْکُ الْقُرْی نَقُصُّ عَلَیْکَ مِنْ اَنْبَائِهَا وَلَقَدُ جَاءَتُهُمْ وَ الْبَدُ الْمُعُ بِالْبَیْنَتِ وَ فَمَاکَانُوْ الْبُوعُ مِنُوْ ابِمَاکُذَبُوا مِنْ قَبْلُ وَسُلُهُمْ بِالْبَیْنَتِ وَفَمَاکَانُوْ الْبُوعُ مِنُوْ ابِمَاکُذَبُوا مِنْ قَبْلُ کُذُر کُمُ مَلُوْ الْکُفِرِیْنَ وَ وَمَا وَجَدُنَا کُثُر هُمْ لَفْسِقِیْنَ وَ لِاکْفُرِیْنَ وَ جُدُنَا اکْثُر هُمْ لَفْسِقِیْنَ وَ لِاکْثُور هُمْ مِنْ عَهْدِ وَانْ وَ جُدُنَا اکْثُر هُمْ لَفْسِقِیْنَ وَ الله الله علیه وسلم!) یه بی وه بستیال جن کی خبرین بم آپ کو سنار به بین اور بیثک ان کے پاس ان کے رسول معجزات لے کر آچکے تھے، پھر وہ تو الیہ تھے ہی بنیں کہ اس پر ایمان لے آتے جس کو وہ پہلے بھٹلا چکے تھے ۔ الله تعالیٰ اسی طرح کافروں کے دلوں پر مہر کر دیتا ہے ۔ اور بم نے ان کے اکثر لوگوں کو نافر مان ہی لوگوں کو نافر مان ہی لوگوں کو نافر مان ہی

گفتری جی ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرمایا کہ قوم نور جی ، عاد و مثود اور لوط و شعیب وغیرہ کی ہے وہ اجری ہوئی بستیاں ہیں جن کے کچہ حالات و واقعات ، ہم نے بیان کئے ہیں ۔ مشر کین مکہ جب اپنے تجارتی سفر پر جاتے ہیں تو ان کو اپنے سفر کے دور ان ان بستیوں کے آثار و نشانات ملتے ہیں ۔ یہ لوگ ان کو د مکھ کر سبق حاصل ہمیں کرتے ۔ ہم نے اپنے رسولوں کو معجزات دے کر ان کے پاس بھیجا، جنہوں نے ان کو خوب مجھایا مگر وہ اپنی ضد اور ہٹ دھری کی بنا پر تو حید کو جھٹلاتے رہے اور اپنے کفر و انکار پر قائم رہے اور ایمان نہ لائے، کیو تکہ اللہ تعالیٰ کافروں کے دلوں پر اسی طرح مہر لگا دیتا ہے ۔ پھر ان میں نیکی قبول کرنے کی صلاحیت باقی نہیں رہتی ۔ اسی طرح آپ کی قوم کے دیتا ہے ۔ پھر ان میں نیکی قبول کرنے کی صلاحیت باقی نہیں رہتی ۔ اسی طرح آپ کی قوم کے کافروں کے بارے میں بھی ہم نے نکھ دیا ہے کہ وہ ایمان نہیں لائیں گے۔

(حقاني ١٥/ ٢/ معارف القرآن ١٩،١٩/ ٢)

جن قوموں کے حالات و واقعات بیان کئے گئے ہیں ان میں ہے اکثر لوگوں نے اللہ تعالیٰ کے اس عبد کو توڑا جو انہوں نے مصیبت اور دشمنوں کے خوف میں گر کر کیا تھا کہ اگر تو نے ہمیں اس سے بچالیا تو ہم شکر گزار مومنوں میں سے ہو جائیں گے یا اس عبد کو توڑنا مراد ہے جو حضرت آدم کی بیشت سے تمام ذریات کو شکال کرلیا گیا تھا یا ایمان و پر بمیزگاری کا وہ عبد مراد ہے جو اللہ تعالیٰ نے ان سے لیاتھا۔ (روح المعانی ۲۱۱) )

حضرت عبداللہ بن عباس نے فرمایا کہ عبد سے مراد عبدالست ہے جو ازل میں تمام مخلوقات کے پیدا کرنے سے بہلے، ان سب کی روحوں کو پیدافر ماکرلیا گیاتھا، جس میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اکشٹ وِکر بِنگم ۔ کیامیں تمہارارب بہیں ہوں ؟اس وقت تمام انسانی روحوں نے اقرار اور عبد کے طور پر جواب دیا کہ بلیٰ یعنی ضرور آپ بمارے رب بیں ۔ دنیا میں اکثر لوگ اس عبد ازل کو بھول گئے اور اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر مخلوق پر ستی میں بسلا ہوگئے ۔ اسی لئے بہاں فرمایا کہ بم نے اکثر لوگوں کو عبد کا پابندنہ پایا ۔ حضرت عبداللہ بن مسعود نے فرمایا کہ عبد سے مراد عبد ایمان ہے۔ (معارف القرآن کو جمد کا پابندنہ پایا ۔ حضرت عبداللہ بن مسعود نے فرمایا کہ عبد سے مراد عبد ایمان ہے۔ (معارف القرآن کو جمد کا پابندنہ پایا ۔ حضرت عبداللہ بن مسعود نے فرمایا کہ عبد سے مراد عبد ایمان ہے۔ (معارف القرآن کو جمد کا پابندنہ پایا ۔ حضرت عبداللہ بن مسعود نے فرمایا کہ عبد سے مراد عبد ایمان

#### حضرت موسیٰ "کی بعثت

۱۰۳- ثُمَّ بَعُثُنَا مِنُ بَعْدِهِمُ مُوْسِى بِايْتِنَا إِلَى فِرُعُوْنَ وَمُلَائِمُ فَطُلَمُوْ بِهُ مُوْسَى بِايْتِنَا إِلَى فِرُعُوْنَ وَمُلَائِمُ فَطُلَمُوْ بِهَاءَ فَانْظُرُ كَيْفَكَانَ عَاقِبَةُ الْمُفَسِدِينَ ٥ فَظُلَمُوْ بِهَاءَ فَانْظُرُ كَيْفَكَانَ عَاقِبَةُ الْمُفَسِدِينَ ٥ بَعِران كَ بَعد بَم نَ (حَفِرت) موى كواپنى نشانياں دے كر فرعون اور اس كيران كوان نشانيوں كا الكاركيا، مو كيران لوگوں نے ان نشانيوں كا الكاركيا، مو د كيموان مفروں كا كيا انجام بوا۔

ربط: گزشتہ آیات میں بعض انبیا، کرام کے واقعات کا بیان تھا، جن میں یہ بتآیا گیا کہ انبیا، کرام سے سرکشی اور ان کی تکذیب و انکار محض آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مخصوص بہیں بلکہ یہ سلسلہ تو زمانہ ، قدیم سے چلا آرہا ہے - ہر زمانے کے لوگ اپنے پیغمبروں کی تکذیب کرتے رہے، جس کے نتیجہ میں یہ مکذبین و منکرین د نیامیں بھی ذلیل و خوار ہوئے اور آخرت کے اعتبار سے بھی شدید عذاب کے مستحق مھہرے ۔ اس کے بعد سابقہ امتوں کے واقعات کا احمالی

بیان ہے، جس میں بتایا گیاہے کہ مکذ بین و منگرین کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا طریقہ یہ ہے کہ پہلے ان کو سختیوں اور مصائب میں جبلا کیا جاتا ہے، تاکہ وہ عمرت و نصیحت پکڑیں اور راور است پر آجائیں۔ جب وہ سختیوں اور آزمائشوں کے باوجود راور است پر نہیں آتے تو پھر ان پر رزق کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں کہ شاید ای طرح وہ شکر گزاری اور اطاعت کرنے لگیں اور سیدھے راستے پر آجائیں۔ لیکن جب وہ کسی طرح راور است پر نہیں آتے تو اللہ تعالیٰ یکا یک ان کو سیدھے راست پر آبیاں کے واقعہ کا بیان ہے جو دو سرے انہیا، کرام کی واقعات سے زیادہ مفصل ہے۔

تشری : اس سے پہلے اس سورت میں پانچ سابقہ انبیاء علیہم السلام اور ان کی امتوں کے واقعات کا بیان ہوا۔ یہ چھٹاواقعہ ہے جس کا تعلق حضرت موئی اور ان کی امت بنی اسرائیل سے ہے۔ قرآن کریم نے اس کو زیادہ تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے۔ اس کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ حضرت موئی علیہ السلام کے معجزے دوسرے سابقہ انبیاء کے مقابلے میں بہت زیادہ بیں۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ سابقہ امتوں کے مقابلے میں بنی اسرائیل کی جہالت اور ہٹ دھری بھی زیادہ شدید ہے۔ (معارف القران ۲۳ / ۲۳)

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ حضرت نوح، حضرت ہود، حضرت صلح، حضرت اللہ حضرت اللہ حضرت اللہ حضرت اللہ اللہ علیہ السلام کے حالات و واقعات پہلے بیان ہو چکے ہیں، پھران کے بعد ہم نے اپنی واضح نشانیاں اور دلائل دے کر حضرت موسی کو فرعون اور اس کے در باریوں کی طرف بھیجا، جو مصر کا بادشاہ تھا۔ مگر فرعون اور اس کی قوم نے اپنی سرکشی کے سبب، ایمان لانے کی بجائے حضرت موسیٰ کو بھٹلا یا اور ان کی نبوت کا انکار کیا۔ اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم!آپ ان منکرین و مکذ بین کے انجام پر تو غور کریں کہ ہم نے ان کو کسی سزادی اور حضرت موسیٰ اور بنی اسرائیل کی آنکھوں کے سامنے ہم نے فرعون اور اس کی قوم کو دریا میں غرق کر دیا۔ جس طرح شاہ فارس کا لقب کسریٰ اور شاہ روم کا لقب قسم تھا اسی طرح شاہ مصر کا لقب فرعون تھا۔

#### حضرت موسیٰ "اور فرعون کامناظرہ

۱۰۲،۱۰۴ - وَقَالُ مُوسَى يَفِرُ عَوْنَ إِنَيْ رَسُولٌ مِّنْ رَّبِ الْعلَمِيْنَ ٥ حَقِيْقٌ عَلَى انْ لاَّ الْقُولُ عَلَى اللهِ الاَّ الْحَقَّ ، قَدْ جِنْتُكُمْ بِبَيِّنَةٍ مِّنْ رَّبِكُمْ فَارُ سِلْ مَعِی بَنِی اِسْرَ اعْیلَ ٥ قَالَ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِ قِیلَ ٥ قَالَ اِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِ قِیلَ ٥ قَالَ اِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِ قِیلَ ٥ قَالَ اِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِ قِیلَ ٥ وَرَدُ كُارِعَامُ كَا عَلَى اللهِ عَلَيْ وَمِن الصَّدِ قِیلَ ٥ وَمِن اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

تعفری جسرت موسی نے فرعون سے کہا کہ میں اس اللہ کا بھیجا ہوار سول ہوں جو ہرشے کا خالق و مالک ہے ۔ میرے منصب نبوت و رسالت کا تقاضایہ ہے کہ میں اللہ کی طرف ج کے سوا کوئی بات منسوب نہ کروں کیو نکہ انہیا، علیہم السلام کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو پیغامات دیئے جاتے ہیں وہ ان کے پاس امانت ہوتے ہیں ۔ ان میں اپنی طرف سے کمی بیشی کرنا خیانت ہے اور تمام انہیا، علیہم السلام خیانت اور ہر گناہ سے پاک اور معصوم ہیں ۔ میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک واضح اور قطعی دلیل لے کرآیا ہوں ۔ لہذامیری بات پریقین کرتے ہوئے تو بنی اسرائیل کو میرے ساتھ ارض مقدس جانے کے لئے اپنی مصنوعی قید سے آزاد کر دے ۔ فرعون بنی اسرائیل سے قید بون اور غلاموں جیساسلوک کرتا تھااور ان سے سخت محنت و مزدوری کے کام لیما تھا۔

فرعون نے حضرت موسیٰ کو جواب دیا کہ میں تہبارے نبوت و رسالت کے دعوے کو نہیں مانیا ۔ اگر تم اپنے دعوائے نبوت میں سچے ہواور اللہ تعالیٰ کی طرف سے کوئی معجزہ لے کر آئے ہو تو دکھاؤ تاکہ تہباری بات کی تصدیق ہو سکے ۔ (ابن کثیر ۳۳۹،۲۳۵) ۲،مظہری ۳۳۹(۳)

### حضرت موسیٰ "کے معجزے

٠٨،١٠٠ فَالْقِي عَصَالُا فَاِذَا هِيَ ثُعُبَانٌ مَّبِينٌ ٥ وَنَزَعَ يَدَلا فَاِذَا هِيَ الْمَانُ مَّبِينٌ ٥ وَنَزَعَ يَدَلا فَاِذَا هِيَ الْمَاءُ لِلنَّظِرِيْنَ ٥ وَنَزَعَ يَدَلا فَاِذَا هِيَ الْمَاءُ لِلنَّظِرِيْنَ ٥

تب (حضرت) موئ نے اپناعصا، ڈال دیاسواس وقت وہ صریح از دہا بن گیا اور (حضرت موئ نے) اپناہاتھ نکالا ہی تھا کہ یکا یک دیکھنے والوں کے سامنے وہ بہت ہی چمکہ آہوا ہو گیا۔

عَصَالاً: اپنے عصا کو ۔ اپنی لاٹھی کو ، جمع عِصِلیؓ و اُعْصَا ہِ اُ

ثُعُبَانُ : ارْدَبا - برا سانپ جمع تُعاَبِين - يه اسم ب - مذكرو مؤنث دونوں كے لئے استعمال ہوتا ہے -

نَوْعَ: اس نے باہر نکالا ۔ نُرُعُ کے ماصنی ۔ نُرُعُ کا مطلب ہے ایک چیز کو دوسری چیز میں ہے کسی قدر سختی کے ساتھ نکالنا ۔ بہاں اپنے ہاتھ کو کھینچ کر نکالنا مراد ہے ۔ سفید ۔ ہاتھ کا سفید ہونا ۔ جمع زُنیضٌ ۔ برص کی بیماری کے سبب بھی ہاتھ سفید ہوجاتا ہے ۔ اس لئے دوسری جگہ مِنْ غَیرُسُوْنِ ہے اس کی وضاحت کر دی گئی کہ ہاتھ کا سفید ہونا کسی بیماری کے سبب نہ تھا اور نہ یہ سفیدی برص کی مانند تھی ہاتھ کا سفید ہونا کسی بیماری کے سبب نہ تھا اور نہ یہ سفیدی برص کی مانند تھی

بلکہ یہ تومعجزے کے طور پر نہایت روشن اور چمکدار بن جا تاتھااور اس وقت اس یہ نظر نہیں تھیہ تر تھر

اس پر نظر نہیں تھہرتی تھی ۔ ہنرت موئ علیہ السلام نے فرعون کے مطالبہ کو تسلیم کرتے ہوئے اپناعصار مع

تنظری : حضرت موی علیہ السلام نے فرعون کے مطالبہ کو تسلیم کرتے ہوئے اپناعصا زمین پر ڈال دیا جو اللہ تعالیٰ کی قدرت ہے ایک اڑ دہا بن گیاجس کو دیکھ کر فرعون کے اوسان خطاہو گئے اور وہ بدحواسی کے عالم میں چلاتے ہوئے حضرت موئی سے کہنے لگا کہ اے موئی اسے روک لو۔ حضرت موئی نے کہنے لگا کہ اے موئی اسے روک لو۔ حضرت موئی نے اس کو اٹھالیا تو وہ بھرعصا بن گیا۔

بعض روایات میں حضرت ابن عباس سے منفول ہے کہ اس اڑ دہانے فرعون کی طرف منہ پھیلایا تو وہ گھبرا کر تخت ِشاہی ہے کو دگیااور حضرت موسیٰ کی پناہ لی۔ در بار کے ہزاروں آدمی اس کی دہشت ہے مرگئے ۔

سدی کہتے ہیں کہ جب اردہانے مند پھاڑاتو اس کانیچ کاجبراز میں پر اور او پر کاجبرا محل

کی د بوار پر تھا۔ جب وہ فرعون کی طرف بڑھا تو وہ کانپ اٹھا اور تخت ہے کو د کر بھاگنے نگا اور چیخ چیچ کر کہنے نگا کہ اے موئی اس کو پکڑلو، میں تم پر ایمان لا تا ہوں اور بنی اسرائیل کو متہارے ساتھ مجھج دوں گا۔ حضرت موئی نے اس کو پکڑلیا تو وہ عصابن گیا۔

حضرت موی نے دوسرا معجزہ نید دیکھایا کہ اپناہاتھ کھینج کر نکالا تو وہ انہائی روشن اور چکمدار بن گیااور اس پر نظر ہمیں مخمبرتی تھی۔ اس آیت میں یہ ذکر ہمیں کہ ہاتھ کو کس چیز میں سے نکالا۔ دوسری آیتوں میں دو چیزیں مذکور ہیں۔ ایک یہ کہ اُد خِل بَکک فی جَیْبِک یعنی اپنا ہاتھ اپنے گریبان میں ڈالو۔ دوسرے یہ کہ وُاضَّمُ بَکک اِللی جَنَاحِک یعنی اپناہاتھ اپنے بازو کے نیچ د بالو۔ ان دونوں آیتوں سے ستے چلتا ہے کہ ہاتھ کا نکالنا گریبان کے اندر سے یا بازو کے نیچ د بالو۔ ان دونوں آیتوں سے ستے چلتا ہے کہ ہاتھ کا نکالنا گریبان کے اندر سے یا بازو کے نیچ د باکر نکالنے سے اور کہی بازو

## سرداروں کا کمان

١١٠،١٠٩ قَالَ الْمَلَا مِنْ قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَّ هٰذَا لَسْحِرٌ عَلِيْمُ ٥ يَرْعَوْنَ إِنَّ هٰذَا لَسْحِرٌ عَلِيْمُ ٥ يَرُيدُانُ يُخِرِ جَكُمُ مِنْ أَرْضِكُمُ فَمَا ذَا تَامُرُ وْنَ ٥ يَرْ يُدُانُ يُخِرِ جَكُمُ مِنْ أَرْضِكُمُ فَمَا ذَا تَامُرُ وْنَ ٥

قوم فرعون کے سرداروں نے کہا کہ بیشک یہ تو کوئی بڑا ماہر جادوگر ہے۔ وہ تہمیں تہمارے ملک سے نکالناچاہتا ہے۔ پھر تہماری کیارائے ہے۔

تعشری کے ۔ انہوں نے تو فرعون کے سردار اللہ تعالیٰ اور اس کی قدرت کاملہ سے بے خبر تھے ۔ انہوں نے تو فرعون کو اپنا خدا اور جادوگروں کو اپنا رہم بھی ہوا تھا اور زندگی میں جادوگروں ہی کے شعبدے دیکھے تھے ۔ کیونکہ اس زمانے میں جادو کا بول بالا تھا ۔ حضرت موئی کو بھی جادوگروں سے مقابلے کے لئے عصااور ید بیضا، کے معجزے عطاکتے گئے تھے ۔ سنت اللہ بھی بہی ہے کہ وہ ہر زمانے میں پیغمروں کو ان کے زمانے کے حالات اور ضرورت کی مناسبت سے معجزے عطافرما تا ہے ۔ چنائی حضرت عیبی کے زمانے میں طب یو نافی اپنے عروج پر تھی اس لئے ان کو یہ معجزہ دیا گیا کہ وہ مادر زاد اندھوں کو بینا بنادیں اور کوڑھیوں کو تندرست کر دیں ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں عربوں کاسب سے بڑا کمال فصاحت و بلاغت تھا، اس لئے آپ کاسب سے بڑا

معجزہ قرآن کو بنا دیا گیا۔جس کے مقابلے سے سار اعرب و عجم اُس وقت بھی عاجزتھا، آج بھی عاجز و بے بس ہے اور یہ عجزو ہے بسی تاقیام قیامت اسی طرح بر قرار رہے گی۔

حضرت موئی کے معجزوں کو دیکھ کر فرعون اور اس کی قوم کے سردار اس کے سوااور کیا کہہ سکتے تھے کہ یہ بھی کوئی بڑا جادو ہے، اس لئے کہ انہوں نے تو زندگی میں جادوگروں ہی کے شعبدے دیکھے تھے۔ پتنانچ بااثر سرداروں نے قوم کو مخاطب کر کے کہا کہ یہ تو بڑا فنکار اور ماہر جادوگر معلوم ہو تا ہے اور یہ چاہتا ہے کہ اپنے جادو کے ذریعہ تہمیں تہمارے ملک سے نکال دے۔ اب تم بناؤ کہ اس کے جادو کو بے اثر کرنے اور اس کے نبوت ورسالت کے دعوے کو غلط ثابت کرنے کے لئے کیا تد ہرکی جائے۔ (معارف القرآن ۲۵/۲۳) بابن کشیر ۲/۲۳۹)

## جادو گروں کو جمع کر نا

انہوں نے کہا کہ اس کو اور اس کے بھائی کو ڈھیل دو اور شہروں میں ہر کارے مجمج دو کہ وہ سب ماہر جادوگروں کو تیرے پاس لے آئیں ۔

تو ڈھیل دے۔ تو مہلت دے۔ اِرْ جَاء کے امر۔

مَدُانُن : ہربڑے شہرے لئے بولاجاتا ہے۔ واحد مُدِنيَة عُ

اٹھانے والا ۔ جمع کرنے والا ۔ بہاں اس سے مراد سپاہی ہیں جو اطراف ملک سے جشر کُین : اٹھانے والا ۔ بہت کا واحد حَاشِر و جمع کرکے لائیں ۔ حَشْر ﷺ اسم فاعل ۔ یہ جمع ہے اس کا واحد حَاشِر و

تشریخ: فرعون اور سرداروں کی بات سن کر قوم کے لوگوں نے ان کو مشورہ دیا کہ اگریہ جادوگر ہے اور جادو کے ذریعہ بمار املک فیج کرناچاہتا ہے تو بمارے لئے اس سے مقابلہ کرنا ذیادہ مشکل نہیں ۔ ہمارے ملک میں بڑے بڑے جادوگر موجود ہیں جو اپنے جادو سے اس کو شکست دے دیں گے ۔ لہذا حضرت موئی اور ان کے بھائی کو روک لیاجائے اور کچے سرکاری کارندوں کو ملک کے تمام شہروں میں بھیج دیاجا ہے ، جو وہاں سے مشہور جادوگروں کو جمع کرکے یہاں لے آئیں

چنا بخیہ حضرت موئ سے مقابلے کے لئے تمام نامور جاد و گروں کو جمع کر لیا گیا۔

## جادو گروں کا فرعون سے وعدہ لینا

١١٣،١١٣ وَجَاءَالسَّحَرُ لَّا فِرْعَوْنَ قَالُوْ آاِنَّ لَنَا لَا جُرَّ ااِنْ كُنَّا نَحُنُ السَّحَرُ لَّا فِرْعَوْنَ قَالُوْ آاِنَّ لَنَا لَا جُرَّ ااِنْ كُنَّا نَحُنُ اللَّهُ قَرَّ بِيُنَ ٥ الْغُلِبِيْنَ ٥ قَالَ نَعَمُ وَاتَّكُمُ لَمِنَ الْمُقَرَّ بِينَ ٥ الْغُلِبِيْنَ ٥ قَالَ نَعَمُ وَاتَّكُمُ لَمِنَ الْمُقَرَّ بِينَ ٥

اور سب جاد و گر فرعون کے پام آکر کہنے گئے کہ اگر بم غالب آگئے تو کیا ہمیں کچے انعام ملے گا۔ فرعون نے کہاہاں اور نتہیں تقرب بھی صرور حاصل ہو گا۔

تعفری : جب ملک بھر کے نامور جادوگروں کی ایک بڑی تعداد فرعون کے پاس بہنج گئی تو انہوں نے فرعون کے پاس بہنج گئی تو انہوں نے فرعون سے سوال کیا کہ اگر بم موسی پر غالب آگئے تو کیااس پر بمیں اجرو انعام بھی ملے گا۔ فرعون نے جواب دیا کہ اجرو انعام کے علاوہ تم سب کو بمارے قرب شاہی کا عزاز بھی ملے گا۔ جادوگروں کی اس جماعت نے فرعون سے وعدہ لینے کے بعد حضرت موسی سے مقابلے کی جگہ اور وقت کا تعین کرایا ۔ چنائ ایک کھلا میدان اور عید کے دن آفناب بلند ہونے کے بعد کا وقت مقابلے کے بعد کا وقت مقابلے کے لئے تجویز ہوا، جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہے:

قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزِّيْنَةِ وَانَ يَتَّحْشَرَ النَّاسُ ضُحَى ٥ (حرة ظ، آيت ٥٥)

موسیٰ نے کہا، نتہارے مقابلے کے وعدے کادن وہ ہے جس میں نتہارا ملیہ ہو تا ہے اور جس میں دن چڑھے لوگ جمع ہو جاتے ہیں ۔

بعض روایات میں ہے کہ اس موقع پر حضرت موئی نے جادوگروں کے سردار سے گفتگو فرمائی کہ اگر میں تم پر غالب آگیاتو کیا تم مجھ پر ایمان لے آؤ گے اور اس بات کی شہادت دوگے کہ جو کچھ میں لا یا ہوں وہ حق ہے ۔ اس نے جواب دیا کہ کل ہم ایسے جادولائیں گے کہ ان پر کوئی سحر غالب نہیں آسکے گل لہذا ہمارے مغلوب ہونے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ بالفرض اگر آپ غالب آگئے تو ہم علی الاعلان فرعون کے سلمنے آپ پر ایمان لے آئیں گے اور اس بات کی گواہی دیں گے کہ آپ حق پر ہیں۔ (مظہری ۲۳۱ / ۳۵، روح المعانی ۲۶ / ۹)

## جادو گروں کی مُبارزت

٥١١،١١٦ قَالُوا يُمُوسَى إِمَّا أَنُ تُلَقِى وَإِمَّا أَنُ نَّكُونَ نَحُنُ الْمُلَقِينَ ٥ وَمَّا أَنُ نَّكُونَ نَحُنُ الْمُلَقِينَ ٥ قَالَ الْقُوا وَ فَلُمَّا النَّاسِ وَ الْسَكُرُ وَآ اَعَيُنَ النَّاسِ وَ الْسَتَرُ هَبُوْهُمْ وَجَاءُ وَابِسِحْرِ عَظِيمٍ ٥ وَالْسَتَرُ هَبُوْهُمْ وَجَاءُ وَابِسِحْرٍ عَظِيمٍ ٥

جاد و گروں نے کہا کہ اے موٹی! یاتو تم ڈالو یا بھم ڈالتے ہیں۔ (حضرت) موٹی نے کہا کہ تم بی ڈالو۔ پھر جب انہوں نے ڈالا تو جاد و کے زور سے انہوں نے لوگوں کی نظر بندی کر دی اور ان کو ڈرایا اور وہ بڑا جاد و بناکر لائے تھے۔

لَيْقَى: تودُالناب - إِلْقَاء كَ مضارع -

سَحُرُوا: انہوں نے جادو کیا۔انہوں نے نظر بندی کی۔ ریخرے ماضی۔

اِسْتُرْ مَجْوُمُمْ: انبول في ان كودُرايا - إسْتِرْحاكِ عاصى -

تعشری کے ۔ این بڑائی دکھانے کے لئے حضرت موئی ہے کہ جب وہ مقابلے کے دن مقررہ جگہ جہنے تو انہوں نے اپنی بڑائی دکھانے کے لئے حضرت موئی ہے کہا کہ آپ جہلے ڈالیں گے یا ہم ڈالیں ۔ اگرچہ دل ہے وہ یہی چاہتے تھے کہ پہلاوار ان کاہو تاکہ جب وہ سب مل کراپنی لاٹھیاں اور رسیاں ڈالیں تو حُضرت موئی ان کو د مکھ کر حیران و دنگ رہ جائیں ۔ حضرت موئی نے ان کے منشاء کو محسوس کرتے ہوئے اور اپنی الوالعزمی کے اظہار کے لئے ، انہیں پہل کرنے کاموقع دیا اور فرمایا کہ محسوس کرتے ہوئے اور اپنی الوالعزمی کے اظہار کے لئے ، انہیں پہل کرنے کاموقع دیا اور فرمایا کہ مجموعی ڈالو۔

پھرجب انہوں نے اپنی لاٹھیاں اور رسیاں ڈالیں تو انہوں نے لوگوں کی نظر بندی کر دی
اور ان کو ہیبت زدہ کر دیا جس سے دیکھنے والوں کو محسوس ہوا جیسے لاٹھیاں اور رسیاں سانپ بن
کر دوڑ رہے ہیں ۔ سارامیدان سانپوں سے ہجر گیاتھا۔ ایک کے او پر ایک رینگ رہاتھا۔ حالانکہ
حقیقت میں وہ اسی طرح لاٹھیاں اور رسیاں ہی تھیں جس طرح اس نظر بندی سے پہلے تھیں اور
دیکھنے والوں کی نظر میں لاٹھیوں اور رسیوں کا سانپ بن کر ادھر ادھر دوڑ نافنی اعتبار سے گویا
جادو کا بہت بڑامظاہرہ تھا۔ (معارف القرآن ۱۳۰، ۳۱، بن کشیر ۲/۲۳)

## حضرت موسى المحكم عصادالين كاحكم

١١٩،١١٠ وَاوْحُيناً إلى مُوسى أَنْ الْقِ عَصَاكَ وَ فَاذَا هِيَ تَلْقَفُ مَاكَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ٥ مَايا فِكُوْنَ ٥ فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَاكَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ٥ فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَاكَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ٥ فَوَقَعَ الْحَقِّ وَبَطَلَ مَاكَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ٥ فَوَقَعَ الْحَقِّ يَنَ٥

اور (اس وقت) ہم نے (حضرت) موئی کو وحی کی تم بھی اپناعصا ڈال دو۔
پھر یکا یک وہ (عصا از دہا بن کر) ان جادو گروں کے رچائے ہوئے سانگ کو
لگنے لگا۔ پس حق ظاہر ہو گیا اور جادو گروں کا شعبدہ باطل ہو گیا۔ پھر وہ
(فرعون اور اس کے در باری) لوگ اس وقت مات کھا گئے اور ذلیل ہو کر
لوٹ گئے۔

تَلْقُفُ: وه (ارْدِبا) نَكُل جاتا ہے ۔ لَقُفُ سے مضارع ۔

يُأْفِكُونَ : وه لوشة بين - وه تهمت لكاتة بين - ٱللَّكُ وٱلْوَكُ سے مضارع -

صغرين : بعرت - ذليل - خوار

تعشر کے: جب جادوگروں نے اپنے کمال کامظاہرہ کرتے ہوئے لوگوں کی نظر بندی کردی اور لوگوں کو ان کی لاٹھیاں اور رسیاں سانپ دکھائی دینے لگیں اور میدان سانپوں سے بجر گیا تو اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ کو وجی کے ذریعہ حکم دیا کہ تم بھی اپنی لاٹھی کو زمین پر ڈال دو۔ تم بی غالب رہو گے، ان کے جادو اور شعبدہ بازی کی کوئی حقیقت نہیں۔ چنا پنے حضرت موسیٰ نے فور آ اپنی لاٹھی زمین پر ڈال دی جو دفعی آ ایک بہت بڑا اڑ دہا بن کر جادو گروں کے سانپوں کو نگلنے لگا اور ان کا ایک سانپ بھی نہ نے سان

بعض روایتوں میں آیا ہے کہ جب اڑ دہاسب رسیوں اور لاٹھیوں کو نگل چکا تو اس نے لوگوں کارخ کیا ۔ یہ د مکیھ کر لوگ گرتے پڑتے، سرپٹ دوڑ پڑے ۔ پچر حضرت موئی نے اس کو پکڑلیا تو وہ حسب سابق لاٹھی بن گئی ۔ اس طرح حق ظاہر ہو گیااور جو کچھے جادوگروں نے سانگ بنایا تھاوہ سب باطل ہو گیااور فرعون کی تمام قوم خوب ذلیل و رسواہو کر واپس ہوئی ۔

(مظبری ۳/۳۲ (۳)

## جادو گروں کاامیان لانا

٠١٠-١٢١ وَٱلْقِى السَّحَرَةُ سُجِدِيْنَ ٥ قَالُوْ اَامُنَّا بِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ ٥ رَبِّ مُوْسَىٰ وَهُرُونَ ٥ رَبِّ مُوْسَىٰ وَهُرُونَ ٥ رَبِّ مُوْسَىٰ وَهُرُونَ ٥

اور جادو گر سجدے میں گر گئے (اور) کہنے لگے کہ ہم رب العالمین پر ایمان لے

آئے جو (حضرت) موسیٰ اور (حضرت) ہارون کارب ہے۔

تعشرت : جاد وگروں نے جب یہ دیکھا کہ حضرت موسی کی لاتھی ان کے سحر عظیم کو یک لخت نگل گئی تو کہنے گئے کہ یہ سحر مہنیں کیو نکہ سحر سحر پر غلبہ پاسکتا ہے مگر سحر کو نعیت و نابود مہنیں کر سکتا۔ اگر حضرت موسی کی لاتھی جاد و کی لاتھی ہوتی تو ہماری لاتھیاں اور رسیاں تو اصلی حالت پر باقی رہتیں ۔ لاتھیوں اور رسیوں کا غائب ہو جانااس بات کی دلیل ہے کہ حضرت موسیٰ کی لاتھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک معجزہ ہے اور حضرت موسیٰ اللہ کے سچ نبی ہیں ۔ اگر حضرت موسیٰ نبی لاتھی نبی ہوتے تو کبھی ہم پر غالب آبی مہیں سکتے تھے۔ پھرتمام جاد وگر سجدے میں گر پڑے اور کہنے گئے کہ ہم رب العالمین پر ایمان لائے جو حضرت موسیٰ اور حضرت ہاروں کا رب ہے اور جس نے ان کہ ہم رب العالمین پر ایمان لائے جو حضرت موسیٰ اور حضرت ہاروں کا رب ہے اور جس نے ان کو پیغمبر بنا کر بھیجا ہے۔ جاد وگر وں نے رب العالمین کے ساتھ رب موسیٰ و ہارون کا لفظ اس لئے بڑھایا تاکہ فرعون کی قوم میں سے کسی کو یہ وہم نہ ہو کہ انہوں نے یہ سجدہ فرعون کو کیا ہے کیونکہ فرعون بھی لینے آپ کو رب اعلیٰ کہنا تھا۔ (مظہری ۱۳۲۲ س)

# فرعون کی سرا بیمگی

١٣٣،١٣٣ قَالَ فِرْعَوْنُ امننتُمْ بِهِ قَبْلَ اَنُ اذَنَ لَكُمْ وَإِنَّ لَهُذَا لَمَكُرُّ الْمَكْرُ الْمَكْرُ مُوا مِنْهَا الْمُلَهَا وَ فَسُوفَ مَكُرْ تُمُونُ وَ وَ الْمَدِينَةِ لِتُخْرِجُوا مِنْهَا الْمُلَهَا وَ فَسُوفَ تَعْمَ تَعْلَمُونَ وَ لَا يُحِيكُمْ وَارْجُلَكُمْ مِّنْ خِلَافٍ ثُمَّ لَا كُمُلِبَنَكُمْ اجْمَعِينُ وَ لَا يُحِيكُمْ وَارْجُلَكُمْ مِّنْ خِلَافٍ ثُمَّ لَا كُمُلِبَنَكُمْ اجْمَعِينُ وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

فرعون نے کہا کہ کیاتم میری اجازت سے پہلے ہی (حضرت) موئ پر ایمان لے آئے۔ بیشک یہ تو مکر ہے جو تم نے مل کر شہر میں کیا ہے۔ تاکہ تم اس شہر کے رہنے والوں کو یہاں سے نکال دو، سو تمہیں ابھی معلوم ہو جائے گا کہ میں تمہارے ایک طرف کے پاؤں کاٹوں گا۔ پھر میں تم تمہارے ایک طرف کے ہاتھ اور دوسری طرف کے پاؤں کاٹوں گا۔ پھر میں تم سب کو سولی برچڑھاؤں گا۔

تعشری جے: موعون نے اپنی قوم کے سرداروں کے مشورہ سے جن جادہ گروں کو حضرت موسیٰ علیہ السلام کے مقابلے میں ہار گئے بلکہ وہ عضرت موسیٰ علیہ السلام کے مقابلے کے لئے بورے ملک سے جمع کیا تھا وہ نہ صرف مقابلے میں ہار گئے بلکہ وہ حضرت موسیٰ علیہ السلام پر ایمان بھی لے آئے ۔ بعض روایتوں میں ہے کہ جادہ گروں کو ایمان لاتے دیکھ کر فرعون کی قوم کے لاکھوں افراد حضرت موسیٰ پر ایمان لے آئے ۔ اس طرح مسلمانوں کی ایک بڑی طاقت فرعون کے مقابلے برآگئی ۔

اس وقت فرعون نے اپنی پریشانی کو چھپاتے ہوئے ایک چالاک و ہوشیار سیاستدان کی طرح پہلے تو ان کو ڈانٹا کہ تم میری اجازت ہے پہلے ہی حضرت موئی پر ایمان لے آئے ۔ پھریہ الزام لگایا کہ تم نے مقابلے پر آنے ہے پہلے ہی حضرت موئی کے ساتھ مل کر ملک و قوم کے خلاف سازش کر رکھی تھی تاکہ حکومت پر غلبہ پاکر اہل وطن کو ملک ہے نکال باہر کیا جائے ۔ یقینا یہ تم سب کا استاد ہے ، جس نے تہمیں جادو سکھایا ہے ۔ تمہیں بہت جلد اپنی سازش کا نتیجہ معلوم ہو جائے گا۔ میں تم سب کے ایک طرف کے ہاتھ اور دوسری طرف کے پاؤں کاٹ کر تم سب کو سولی پر چڑھا دوں دوسری طرف کے پاؤں کاٹ کر تم سب کو سولی پر چڑھا دوں دوسری طرف کے پاؤں کاٹ کر تم سب کو سولی بر چڑھا دوں دوسری طرف کے پاؤں کاٹ کر تم سب کو سولی بر چڑھا دوں کو سب کو سولی بر چڑھا دوں کی طالمانہ سزائیں دوس کی طالمانہ سزائیں دوس کی مشہور تھیں اور لوگ پہلے ہی ان ہے لرزہ بر اندام رہتے تھے ۔

(معارف القرآن ۳۵،۳۴/ ۱،۲۳ کشر ۲/۲۳۸)

## جادو گروں کی استقامت

١٣٦،١٢٥ قَالُوْاَ إِنَّا اللَّى رَبِّنَا مُنْقَلِبُوْنَ ٥ وَمَا تَنْقِمُ مِثَّا الْآَاَنُ اَمُنَّا الْمَنَّا وَمَا تَنْقِمُ مِثَّا الْآَاَنُ اَمُنَّا الْمَنَّا وَمَا تَنْقِمُ مِثَّا الْآَاَنُ الْمَنَّا وَتَوَقَّنَا وَرَبَّنَا اللَّهُ الْمَنْزَا وَتَوَقَّنَا

مُسْلِمِیْنَ ٥

انہوں نے جواب دیا کہ ہمیں تو اپنے رب کی طرف لوث کرجانا ہے۔ اور تو ہم سے اسی لئے انتقام لیبنا ہے کہ ہم اپنے رب کی آیتوں پر ایمان لے آئے ، جب وہ ہمارے پاس آئیں ۔ اے ہمارے رب! ہم پر صبر انڈیل دے اور ہمیں اسلام کی حالت میں موت دے۔

توانتقام لیآ ہے۔ تو بدلہ لیآ ہے۔ تو دشمنی رکھتا ہے۔ نُقُمُ کے مضارع۔

تو ڈال دے۔ تو انڈیل دے۔ اِفْراُغ کے مضارع۔

توہم کو وفات دے۔ توہم کو اٹھالے۔ تُوفِی کے امر۔

کفٹر سکے:

اسلام و ایمان ایک الیی زبردست قوت ہے کہ جب وہ کسی کے دل میں گھر کر لیتی ہے تو بچرانسان اپنی جان و مال سب کچے قربان کرتے ہوئے ساری د نیا اور اس کے وسائل کا مقابلہ کرنے کے لئے تیار ہو جاتا ہے ۔ اسی لئے یہ جاد وگر جو ابھی ذرا دیر جبطے فرعون کو اپنا خدا ملئے تھے کلمہ پڑھتے ہی ان میں الیسی تبدیلی پیدا ہوئی کہ فرعون کی ساری دھمکیوں کے جو اب میں کہنے لگے کہ اب تو ہم اللہ تعالیٰ کے ہو چکے اور اس کی طرف رجوع کر چکے ہیں ۔ آج تو ہمیں جس عذا ب کی دھمکی دے رہا ہے، اللہ تعالیٰ کے ہو چکے اور اس کی طرف رجوع کر چکے ہیں ۔ آج تو ہمیں جس عذا ب کی دھمکی کی اللہ کے عذا اب پر صبر کریں گے تو کل اللہ کے عذا اب سے نجات پالیں گے ۔ لہذا اگر تو ہمیں سولی پر چڑھائے گا تو ہم اپنے رب ک پاس چلے جائیں گے جہاں ہمیں ہم طرح کی راحت ملے گی ۔ وہاں کی زندگی دنیا کی زندگی ہے بہت ہم تر ہے ۔ تو جس زندگی پر فریفتہ ہے ، ایمان لانے کے بعد ہماری نظر میں اس دنیاوی زندگی کی ہمتر ہے ۔ تو جس زندگی پر فریفتہ ہے ، ایمان لانے کے بعد ہماری نظر میں اس دنیاوی زندگی کی کوئی حقیقت و اہمیت نہیں لہذا جو کچھ بچھ سے ہو سکے وہ کر گزر ، ہم مرنے سے نہیں ڈرتے ۔ پھر قیامت کے روز بچھ کو بھی اور بم سب کو بھی اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش کیاجائے گا ۔ اس وقت اللہ قیام سے مظلوم کا انتقام لے گا اور بچھے بھی لینے ظلم اور بدا عمالیوں کا نتیجہ مل جائے گا۔

پھر انہوں نے اللہ تعالیٰ ہے دعاکی کہ اے ہمارے رب! تو اپنے دین پر ثابت قدم رہنے کے لئے اور فرعون کے عذاب ہے نہ ڈرنے کے لئے ہمیں کامل صبر و استقامت عطافر مااور اپنے نبی حضرت موسیٰ علیہ السلام کی اتباع میں ہمیں دنیا ہے اسلام کی حالت میں اٹھا۔

(معارف القرآن ۳۹،۳۵/ ۲، ابن کشر۲/۲۳)

#### سردارون كااضطراب

١٢٠ وَقَالَ الْمَلَا مِنْ قَوْمِ فِرْ عَوْنَ اَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْاَرْضِ وَيَذَرَكَ وَالِهَنَكَ قَالَ سَنْقَتِّلُ ٱبْنَاءَ مُمْ وَنَسْتَحْيِنِسَاءَهُمُ وَإِنَّا فَوْقَهُمُ قَهِرُ وُنَ٥

اور قوم فرعون کے سرداروں نے کہا کہ کیاتو (حضرت) موسیٰ اور ان کی قوم کو بو بہی چھوڑ دے گا کہ وہ ملک میں فساد کرتے پھریں اور بچھے اور تیرے معبودوں کو ترک کئے رہیں ۔ فرعون نے کہا کہ ہم ابھی ان کے بیٹوں کو قتل کریں گے اور ہم ان کی عور توں کو زندہ رہنے دیں گے اور ہم ان پر (بوری طرح) غالب بیس

تَذُرُ: كياتو چورُد بكاروُزْت مضارع -

نُسْتَحْي: ہم زندہ چوڑیں گے۔ اِسْتِیْاً اِسے مضارع۔

فَهِرُ وَنْ : عالب بونے والے - زبردست - قَمْرُ فَ اسم فاعل -

تعفری کے ۔ جب حضرت موسیٰ علیہ السلام جاد وگروں کے مقابلے میں کامیاب ہو گئے اور جاد وگر سجدے میں گرپڑے تو عام قبطیوں کامیلان بھی ان کی طرف ہونے لگا۔ یہ دیکھ کر فرعون اور اس کی قوم کے سردار گھبراگئے۔ اس لئے فرعون نے حضرت موسیٰ سے کوئی تعرض نہ کیا اور نہ فید کیا۔ اس وقت فرعون کی قوم کے سردار دوں نے فرعون سے بوچھا کہ کیا تو چھٹرت موسیٰ اور نہ قید کیا۔ اس وقت فرعون کی قوم کے سردار دوں نے فرعون سے بوچھا کہ کیا تو چھٹرت موسیٰ اور ان کی قوم کو زمین پر فساد ہر پاکرنے اور لوگوں کو تیری مخالفت اور بغاوت پر آمادہ کرنے کے لئے آزاد چھوڑ دے گا۔ ان کے جواب میں فرعون نے کہا کہ میرے نزدیک حضرت موسیٰ اور ان کی قوم کامعاملہ کچھ زیادہ اہم مہمیں۔ ان میں جو لڑکا پیدا ہوگا، میں اس کو قسل کر دیں گے اور ان کی لڑکیوں کو زندہ رہنے دیں گے، جس کے نتیجہ میں مقوڑ ہے ہی عرصہ کے بعد ان کی قوم مردوں سے خالی ہو جائے گی اور ان کے ہاں صرف عور تیں رہ جائیں گی، جو ہماری کنیزیں بن کر ہماری خدمت کریں گی اور ہم تو ان سب پر بوری قدرت رکھتے ہیں، جو چاہیں ہماری کئیزیں بن کر ہماری خدمت کریں گی اور ہم تو ان سب پر بوری قدرت رکھتے ہیں، جو چاہیں کریں۔ یہ ہمارا کھے بنہیں کرسکتے۔

فرعون بنی اسرائیل کو کمزور کرنے کے لئے ان کے لڑکوں کو قتل کرنے کا اعلان حضرت موٹ کی پیدائش سے پہلے بھی کر چکاتھا۔ پھر یہی نہمیں بلکہ وہ اپنے اس اعلان پر عمل درآمد کرتے ہوئے بنی اسرائیل کے ہزاروں لڑکوں کو پیداہوتے ہی قتل بھی کرواچکاتھا۔ لیکن جن کی پیدائش کو روکنے کے لئے اس نے یہ ظلم بر پاکیاتھاوہ مشیت و مرصنی البی سے نہ صرف پیدا ہوئے بلکہ اس کے گھر میں پلے بڑھے اور جس چیز کااس کو اندیشہ تھا اس سے دوچار بھی ہونا پڑا۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حلوی ۱۹۹۹ میں)

## دشمن پر غلبہ پانے کانسخہ ءاکسیر

١٢٩،١٢٨ قَالُ مُوْسَىٰ لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُنُوابِ اللهِ وَاصْبِرُ وَاء إِنَّ الْاَرْضَ لِللهِ يُورِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِ لا لَا وَالْعَاقِبَةُ لِلمُتَّقِينَ ٥ لِللهِ يُورِثُهَا مِنْ قَبْلِ اَنْ تَأْتِينَا وَمِنْ بَعُدِ مَاجِئْتَنَا لَا قَالَ عَسَىٰ رُبُّكُمُ اَنْ يُتُهُلِكَ عَدُوكُمْ وَيُسْتَخْلِفَكُمْ فِي الْاَرْضِ عَسَىٰ رُبُّكُمُ اَنْ يُتُهُلِكَ عَدُوكُمْ وَيُسْتَخْلِفَكُمْ فِي الْاَرْضِ فَيَنْظُرُ كَيُفَ تَعْمَلُونَ ٥ فَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي الْاَرْضِ فَيَنْظُرُ كَيُفَ تَعْمَلُونَ ٥

(حضرت) موی نے کہا کہ اے میری قوم! اللہ تعالیٰ ہے مدد مانگو اور صبر کرو۔
بیشک زمین اللہ تعالیٰ ہی کی ہے۔ وہ لینے بندوں میں ہے جس کو چاہتا ہے
مالک بنا دیتا ہے اور آخر میں کامیابی تو پر بمیز گاروں ہی کو حاصل ہوتی ہے۔
انہوں نے کہا کہ جمیں تو آپ ہے پہلے بھی تکلیفیں دی گئیں اور آپ کے آنے
کے بعد بھی۔ (حضرت) موئ نے کہا کہ تہارا رب جلد ہی تہارے دشمن کو
ہلاک اور تہیں زمین میں خلیفہ بنادے گا۔ پھروہ تہارا طرز عمل دیکھے گا۔

مُورِ ثُنها: وه اس کاوارث کرتا ہے۔ وہ اس کامالک بناتا ہے۔ اِنْرَاثُ ہے مضارع۔ اُو دُیناً: ہم کو ایذادی گئی۔ ہم کو تکلیف دی گئی۔ اِنْدَارُ ہے ماضی مجول۔ عَسَیٰ : عنقریب، جلد، امید ہے۔ یہ فعل مقاربہ ہے۔ یَسْتُنْ خُلِفَکُمْ: وہ تم کو خلیفہ بناتا ہے۔ وہ تم کو جانشین بناتا ہے۔ اِنْرِ خُلافُ ہے مضارع ہے۔ تشریح : اس آیت میں اگرچہ بنی اسرائیل کو خطاب ہے مگر حقیقت میں اللہ تعالیٰ نے اس میں ہر زمانے کے حکمرانوں کو متدنہ فرمایا ہے کہ حقیقی حکومت و سلطنت تو اللہ تعالیٰ ہی کاحق ہے۔ وہ انسانوں میں سے جس کو چاہتا ہے خلیفہ کے طور پر اپنی حکومت دے دیتا ہے اور جب چاہتا ہے اس سے چھین لیتا ہے، جیسا کہ دوسری جگہ ار شاد ہے:

> تُوُءِتِي الْمُلْكَ مَنُ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ [آل عمران آيت ٢٩)

> تو جس کو چاہتا ہے سلطنت عطافر ما دیتا ہے اور جس سے چاہتا ہے سلطنت چھین لیتا ہے۔

جس کو زمین پر حکومت عطاکی جاتی ہے تو وہ حقیقت میں اس فردیا جماعت کا امتحان ہوتا ہے جس کو حکومت دی جاتی ہے، تاکہ یہ سپتہ چل جائے کہ وہ فردیا جماعت حکومت حاصل ہونے کے بعد کس حد تک عدل و انصاف قائم کرتی ہے اور کہاں تک امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کا فریضہ سرانجام دیتی ہے۔

جب بنی اسرائیل کو فرعون کے عزائم کا سپتہ چلاتو وہ گھبراگئے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام
کی پیدائش سے پہلے جس عذاب میں مبتلاتھ، مچراسی میں گرفتار ہونے والے بیں ۔ چنائچہ حضرت
موسیٰ نے ان کی گھبراہٹ اور پریشانی کو محسوس کرتے ہوئے پیغمبرانہ شفقت و حکمت کے مطابق
اس آزمائش سے نجات حاصل کرنے کے لئے ان کو دو چیزوں کی تلقین فرمائی:
د شمن کے مقابلے میں اللہ تعالیٰ سے مدد طلب کرنا ۔

۲۔ مقصد میں کامیابی حاصل ہونے تک صرو ہمت سے کام لینا۔

ساتھ ہی یہ بھی فرمایا کہ اگرتم نے اس نسخہ پر عمل کیا تو یہ ملک ہمبارا ہو جائے گا، کیونکہ حقیقت میں تو اس کا مالک اللہ تعالیٰ ہی ہے۔ وہ اپنے بندوں میں سے جس کو چاہتا ہے عطا فرما دیتا ہے اور یہ بات بھی طے ہے کہ آخر کار پرہمزگار ہی کامیاب ہوتے ہیں۔ لہذا تم بھی پرہمزگاری اختیار کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے مدد و اعانت طلب کرواور صبرو استقامت کا دامن تھا ہے رکھو۔ پھرتم ہی ملک مصر کے مالک بن جاؤ گے ، اس لئے کہ اگر کسی کو اللہ تعالیٰ کی مدد حاصل ہو جائے تو ساری کائنات جو اللہ تعالیٰ کی مدد حاصل ہو جائے تو ساری کائنات جو اللہ تعالیٰ کے تابع فرمان ہے ، اس کی مدد پر کمربستہ ہو جاتی ہے۔

(معارف القرآن ۳۲،۴۱)

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے بنی اسرائیل کو جو خوش خبری سنائی تھی وہ اس کو نہ سمجھے اور

كہنے لگے كہ اب ہم میں صبر كى طاقت نہيں -آپ كى پيدائش سے پہلے بھى فرعون نے ہم يربہت ظلم ڈھا رکھا تھا ۔ اب آپ کے آنے کے بعد بھی ہمیں دوبارہ وہی اذیت دی جائے گی اور وہ پھر ہمارے نومولود لڑکوں کو قبل کرے گااور لڑکیوں کو زندہ چھوڑ دے گا۔ حضرت موئی نے بنی اسرائیل کی باتیں سن کر ان کی تسلی کے لئے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ بہت جلد متہارے وشمن کو ہلاک کرنے والا ہے ۔ مچران کی جگہ وہ تہمیں اس سرزمین مصر کامالک بنا دے گا اور دیکھے گا کہ تم کس طرح اس كانظام حلاتے ہو۔

## ال فرعون کی آز مائش

والسَّنِيْنَ وَنَقُمِ إِخَذُنَا أَلَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِيْنَ وَنَقْصِ مِّنَ الثَّمَرِٰتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُّرُونَ ٥ فَإِذَا جَأَئْتُهُمُ الْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَذِهِ ع وَانْ تُصِبُهُمْ سَيَّنَةُ يُطَّيَّرُوا بِمُؤسى وَمَنْ شَعَهُ ﴿ الْأَرِانَّمَا طَيْرُهُمْ عِنْدَاللهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ٥ اور بم نے اُل فرعون کو برسوں کی قحط سالی اور پھلوں کی کمی کے عذاب میں گر فتار کر دیا تا که وه تصیحت پکڑیں ۔ بھرجب تبھی ان پر خوشحالی آتی تو کہتے کہ یہ تو ہمارے بی لئے ہے اور اگر کوئی بد حالی پیش آجاتی تو اس کو (حضرت) موسیً اور ان کے ساتھیوں کی نحوست بتاتے ۔آگاہ ہو جاؤ! ان کی نحوست تو اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہے لیکن ان میں سے اکثر لوگ مہیں جانتے۔

برائی ۔ گناہ ۔ بدحالی ۔

تَتَطَّيَّرُ وُا: وه منوس مجمعة بين - وه بدشگوني كرتے بين - تَطُرُّ كَ مضارع -تَشْرِيح: جب جاد وگرامیان لے آئے اور فرعون اور اس کے ساتھی شکست کھا کر واپس جلے گئے، کفروشرک سے بازنہ آئے اور حضرت موسی کی اطاعت سے الخراف کرتے رہے تو آخری بلاکت ے پہلے اللہ تعالیٰ نے تنبیہ کے لئے وقفہ وقفہ سے ان کو اپنی قدرت کی سات نشانیاں د کھائیں۔ یہاں ان میں سے دونشانیوں کا بیان ہے: (۱) قبط سالی، (۲) پھلوں کی پیداوار میں کمی ۔ سب سے پہلے قحط سالی اور پھلوں کی پیداوار میں کمی کرے ان کو آزمایا گیا۔ آسمان سے

بارش کا برسنا بند کر دیا گیا اور مختلف ار صنی و سماوی آفتوں اور بلاکتوں کے ذریعے پھلوں کی پیداوار کو کم کر دیا گیا ۔ بہاں تک کہ کھجور کے در ختوں میں ہے بعض میں کھجور کا صرف ایک ہی دانہ لگتا ۔ کھیتوں اور باغوں کی یہ تباہی و بربادی ان کو متنبہ کرنے کے لئے بھی کہ شاید وہ سمجھ جائیں کہ یہ قبط سالیاں اور پھلوں کی بربادیاں ان کے کفرو معصیت کی وجہ سے آئی بیں اور شاید وہ اپنی سرکشی چھوڑ کر اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کریں ۔ مگران کے دل تو اور بھی سخت ہوگئے ۔ جب ان کو خوشحالی و فراغت حاصل ہوتی تو اس نعمت پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرنے کی بجائے اس کو اپنی ان کو خوش بختی و خوش تد بری کا نتیجہ قرار دیتے اور جب کوئی برائی پہنچتی جسیے قبط و بیماری و غیرہ تو اس کو حضرت موسیٰ علیہ السلام اور ان کے ساتھیوں کی نئوست بتاتے ۔ حالا نکہ وہ ان کی اپنی سرکشی و بغاوت کی نخوست ہاتے ۔ حالا نکہ وہ ان کی اپنی سرکشی و بغاوت کی نخوست ہے ۔ حضرت موسیٰ کااس میں کچھ د خل نہیں کیو نکہ وہ تو اللہ تعالیٰ کے برگزیدہ بغاوت کی خوست بنیں کے جاسکتی ۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند هلوي ۱۱۲/ ۳، مظهري ۳/۵/۳)

# فرعون اوراس کی قوم کی سرکشی

١٣٣،١٣٢ وَقَالُوْا مُهُمَاتَاتِنَابِهِ مِنْ اليَّهِ تِتَسُحَرَنَابِهَا فَمَانَحُنُ لَكَ بِمُوْمِنِيْنَ ٥ فَارُسَلْنَا عَلَيْهِمُ التُّلُوفَانَ وَالْجَرَادَ بِمُوْمِنِيْنَ ٥ فَارُسَلْنَا عَلَيْهِمُ التُّلُوفَانَ وَالْجَرَادَ وَالْتَمَ الْيَتِ مُفَصَّلَتٍ الْخُفَانَ وَالْجَرَادَ وَالدَّمَ اليَّتِ مُفَصَّلَتٍ الْخَفَاسُتَكُبَرُ وَا وَالدَّمَ اليَّتِ مُفَصَّلَتٍ الْخَفَاسُتَكُبَرُ وَا وَالدَّمَ اليَّتِ مُفَصَّلَتٍ اللَّهُ السَّتَكُبَرُ وَا وَالدَّمَ اليَّتِ مُفَصَّلَتٍ اللَّهُ السَّتَكُبَرُ وَا وَالدَّمَ اليَّتِ مُفَصَّلَتٍ اللَّهُ اللَّ

اور (فرعون کے لوگ) کہنے گئے کہ (اے موئ!) تو ہم پر جادو کرنے کے لئے کچر بھی نشانی ہمارے پاس لے آ،ہم بھر بھی بچھ پر ایمان مہمیں لائیں گے ۔ پھر ہم کچر بھی نشانی ممارے پاس لے آ،ہم بھر بھی بچھ کے ایمان مہمیں اور مینڈک اور نے کھلی کھلی نشانیاں بناکر ان پر طوفان اور ٹڈی اور جو ئیں اور مینڈک اور خون ( کاعذاب) بھیجا ۔ بھر بھی وہ تکبری کرتے رہے اور وہ تو تھے ہی مجرم لوگ ۔

مَهْمًا: جو کچه، جب کبھی، کلمہ شرط ہے۔مضارع کو جزم دیہ ہے۔ الْجَرّادُ: ثریاں۔اسم جنس ہے۔واحد جَرُادُة ً۔ غلے کو کھانے والا کیڑا۔ سرخ پر والا کیڑا۔ گھن کا کیڑا۔ واحد قبلہ یہ قبل اس جوں الْقُمَّلُ: کو بھی کہتے ہیں جو انسان کے بالوں اور کیروں میں پیدا ہو جاتی ہے اور اس کرے کو بھی کہتے ہیں جو غلہ میں لگ جاتا ہے اور جبے گھن کہتے ہیں۔

النَّفَادع: ينذك واحد ضِفْدِعٌ وضِفْدُعُ: -

الْكُدُّ مُ: لبو،خون، جمع دِمَارِيُ مُفَصَّلُتِ: جداجدا - كهلي بوائي - واضح -

تنشری : پہلی آیت میں بتایا گیا ہے کہ قوم فرعون کے لوگ اپنی سر کشی اور کفرو عناد کی بنا پر کہنے گگے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام اپنی نبوت و رسالت کی خواہ کتنی ہی دلیلیں اور معجزے پیش کر دیں، ہم ریان کاجاد و مہمیں جل سکتا اور ہم نہ تو ان ریا ایمان لائیں گے اور نہ ان کے معجزوں کو مانیں گے ۔ قبط سالی اور پھلوں میں کمی سے متعلق اللہ تعالیٰ کی قدرتِ کاملہ کی دو نشانیاں اس سے پہلے ایک سو تنبیویں آیت میں بیان ہو چکئیں، یہاں دوسری آیت میں مزید پانچ معجزوں اور نشانیوں کاذکرہے جن کو یہاں آیات مفضلت کہا گیاہے۔

حضرت ابن عباس کی تفسیر کے مطابق آیات مفصّلات کے معنی یہ ہیں کہ ہرایک عذاب ایک مقررہ وقت تک رہا، پھر موقوف ہو گیااور ان کو کچھ مہلت دی گئی ۔ اس کے بعد دوسرا عذاب، پھراسی طرح کچھ مہلت کے بعد تبیسراعذاب اور پھر چوتھا اور پانچواں عذاب علیحدہ علیحدہ

ابن منذر نے حضرت عبداللہ بن عباس کی روایت سے بیان کیا کہ قوم فرعون پر ان میں ہے ہرایک عذاب سات روز تک مسلط رہاتھا۔ ہفتہ کے دن شروع ہو کر دوسرے ہفتہ کے دن ختم ہو تاتھا۔ بھران کو تین ہفتہ کی مہلت دی جاتی تھی ۔ (معارف القرآن ۲۷،۳۷/۳)

## حضرت موسیٰ منکی دعاءِ

بغویؒ نے حضرت ابن عباسؓ، قباد ؓ، سعید بن جبرؓ اور محمد بن اسحاقؓ کی روایتوں سے بیان کیا که قوم فرعون پر جب پہلی مرتبہ قحط سالی کاعذاب مسلط ہوا تو حضرت موی علیہ السلام کی دعاء ے رفع ہو گیا مگر فرعون اور اس کی قوم کے لوگ بھر بھی اپنی سرکشی سے باز نہ آئے ۔ اس لئے

حضرت موئی نے اللہ تعالیٰ ہے دعائی، اے میرے پرورد کار! زمین پر تیرا بندہ فرعون مغرور و سرکش ہو گیااور حدے آگے نکل گیا، قحط سالی ہے اس نے سبق حاصل نہیں کیا، اس کی قوم نے بھی تیرے عہد کو توڑ دیا۔اب تو ان کو الیے عذاب میں گرفتار کر دے جو ان کے لئے در دناک سزا ہو،میری قوم کے لئے نصیحت اور آنے والے لوگوں کے لئے نشان عبرت ہو۔(مظہری ۳۲۲/۳)

#### س۔ پانی کے طوفان کاعذاب

چنا پنے حضرت موئی کی دعا قبول ہوئی اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے قوم فرعون پر بارش کا طوفان آگیا جو شدید تاریکی کے ساتھ آٹھ دن تک رہا، کسی کو اپنے گھر سے نکلنے کی قدرت نہ تھی ۔ قوم فرعون کے تمام گھروں اور زبینوں کو پانی کے طوفان نے گھیرلیا ۔ نہ کہیں بیٹھنے کی جگہ رہی، نہ لیٹنے کی اور نہ زمین میں کاشت کرنے کی، فرعون والوں کے تمام گھروں میں پانی مجر گیا ۔ عجیب بات یہ تھی کہ بنی اسرائیل اور قوم فرعون کے گھر باہم مخلوط اور ایک دوسرے سے متصل ہونے کے باوجود، بنی اسرائیل کے مکانوں اور زبینوں میں طوفان کے پانی کا ایک قطرہ بھی نہ تھا جبکہ قوم فرعون کے تمام گھر اور زبینیں اس طوفانی پانی سے لبریز تھیں ۔ یہ طوفان سنیچر سے شروع ہو کر سات روز تک رہا۔

آخر قبطیوں نے گھراکر حضرت موئی ہے درخواست کی کہ اپنے پروردگار ہے دعاء کیجئے کہ وہ اس عذاب کو ہم ہے دور فرمادے۔اگریہ عذاب دور ہوگیاتو ہم ایمان لے آئیں گے اور بنی اسرائیل کو آزاد کر دیں گے ۔ چنای خضرت موسیٰ علیہ السلام نے دعا کی تو اللہ تعالیٰ نے قوم فرعون سے طوفان کو دور کر دیا اور ان کی کھیتیاں بھی الیسی ہری ہری کر دیں کہ اس سے پہلے کبھی نہیں ہوئی تھیں ۔ تمام ملک سرسبزہوگیا۔یہ دیکھ کر قبطی کہنے گئے کہ یہ پانی تو ہمارے لئے نعمت ثابت ہوا۔یہ ہر گزعذاب نہ تھا اور نہ ہی حضرت موسی کو نہ ماننے کا نتیجہ تھا۔غرض وہ ایمان نہ لائے۔ ہوا۔یہ ہرگزعذاب نہ تھا اور نہ ہی حضرت موسی کو نہ ماننے کا نتیجہ تھا۔غرض وہ ایمان نہ لائے۔

## ٣- فدى ول كاعذاب

پائی کا عذاب دور ہونے کے بعد فرعون اور اس کی قوم کے لوگوں نے عبد شکنی کی اور ایمان نہ لائے ۔ اللہ تعالیٰ نے غور و فکر کے لئے ان کو ایک مہدنیہ کی مہلت دی ۔ جب ایک مہدنیہ امن و عافیت سے گزر گیا اور وہ ایمان نہ لائے تو اللہ تعالیٰ نے ان پر ٹڈی دل بھیج دیا جس نے قبطیوں کے تمام کھیت، پھل، در ختوں کے پتے، سبزیاں، ترکاریاں اور گھاس کھالی، یہاں تک کہ مکانوں کی چھتوں کی لکڑیاں، تختے، گھر کا سامان، لکڑی کے کواڑ اور ان میں لگی ہوئی لوہے کی کیلیں محانوں کی چھتوں کی لکڑیاں، تختے، گھر کا سامان، لکڑی کے کواڑ اور ان میں لگی ہوئی لوہے کی کیلیں محمد جسیبت صرف قبطیوں پر پڑی، بنی اسرائیل اس سے بالکل محفوظ رہے۔

قوم فرعون پھرچے پڑی اور مفہوط عہد و پیماں کے ساتھ پہلے کی طرح حضرت موسیٰ علیہ السلام ہے درخواست کرنے لگی کہ آپ لینے رب ہے دعاکر کے اس مصیبت کو دور کر دیجئے ۔ ہم پختہ وعدہ کرتے ہیں کہ اگریہ عذاب ٹل گیا تو ہم آپ پر ایمان لے آئیں گے ۔ پھر حضرت موسی علیہ السلام جنگل کی طرف نکل گئے جہاں پہنچ کر انہوں نے اپنی لاٹھی سے مشرق و مغرب کی طرف اشارہ کیا ۔ پس فور آبی ٹڈی دل جس طرف ہے آیا تھا اس طرف واپس جلاگیا ۔

یہ عذاب بھی سنیچر تک رہا ۔ آخر حضرت موئی کی دعا سے عذاب دور ہو گیا ۔ کچھ کھیتیاں اور غلہ وغیرہ اس عذاب سے نیچ گیاتھا، کیو نکہ یہ عذاب تکمیل سے پہلے ہی حضرت موئی کی دعاء سے ٹل گیاتھا ۔ عذاب دور ہوجانے کے بعد فرعون کی قوم کے لوگ کہنے لگے کہ ابھی ہمارے پاس غلہ کا اتنا ذخیرہ موجود ہے کہ ہم سال بجر کھا سکتے ہیں ، لہذا ہم لینے مذہب کو ہمیں چھوڑیں گے ۔ چنا بخپہ انہوں نے عہد شکنی کی ، نہ ایمان لائے اور نہ بنی اسرائیل کو آزاد کیا ، بلکہ اپنی بداعمالیوں پر بدستور قائم رہے ۔ (مظہری ۲۳۲/۳) مروح المعانی ۳۲/۹)

# ۵۔ غلے کے گئن یاجُوؤں کاعذاب

ٹڈی دل کے عذاب کے بعد بھر اللہ تعالیٰ نے فرعون اور اس کی قوم کو ایک مہدنے کی مہلت دی، تاکہ وہ اپنے معاملے میں خوب غور و فکر کرلیں اور راوِر است پر آجائیں مگر وہ بد بخت اپنی ضداور ہٹ دھرمی پر قائم رہے اور ایمان نہ لائے ۔اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان پر غلہ کے گھن یا

جوؤں کا عذاب مسلط کر دیا ۔ ممکن ہے یہ عذاب دونوں قسم کے کیڑوں پر مشتمل ہو کہ غلہ میں گھن لگ گیاہو اور انسانوں کے بدن اور کیڑوں میں جوؤں کاطوفان امڈ آیاہو ۔ والثد اعلم ۔

اس گھن نے غلہ کا یہ حال کر دیاتھا کہ اگر پیسنے کے لئے دس سیر گیہوں نکالیں تو اس میں سے تین سیر آثا بھی نہ نکلیاتھا جبکہ جوؤں نے قبطیوں کے بال، پلکیں اور بھویں تک کھالیں ۔ یہ کیڑے کردوں کے اندر گھس کر بدن کو کلٹتے تھے اور جب وہ لوگ کھانا کھاتے تو یہ کیڑے کھانے میں بھرجاتے تھے ۔ غرض ان کا کھانا، پینااور سوناد و بھر بہو گیا ۔ یہاں تک کہ قبطی چیخ پڑے اور فریاد لے کر حضرت موسیٰ علیہ السلام کے پاس جبنچ اور در خواست کی کہ بم تو بہ کرتے ہیں ۔ آپ فریاد لے کر حضرت موسیٰ علیہ السلام کے پاس جبنچ اور در خواست کی کہ بم تو بہ کرتے ہیں ۔ آپ لینے رہ سے دعا کیجئے کہ وہ یہ مصیبت وور کر دے ۔ چنانچہ حضرت موسیٰ نے دعا کی تو اللہ تعالیٰ نے ان سے قمل کاعذاب دور کردیا ۔ یہ عذاب بھی سنیچر سے سنیچ تک رہا ۔

(مظهری ۴۴۸/ ۳،روح المعانی ۹/۳۴

#### ۷- مینڈک کاعذاب

جن بدنصیبوں کی تقدیر میں ہلاکت و بربادی ہی لکھی تھی وہ کہاں عبد کو بورا کرنے والے تھے۔ چناپنے مہلت ملتے ہی سب کچھ بھول گئے اور اپنے عہد سے منکر ہو گئے اور حضرت موسیؓ سے کہنے گئے کہ اب بمیں یہ تحقیق ہو گئی کہ آپ بلاشبہ ایک جاد و گرمیں۔

پر مزید غور و فکر کے لئے اللہ تعالیٰ نے ان کو ایک ماہ کی اور مہلت دی کہ شاید وہ راوِ
راست پر آجائیں۔ جب ان پختوں نے اس مہلت سے بھی فائدہ نہ اٹھایا اور اپنی ہٹ دھری پر قائم
ر ہے تو اللہ تعالیٰ نے ان پر بینڈ کوں کا عذاب مسلط کر دیا۔ ان کے گھروں میں اس کثرت سے
بینڈک پیدا ہوگئے کہ وہ جہاں بیٹھتے تو ان کی گردنوں تک بینڈ کوں کا ڈھیر لگ جاتا تھا۔ ان کے
بینڈک پیدا ہوگئے کہ وہ جہاں بیٹھتے تو ان کی گردنوں تک بینڈ کوں کا ڈھیر لگ جاتا تھا۔ ان کے
بینڈک پیدا ہوگئے کہ وہ جہاں بیٹھتے تو ان کی گردنوں تک بینڈ کوں کا ڈھیر لگ جاتا تھا۔ ان کے
بینڈک کود کر ان کے کھانے اور برتن بینڈ کوں سے ہجرجاتے۔ جب وہ بولنے کے لئے لینے اب کھولتے تو
بینڈک کود کر ان کے منہ میں چلاجاتا۔ بینڈک کود کود کر ان کے چو کھوں اور ہانڈ یوں میں جاگرتے،
کھانا بر باد کر دیتے اور آگ بجھادیتے۔ آدمی سونے کے لئے لیٹنا تو بینڈک اتنی تعداد میں اس پر چڑھ
جاتے کہ وہ کروٹ بھی نہ لے سکتا۔ کھانا کھانے کے لئے منہ کھولتا تو لقمہ سے پہلے بینڈک کود کر
اس کے منہ میں چلاجاتا۔ آٹا گو ندھاجاتا تو بے شمار بینڈک اس میں کچلے جاتے۔ غرض قبطیوں کا

جینامحال ہو گیا۔

آخر عاجز آگر حضرت موئ علیہ السلام ہے کہنے لگے کہ اس دفعہ ہم پختہ تو بہ کرتے ہیں، دو بارہ الیبی حرکت نہیں کریں گے ۔ حضرت موئ علیہ السلام نے ان سے پختہ عہد و پیمال لے کر اللہ تعالیٰ ہے دعاء کی تو اللہ تعالیٰ نے اس عذاب کو بھی ان سے دور کر دیا ۔ اس عذاب میں بھی وہ سات دن تک بستلار ہے ۔ (مظہری ۴۳۸/ ۳، روح المعانی ۹/۳۵)

#### ۷- خون کاعذاب

ینڈک کاعذاب دور ہونے کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف سے قوم فرعون کو پھرایک ماہ کی مہلت ملی تاکہ وہ اپنے حال اور اللہ تعالیٰ کی نشانیوں پر غور و فکر کر کے ، اپنی ہٹ دھر می اور سرکشی ترک کر دیں اور ایمان لے آئیں، مگر حسبِ سابق انہوں نے اس دفعہ بھی عہد شکنی کی اور کفر کی طرف لوٹ گئے ۔ آخر اللہ تعالیٰ نے ان پر خون کاعذاب مسلط کر دیا ۔ ان کے لئے دریائے نیل خون ہو گیا ۔ کنویں اور مہریں اور حوض سب خون بن گئے ۔ وہ جہاں سے بھی پانی لینے وہ تازہ خون ہو تاقعا۔

قبطیوں نے فرعون سے شکایت کی تواس نے کہا کہ حضرت موسی نے تم پر جادو کر دیا ہے لوگوں نے کہا کہ یہ جادو نہیں ہے۔ ہم تواپی آنکھوں سے پانی کے بجائے خون دیکھتے ہیں۔ بی اسرائیل اس عذا ہ سے بھی مامون و محفوظ رہے، یہاں تک کہ جب بنی اسرائیل اور قبطی ایک ہی برتن میں آصنے سامنے ہو کر پانی چیتے تو قبطی کی طرف کا پانی خون ہو جاتا تھا اور اسرائیلی کی طرف کا پانی، پانی ہی رہتا۔ ایک ہی کنوئیں پر گھڑے ہو کر اسرائیلی اور قبطی دونوں ایک ساتھ پانی کھینچتے تو اسرائیلی کا ذکالا ہوا پانی خون ۔ پیاس سے بیتاب ہو کر قبطی تو اسرائیلی کا نکالا ہوا پانی خون ۔ پیاس سے بیتاب ہو کر قبطی عورت اسرائیلی عورت کے برتن میں پہنچ کر فور آخون ہو جاتا تھا ۔ غرض یہ کیفیت سات روز پانی ڈال دیتی مگر پانی اس کے برتن میں چہنچ کر فور آخون ہو جاتا تھا ۔ غرض یہ کیفیت سات روز رہی، آخر مجبور ہو کر انہوں نے پہلے کی طرح پیر حضرت موسیٰ علیہ السلام سے پختہ وعدہ کئے اور رہی، آخر مجبور ہو کر انہوں نے پہلے کی طرح پیر حضرت موسیٰ علیہ السلام سے پختہ وعدہ کئے اور در خواست کی کہ آپ لینے رب سے دعا، کر کے عذاب کو دور کرا دیں، ہم آپ پر ایمان لے آئیں درخواست کی کہ آپ لینے رب سے دعا، کر کے عذاب کو دور کرا دیں، ہم آپ پر ایمان لے آئیں گے اور بنی اسرائیل کو بھی آزاد کر دیں گے ۔ اللہ تعالی نے حضرت موسیٰ کی دعا سے یہ عذاب بھی

دور کر دیا۔ مگروہ اپنی سرکشی اور گراہی پر قائم رہے کیونکہ وہ متکبر اور عادی مجرم تھے۔ (مظہری ۳۳۹/۳،روح المعانی ۵/۳۵)

## الله تعالىٰ كاانتقام

١٣٦،١٣٢ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّ جُزُ قَالُوْا يُمُوسَى ادْعُ لَنَارَّ بَكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ النِّرِ كُثُو فَتَ عَنَّا الرِّ جُزَ لَنُوْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُّرُ سِلَنَّ مَعَكَ بَنِي السُرَاءِيلُ ٥ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ النِّ الْحَلِ مُمْ بَالِغُولُ الْوَاهُمُ يَنْكُثُونَ ٥ فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمُ فَاغُرُ قَنْهُمْ فِي الْيَمِّ بِأَنَّهُمُ كَذَّبُوا بِالْتِنَا وَكَانُوا عَنْهُمُ فَاغُرُقُولُهُ إِذَاهُمُ كَذَّبُوا بِالْتِنَا وَكَانُوا عَنْهُمُ عَنْهُمُ فَاغُرُقُولُهُمْ فِي الْيَمِّ بِأَنَّهُمُ كَذَّبُوا بِالْتِنِا وَكَانُوا عَنْهُمُ عَنْهُمَ عَنْهُمَ فَلَيْنَ ٥ عَنْهُمُ فَلِيرًا فِي الْكِمِّ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِالْتِنِا وَكَانُوا عَنْهُمُ عَنْهُمُ عَنْهُمُ عَنْهُمْ فَاغُرُقُولُهُمْ فِي الْكِمِّ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِالْتِنِا وَكَانُوا عَنْهُمْ فَا فَيْرَا فَي الْكِمْ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِالْتِنِا وَكَانُوا

اور جب ان پر کوئی عذاب واقع ہوتا تو کہتے کہ اسے موئی! ہمارے لئے اپنے رب سے اس عہد کے وسیلے سے دعاکر جو اس نے بچھ سے کر رکھا ہے۔ اگر تو نے ہم سے یہ عذاب دور کر دیا تو ہم ضرور بچھ پر ایمان لے آئیں گے اور تیرے ساتھ بنی امرائیل کو ضرور بھیج دیں گے۔ پھر جب ہم ان سے وہ عذاب ایک مقررہ وقت تک کہ جس تک ان کو پہنچنا تھا، ٹال دیتے تو وہ فور آعہد شکنی کرنے لگتے تھے۔ (آخر کار) ہم نے ان سے انتقام لیاسو ہم نے ان کو اس لئے دریا میں غرق کر دیا کہ وہ ہماری آیتوں کو جھٹلاتے تھے اور ان سے تغافل کرتے میں غرق کر دیا کہ وہ ہماری آیتوں کو جھٹلاتے تھے اور ان سے تغافل کرتے

الرِّ جُزُ: نجاست ـ آفت ـ عذاب ـ

كُشُفْتُ: تونے كھولا، تونے دور كيا۔ كُشُفُّ ہے ماضى ۔

كِنْكُمْ وُنَ : وه (عبدكو) تورثة بين - نَكُثُ ع مضارع -

الْيُمِّ: دريا - سمندر، گهرا پانی، جمع يُمُوْمُ -

تشریکی: جب بھی قوم فرعون پر کوئی عذاب آناتو وہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے پاس آکر ان سے دعاء کی در خواست کرتے اور پختہ عہد کرتے کہ اگریہ عذاب دور ہو گیاتو وہ صرور ان پر ایمان لے آئیں گے اور بنی اسرائیل کو ان کے ہمراہ کر دیں گے۔ جب حضرت موسیٰ کی دعا، ہے ایک خاص وقت تک کے لئے ان کاعذاب دور ہو جاتا تو فور آ اپنا عبد توڑ لیتے اور پہلے کی طرح سرکشی کرنے لگتے ۔ اتنے عذاب اور نشانیاں دیکھنے کے باوجود بھی جب فرعون اور اس کی قوم کے لوگ اپنی سرکشی اور بدعبدی ہے بازنہ آئے تو اللہ تعالیٰ نے ان کی بلاکت و بربادی اور ان کے لئے ابدی عذاب کاارادہ کرلیا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کے حکم ہے حضرت موسیٰ بنی اسرائیل کو لے کر کنعان کی طرف روانہ ہوگئے ۔ راستہ میں بحرقلزم حائل ہوا۔ جب بنی اسرائیل سمندر کے کنارے پہنچہ تو فرعون اور اس کالشکر بھی ان کا تعاقب کرتے ہوئے سمندر تک پہنچ گئے ۔ اب پیچھے فرعون اور اس کالشکر بھی ان کا تعاقب کرتے ہوئے سمندر تک پہنچ گئے ۔ اب پیچھے فرعون اور اس کالشکر بھی ان کا تعاقب کرتے ہوئے سمندر تک پہنچ گئے ۔ اب پیچھے فرعون اور اس کالشکر اور آگے سمندر ۔ بنی اسرائیل نہ آگے جاسکتے تھے اور نہ پیچھے ہٹ سکتے تھے ۔ سخت پریشائی کا عالم تھا۔

اس وقت اللہ تعالیٰ نے حصرت موسیٰ علیہ السلام کو سمندر پر لاٹھی مار نے کا حکم دیا۔
جو نہی حضرت موسیٰ نے سمندر کی سطح پر لاٹھی ماری تو اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و مہر بانی ہے سمندر کو شق کر کے اس میں خشک راستہ بنادیا، جس میں ہے گزر کر بنی اسرائیل سمندر سے پار ہو گئے۔
سمندر میں خشک راستہ دیکھ کر فرعون اور اس کے لشکر والے بھی بنی اسرائیل کا پچھاکرتے ہوئے اس میں داخل ہو گئے ۔ جب فرعون اور اس کا تمام لشکر پانی میں داخل ہو گئے تو اللہ تعالیٰ کے حکم اس میں داخل ہو گئے تو اللہ تعالیٰ کے حکم ہے سمندر کا پانی مل کر اپنی پہلی حالت پر آگیا اور بنی اسرائیل کے لئے جو خشک راستہ بناتھا وہ ختم ہو گیا۔ اس کے نتیجہ میں فرعون اور اس کے لشکر والے سب سمندر میں غرق ہو گئے ۔ یہ اللہ تعالیٰ کی آیتوں کو جھٹلانے اور ان سے خفلت کا نتیجہ تھا۔ او ھر بنی اسرائیل سمندر کے دو سرے کنارے پر خالف اور ہراساں کھڑے ہوئے، اپنے بڑے ظالم و جا ہر دشمن کی انہتائی ذات و رسوائی اور ب

### بنی اسرائیل کو مصر کاوارث بنانا

١٣٠ وَاوْرَثْنَا الْقَوْمَ الَّذِيْنَ كَانُوْا يُسْتَضْعَفُوْنَ مَشَارِقَ الْأَرْضِ
 وَمَغَارِبَهَا آلَتِیْ الْرَکْنَا فِیْهَا لَا وَتَمَّتُ کَلِمَتُ رَبِیکَ
 الْحُسُنلی عَللی بَنِی اِسْرَا فِیل مِمَا صَبَرُ وْالْ وَدَمَّرُنَا مَاکَانَ

يَضَنَعُ فِرْ عَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَاكَانُوْايَعْرِ شُونَ ٥

اور ہم نے اس قوم کو جو کمزور خیال کی جاتی تھی، مشرق سے مغرب تک اس
سرزمین (شام) کا وارث بنا دیا، جس میں ہم نے برکت رکھی تھی اور تیرے
رب کا نیک وعدہ بنی اسرائیل کے حق میں ان کے صبر کے سبب بورا ہو گیااور
ہم نے فرعون اور اس کی قوم کی بنائی ہوئی سب بلند عمار تیں مہندم کردیں۔
میں نے فرعون اور اس کی قوم کی بنائی ہوئی سب بلند عمار تیں مہندم کردیں۔
میں نے فرعون اور اس کی جاتے ہیں۔ وہ کمزور کئے جاتے ہیں۔ رائیتفعاف کے مضارع

ستصعفون : ده سیب به بای و ده مرد در می بای در. مجبول -

کَمُرْفُ : ہم نے تباہ کر ڈالا۔ہم نے اکھاڑ ڈالا۔ تُدُ مِنْرُ سے ماصی۔

يُغْرِ شُونَ : وه چھت بناتے ہیں۔ وہ اونچا بناتے ہیں ۔ عُرْشُ کے مضارع۔

تنظر می کے: اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو، جو مظہراور سرکش فرعون اور اس کی قوم کی نگاہ میں کرور و ناتواں سمجھے جاتے تھے، برکت والی زمین کے مشرق و مغرب کا وارث بنا دیا ۔ بظاہر اس برکت والی سرزمین سے مصرکی سر زمین مراد ہے ۔ بعض مضرین کے نزدیک اس سے سرزمین شام کے مشرقی اور مغربی حصے مراد ہیں ۔ واللہ اعلم ۔

مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرعون اور اس کے ساتھیوں کو غرق کر کے بنی اسرائیل کو ان کے تمام ملک و مال کا وارث بنا دیا اور اپنا وہ اچھا وعدہ جو بنی اسرائیل کے ساتھ کیا تھا بورا کردیا، کیونکہ انہوں نے شد توں اور مصیبتوں پر صبر کیاتھا اور ان پر ثابت قدم رہے تھے۔

اچھے دعدے سے مرادیاتو وہ وعدہ ہے جو حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اپنی قوم سے کیاتھا

عَسىٰ رَبِّكُمْ اَنْ يَكُمْ لِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَسُنَخُ لِلَفَكُمْ فِي الْاَرْضِ قریب ہے کہ تہارا رب تہارے دشمن کو ہلاک کر دے اور تہیں ان کی سرزمین کامالک بنادے۔

یاوہ وعدہ مراد ہے جس کے بارے میں ارشاد ہے:

وُنُرِيُدُ اَنْ نَهُنَّ عَلَى الَّذِيْنَ اسْتُضُعِفُوا فِى الْاَرْضِ وَنَجْعَلَهُمُ اَنِهَةٌ وَنَجْعَلَهُمُ الْوَرِثِيْنَ ٥ وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الْاَرْضِ وَنُرِى فِرْ عَوْنَ وَهَامْنَ وَجُنُوْدَهُمَا مِنْهُمْ مَّاكَانُوْا يَحُذُرُ وُنُ ٥ (القصص - آيات ٢٠٥)

اور ہمارا ارادہ یہ تھا کہ اس قوم پر احسان کریں جس کو اس ملک میں کزور و ذلیل سمجھا گیااور ہم ان کو امام اور سردار بنادیں اور انہی کو اس زمین کا وارث بنادیں اور انہی کو اس زمین کا وارث بنادیں اور انہی کو اس زمین پر تصرف کرنے کاحق دیں اور فرعون و ہامان اور ان کے لشکروں کو وہ چیز واقع کرے دکھا دیں جس کے ڈر سے وہ (حضرت موسیٰ کے خلاف) طرح طرح کی تدبیریں کر رہے تھے۔

پچر فرمایا کہ ہم نے ان سب چیزوں کو جو فرعون اور اس کی قوم بنایا کرتی تھی، تباہ بر باد کر دیا ۔ فرعون اور اس کی قوم کی بنائی ہوئی چیزوں میں ان کے مکانات اور بلند عمار تیں، ان کا گھریلو سامان، بلند درخت، انگور کی وہ بیلیں جو چھتوں پر چڑھائی جاتی ہیں اور وہ مختلف تد ہیریں شامل ہیں جو وہ حضرت موئی کے مقابلے کے لئے کیا کرتے تھے ۔

# بنی اسرائیل کی جہالت و سرکشی

١٣٠-١٣٨ وَجُوزُ نَابِبَنِي اِسْرَآءِيلَ الْبَحْرَ فَاتُوا عَلِي قَوْمِ يَعْكُفُونَ عَلَيْ آَنُوا عَلَي قَوْمِ يَعْكُفُونَ عَلَيْ آَنُوا الْهَاكَمَا لَهُمْ الْجَعَلِ لَّنَا آلها كَمَا لَهُمْ الْجَعَلِ لَّنَا آلها كَمَا لَهُمْ الْجَعَلِ الْنَا آلِها كَمَا لَهُمْ فَيْهِ الْهَةُ قَالَ أَنْكُمْ قَوْمُ تَجْهَلُونَ ٥ إِنَّ هَوْلاً عُمَتَكُمْ اللها وَيُهُمُ فَيْهِ وَلِيطِلُ مَّاكَانُوا يَعْمَلُونَ ٥ قَالَ اَغَيْرَ اللهِ اَبْعِيْكُمْ اللها وَهُوكَ فَيْ فَيْ اللها وَهُوكَ فَيْكُمْ اللها وَهُوكُونَ وَ فَالْمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٥ قَالَ اَعْلَيْمَ لَيْكُمْ اللها وَهُوكَ فَيْكُمْ اللها وَهُوكُونَ وَقَالَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

اور ہم نے بنی اسرائیل کو دریا کے پار اتار دیا سوان کاگزر ایک الیبی قوم پر ہوا جو اپنے بتوں کو بو چنے میں لگی ہوئی تھی ۔ (بنی اسرائیل) کہنے گئے اے موسیٰ ہمارے لئے بھی ایک ایسامعبود بنادے جسیے کہ ان کے معبود ہیں ۔ (حضرت) موسیٰ نے کہا کہ واقعی تم بڑی جابل قوم ہو ۔ بیشک یہ لوگ (بت پرست) جس دین میں ہیں وہ تباہ ہونے والا ہے اور جو کچھ یہ کرتے ہیں وہ سب باطل ہے ۔ (حضرت موسیٰ نے) کہا کہ کیامیں تمہارے لئے اللہ تعالیٰ کے سواکوئی اور معبود کاش کروں حالانکہ اس نے تمہیں تمام جہان والوں پر فضیلت دی ہے ۔

جُوزُنَا: ہم نے پار اتارا۔ مُجَاوَزُةً سے ماصنی ۔

يَعُكُفُونَ: ووج بيت بين وولك بيت بين مُكُونَ ع مضارع -

اَصْنَامِ: بت،مورت،واحدصُنَمْ،

مُتُبَرِّز: بلاك كيابوا - تباه برباد - تتبير اسم مفعول -

**ربط**: یہاں تک فرعون اور اس کی قوم کی ہلاکت و تباہی کا ذکر تھا۔ یہاں بنی اسرائیل کی جہالت و کجروی کا بیان ہے جو اللہ تعالیٰ کی بیشمار نعمتوں کے مشاہدے کے باوجود ان لوگوں سے سرزد ہوئی۔

تعظری : قوم فرعون کے غرق ہونے کے بعد جب بنی اسرائیل آگے بڑھے تو ان کا گزر ایک الیسی قوم پر ہوا جو مختلف بتوں کی پر ستش میں مبتلا تھی ۔ انہیں مختلف بتوں کی پو جا کرتے ہوئے د مکھ کر بنی اسرائیل نے حضرت موسی سے درخواست کی کہ جس طرح ان لوگوں کے بہت سارے معبود ہیں، آپ ہمارے لئے بھی کوئی ایسا ہی مجسم معبود بنا دیجئے تاکہ ہم بھی ایک محسوس چیز کو سامنے رکھ کر عبادت کیا کریں، کیونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات تو سامنے نہیں ہے ۔ بنی اسرائیل مدت تک مصرے بت پر ستوں کے ساتھ رہے تھے ۔ ان کی بری صحبت کے اثر ہی سے ان کو یہ جابلانہ خیال آیا۔

حضرت موسی علیہ السلام نے کہا کہ تم تو نرے جاہل ہو۔ کیا تہہیں معلوم ہمیں کہ اللہ تعالیٰ کی کوئی صورت ہمیں بن سکتی، نہ اس کی عبادت کے وقت کسی محسوس اور مجسم شئے کو سامنے رکھا جاسکتا ہے۔ یہ سب مشرکانہ اور جاہلانہ خیالات ہیں۔ جن لوگوں کے طریقے کو تم نے پسند کیا ہے ان کے سب اعمال ضائع و بر باد ہیں۔ یہ باطل کی پیروی کرتے ہیں۔ تہمیں ان کی حرص ہمیں کرنی چاہئے۔ کیا میں تہبارے لئے اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور کو معبود بنادوں، حالانکہ اس نے تہمیں الیے اللہ جہان پر فضیلت دی ہے اور اسی نے تہمیں انواع و اقسام کی تعمیں عطافر مائیں۔ پس ایے محسن معبود کو چھوڑ کردوسرامعبود تلاش کرنا حماقت ہے۔

اس آیت میں عالمین سے حضرت موٹی علیہ السلام کے زمانے کے لوگ مراد ہیں کیونکہ اس وقت حضرت موٹی علیہ السلام پر ایمان لانے والے ہی سب سے افضل و اعلیٰ تھے۔ (معارف القرآن ۵۵،۵۴)

## بنى اسرائيل كوسابقه دوركى ياددماني

١٣١ وَاذُ اَنْجَيُنْكُمْ مِّنْ أَلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُوْنَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ وَ الْعَنْ الْمُؤْمَّ الْمُؤْمَّ الْمُؤْمَّ وَيُسْتَحْيُوْنَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَٰلِكُمْ بَلاَ أَنْ مِّنْ اللَّهُ مِّنْ اللَّهُ مُّ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الللْحُلْمُ اللْمُواللِمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُلْمُ اللَّ

اور (وہ وقت یاد کرو) جب ہم نے تمہیں آل فرعون سے نجات دی، جو تمہیں بری طرح عذاب دی، جو تمہیں بری طرح عذاب دیتے تھے، تمہارے بدیوں کو قتل کرتے اور تمہاری عور توں کو زندہ رکھتے تھے اور اس میں تمہارے پروردگار کی طرف سے بڑی آزمائش تھی

آتشری کے باتھوں ایسے مجبور و بے بس تھے کہ وہ تمہارے لڑکوں کو قتل کر دیا کر تا تھا اور تمہاری فرعون کے ہاتھوں ایسے مجبور و بے بس تھے کہ وہ تمہارے لڑکوں کو قتل کر دیا کر تا تھا اور تمہاری لڑکیوں کو اپنی اور اپنی قوم کی خدمت کے لئے زندہ رکھتا تھا، پھر اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام اور ان کی دعاء کی برکت سے تمہیں اس ذلت و رسوائی سے نجات دی، تمہارے دشمنوں کو تمہارے سامنے ذلت و رسوائی کے ساتھ ہلاک کیا اور پھر تمہیں ان کے ملک و مال کا مالک بنا دیا ۔ کمیا لیے عظیم احسانات کے بعد بھی تم اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر لکڑیوں اور پتھروں کو معبود بناتے ہو ؟ یہ مہایت بدنصیبی کی بات ہے ۔ پس تم اس سے تو بہ کرو ۔

### الله سے ہمکلامی کا حِلّیہ

۱۳۲ وَوْعَدْنَا مُوْسَى ثَلْثِيْنَ لَيْلَةٌ وَانْمُمْنَهَا بِعَشِر فَتَمْ مِيْقَاتَ رَبِّهِ الْرُبُعِيْنَ لَيْلَةً وَوَقَالَ مُوْسَى لاَ خِيْهِ هُرُ وَنَ الْحُلُفُنِي فِي رَبِّهِ الرُبُعِيْنَ لَيْلَةً وَ وَقَالَ مُوْسَى لاَ خِيْهِ هُرُ وَنَ الْحُلُفُنِي فِي وَقَى وَاصْلِحْ وَلَا تَتَبِعْ سَبِيْلَ الْمُفْسِدِينَ ٥ وَقَى وَاصْلِحْ وَلَا تَتَبعْ سَبِيْلَ الْمُفْسِدِينَ ٥ وَقَى وَاصْلِحْ وَلَا تَتَبعْ سَبِيْلَ الْمُفْسِدِينَ ٥ وَقَى وَاصْلِحْ وَلَا تَتَبعُ سَبِيْلَ الْمُفْسِدِينَ ٥ وَمَى وَالْمَ وَمَا وَمَدَه مُعْمِرايا اور بم ن اس كو الله واس كو الله واس كو الله والله وال

(حضرت) ہارونؑ سے کہا کہ میری قوم میں میری قائم مقامی کرتے رہنا اور اصلاح کرتے رہنااور مفسدوں کے راستہ یرینہ چلنا۔

تنظری : اس آیت میں بنی اسرائیل کا وہ واقعہ بیان کیا گیاہے جو فرعون کے غرق ہونے کے بعد پیش آیا۔ بنی اسرائیل نے حضرت موئی ہے در خواست کی کہ اب ہمیں اطمینان حاصل ہو گیا ہے۔ اگر اب ہمیں کوئی کتاب اور شریعت ملی تو اطمینان و سکون کے ساتھ اس پر عمل کریں گے۔ چنا بخیہ حضرت موئی پر اپنا کلام نازل کرنے کا چنا بخیہ حضرت موئی پر اپنا کلام نازل کرنے کا وعدہ اس شرط کے ساتھ فرما یا کہ وہ تیس راتیں کو و طور پر ذکر اللہ میں گزار دیں۔ بعد میں دس راتوں کا اضافہ کرکے اس مدت کو چالیس کر دیا۔

حضرت موئ علیہ السلام اللہ تعالیٰ کے حکم کے مطابق اپنی قوم سے یہ کہہ کر گئے تھے کہ تنیں روز کے لئے جارہا ہوں۔ جب اللہ تعالیٰ نے حضرت موئ کے قیام کی مدت میں دس روز کا اضافہ کر دیا تو حضرت موئ کے سبب یہ کہنے گئے کہ حضرت موئ تو کہیں گم ہوگئے، لہذااب ہمیں کوئی دوسرا پیشوا بنالینا چاہئے۔

اسی جلد بازی اور ہے صبرے پن کے نتیجہ میں وہ سامری کے دام فریب میں پھنس کر گؤ سالہ کو بو چنے لگ گئے ۔ حالا نکہ حضرت موسیٰ کو ہِ طور پر جاتے وقت لینے بھائی حضرت ہارون کو اپنا قائم مقام مقرر کر گئے تھے اور جاتے وقت ان کو تاکید کی تھی کہ میرے بعد جب قوم میں فساد کی کوئی بات محسوس کرو تو اس وقت ان کو راور است پر لانے کی کوشش کرنا اور مفسدین کی مددیا ہمت افزائی کاکوئی کام نہ کرنا۔

چنائ جب حضرت ہارون نے قوم کو سامری کے بہکائے میں آکر گوسالہ کو بوجتے دیکھا تو ان کو اس بہودگی ہے رو کااور سامری کو ہمایت سخت سست کہا۔ ادھر حضرت موسیٰ نے کو وِطور سے واپس آکریہ خیال کرتے ہوئے حضرت ہارون سے مواخذہ فرمایا کہ ان کی عدم موجودگی میں حضرت ہارون نے اپنے فرض میں کو تاہی کی۔ (معارف القران ۵۹۔ ۲۰/۲۰)

#### الله سے ہمکلامی

١٣٣ وَلَمَّا جَاءَمُوْسَى لِمِيْقَاتِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ القَالَ رَبِّ أَرِنْمُ ٱنْظُرُ

إِلَيْكُ قَالَ لَنْ تَرْمِنِيْ وَلَكِنِ أَنْظُرُ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَهُوْفَ تَرْمِنِيْ وَلَكِنِ أَنْظُرُ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَهُوْفَ تَرْمِنِيْ فَلَمَّا تَجَلَقُ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ كَانَةُ وَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبُحْنَكَ تُبُتُ وَكَانَا وَفَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبُحْنَكَ تُبُتُ وَلَكَانَا وَلَيْكَ وَاللَّهُ وَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبُحْنَكَ تُبُتُ وَلَكَانَا وَلَا اللَّهُ وَمِنِينَ ٥ وَلَيْكَ وَلَكُونُ مِنْ اللَّهُ وَمِنِينَ ٥ وَلَيْكَ وَلَنَا اللَّهُ وَلِينَا وَلَا اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللْهُ وَاللَّهُ وَالْهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُ وَالَالِمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوالَمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُؤْمُ وَالْمُوالِمُوالِمُ وَالْمُؤْمُ

اور جب (حضرت) موئی بمارے مقررہ وقت پرآئے اور ان کے رب نے ان سے کلام کیا تو (حضرت) موئی نے عرض کیا کہ اے میرے رب! تو مجھے دکھا دے کہ میں بجھے دیکھوں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ تم مجھے ہرگزنہ دیکھ سکو گے۔ لیکن اس پہاڑکی طرف دیکھتے رہو۔ بھراگروہ (پہاڑ) اپنی جگہ قائم رہا تو تم بھی مجھے جلد دیکھ لوگے۔ بھر جب ان کے رب نے پہاڑ پر تجلی فرمائی تو اس کو (تجلی نے) ریزہ ریزہ کر دیا اور (حضرت) موئی بہوش ہو کر گر پڑے۔ بھر جب ہوش آیا تو کہنے لگے کہ تیری ذات پاک ہے، میں بچھ سے معذرت کرتا ہوں اور میں سب سے پہلے ایمان لانے والوں میں سے ہوں۔

پر فچے اڑانا۔ ریزہ ریزہ کرنا۔مصدر ہے۔

وہ گر پڑا۔ خُرِّو خُرُورؑ ہے ماصنی ۔

کگا:

خَرَّ:

صَعقا:

أَفَاقُ:

بہوشی ۔غشی ۔موت ۔ یہاں غشی مراد ہے ۔

اس کو افاقہ ہوا۔ وہ ہوش میں آیا۔ اِفَاقَد بُئے ماصنی ۔

تنظرت جب حضرت موسیٰ علیہ السلام مقررہ وقت پرآئے اور ان کے رب نے فرشتہ کے واسطے کے بغیران سے باتیں کیں تواللہ تعالیٰ کا کلام سن کر حضرت موسیٰ کوشوق پیدا ہوا کہ کاش میں اپنے رب کو اپنی آنکھوں سے د کیھوں ۔ چناپنی انہوں نے اللہ تعالیٰ سے اپنا دیدار کرانے کی در خواست کی ۔ چونکہ یہ آنکھیں تو جسمانیات میں سے اجسام لطیفہ کو بھی نہیں دیکھ سکتیں، چہ جائیکہ اللہ تعالیٰ کو دیکھ سکتیں، جو نہ جسم ہے، نہ کشیف، بلکہ وہ توسب سے زیادہ لطیف ہے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اسے موسیٰ تو اس دارِ فانی میں ان کرور اور جسمانی آنکھوں کے ساتھ ہرگز میں سے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اسے موسیٰ تو اس دارِ فانی میں ان کرور اور جسمانی آنکھوں کے ساتھ ہرگز میں جہمال ہے مثال کی تاب نہیں لاسکے گا(یعنی تو مجھے نہیں دیکھ سکے گا)، السبۃ تہمارے اطمینان کے لئے پہماڑ پر تھوڑی سی تجلی کرتا ہوں ۔ پس تم پہماڑی طرف نظر کرو جو وجودِ جسمانی میں تم سے کہیں زیادہ توی اور مضبوط ہے ۔ اگر میری تجلی کے بعد یہ پہماڑ اپنی جگہ قائم رہا تو ممکن ہے تم بھی

پس جب اللہ تعالیٰ نے پہاڑ پر تجلی کی تو پہاڑ کا وہ صدہ جس پر تجلی پڑی تھی، ریزہ ریزہ ہو گیااور حضرت موسی بھی اس منظر کو د مکھ کر بے ہوش ہوگئے اور زمین پر گرپڑے ۔ جب ہوش آیا اور حقیقتِ امر منکشف ہوئی تو کہنے لگے کہ اے اللہ تو اس سے پاک ہے کہ د نیا میں کوئی بچھے د مکھ سکے ۔ د نیا کی فانی آنکھوں میں یہ طاقت نہیں کہ تیرے دیدار کا محمل کر سکیں ۔ میں نے فرطِ خوق میں یہ درخواست کر دی تھی لیکن آئندہ کے لئے تو بہ کرتا ہوں کہ اس دار فانی میں کبھی ایسا موال نہیں کردں گااور میں سب سے پہلے تیری عظمت و جلال اور اس بات پر ایمان لانے والا ہوں کہ قیامت تک اس دار فانی میں کوئی بچھ کو جھم فانی سے د مکھنے کی طاقت نہیں رکھتا۔

ہوں کہ قیامت تک اس دار فانی میں کوئی بچھ کو جھم فانی سے د مکھنے کی طاقت نہیں رکھتا۔

(حقانی ۲/۲۱ معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند صلوی ۱۱۹ معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند صلوی ۱۱۹ معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند صلوی ۱۱۹ معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند صلوی ۱۱۹ معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند صلوی ۱۱۹ معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند صلوی ۱۱۹ معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند صلوی ۱۱۹ معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند صلوی ۱۱۹ معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند صلوی ۱۱۹ معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند صلوی ۱۱۹ معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند صلوی ۱۱۹ معارف القرآن از مولانا محمد القرآن از مولانا محمد اللہ معارف القرآن اللہ معارف اللہ موارف القرآن اللہ معارف اللہ معا

### حضرت موسیٰ عمکانشرف وامتیاز

۱۳۵٬۱۳۲ قَالَ يُمُوْسَى إِنَّي اصَطَفَيَتُكَ عَلَى أَلنَّاسِ بِرِسْلَتِي وَبِكَلَامِئُ فَخُذُمَّ الْتَيْتُكُ وَكُنْ مِّنَ الشَّكِرِيُنَ ٥ وَكَتَبُنَالَهُ وَبِكَلَامِئُ فَخُذُمَّ التَّيْتُكَ وَكُنْ مِّنَ الشَّكِرِيُنَ ٥ وَكَتَبُنَالَهُ فِي الْاَلُواحِ مِنْ كُلِّ شَنِّيً مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِآكُلِ شَنْيً 5 فِي الْاَلُواحِ مِنْ كُلِّ شَنْيً مَّوَعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِآكُلِ شَنْيً 5 فَي الْاَلُواحِ مِنْ كُلِّ شَنْيً مَّ مَوْعِظَةً وَتَفْمَى اللَّهُ اللَّه

اللہ تعالیٰ نے فرمایااے موسیٰ! میں نے تہبیں اپنی پیغمبری اور ہمکامی کے ذریعہ لوگوں پر امتیاز دیا ۔ پس جو کچھ میں نے تہبیں دیا ہے اس کو لے لو اور شکر گزاری کرتے رہو ۔ اور ہم نے (حضرت موسیٰ کے لئے) تختیوں پر ہر قسم کی نصیحت اور ہر چیزی تفصیل لکھ دی، موان کو مضبوطی سے پکر الو اور اپنی قوم کو حکم دو کہ وہ اس کے اچھے احکام پر عمل کریں ۔ عنقریب میں تہبیں نافر مانوں کے گھر دکھاؤں گا(کہ کیسے اجرے پڑے ہیں) ۔

سُاُ ورُيكُمُ: بهت جلد میں تم كو د كھاؤں كا۔

تعمری کے: صفرت موسی علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ کے دیدار سے محروی کارنج ہوا۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان کو تسلی کے لئے فرمایا کہ اے موسی تنہیں دیدار سے محروی پر رنجیدہ ہونے کی صفرورت بہیں، کیونکہ میں نے تنہیں اپنی نبوت و رسالت دے کر اور بلاواسطہ کلام کر کے تنہارے زمانے کے لوگوں پر تنہیں برگزیدگی اور برتری دی ہواور تنہیں توریت عطاکی ۔ کیا یہ شرف و انتیاز کم ہے ۔ پس جو کچھ میں نے تنہیں دے دیااس کا شکر کرو اور جو بہیں دیااس کا رنج نہ کرو اور جو جیز تنہاری طاقت و برداشت سے باہر ہاس کا سوال نہ کرو اور روئیت کے عاصل نہ ہونے کا افسوس نہ کرو ۔ یہ نعمت صرف آخرت کے لئے مخصوص ہے ۔

پچر فرمایا کہ ان تختیوں میں نصیحت کی ہر بات اور ہر حکم کی تفصیل لکھ دی گئی ہے، سب حلال و حرام بنآ دیا گیا ہے۔ لہذااس کو طاعت کے عزم صمیم کے ساتھ لے لو اور اپنی قوم کو بھی اس پر اچھی طرح عمل کرنے کا حکم دو۔ بہت جلد ہم آپ کو ان لو گوں کا انجام اور ان کی تباہی و بر بادی دکھادیں گے جو مسری طاعت سے گریز کرتے ہیں۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند صلوى ۱۲۱/ ۱۳، ابن كشير ۲/۲۳۷)

## تكبرى سزا

١٣٠،١٣١ سَاصَرِفُ عَنْ الْيَتِي اللَّذِيْنُ يَتَكَبَّرُ وَنَ فِي الْاَرْضِ بِغَيْرِ
الْحَقِّ وَانْ يَرُواكُلَّ الْهَ لَآيُوء مِنُوا بِهَا وَ وَانُ يَرُوا سَبِيلَ
الْحُقِّ وَانْ يَرُواكُلَّ الْهَ لَآيُوء مِنُوا بِهَا وَ وَانْ يَرُوا سَبِيلَ الْغَيِّ يَتَجَدُّ وَلا سَبِيلًا وَلِقَاء الْمُ وَانْ يَرُوا سَبِيلَ الْغَيِّ يَتَجَدُّ وَلا الله الله وَلا الله ولا الله والله والله

میں ایسے لوگوں کو اپنے احکام سے برگشتہ ہی رکھوں گا جو زمین پر ناحق تکمبر کرتے ہیں اور اگروہ تمام نشانیاں بھی دیکھ لیس تب بھی وہ ان پر ایمان نہ لائیں اور اگروہ ہدایت کاراستہ دیکھ لیس تو اس پر نہ چلیں اور اگروہ گراہی کاراستہ د مکھ لیں تو اس پر چلنے لگیں۔ یہ اس لئے کہ انہوں نے ہماری آیتوں کو جھٹلایا اور ان سے غفلت کرتے رہے اور جن لوگوں نے ہماری آیتوں اور قیامت کے پیش آنے کو جھٹلایا تو ان کے اعمال ضائع ہوگئے۔ وہ اسی کی سزا پائیں گے جو کچھ وہ عمل کرتے تھے۔

سَاصُرِفُ: بہت جلد میں پھیر دوں گا۔ بہت جلد میں برگشتہ کردوں گا۔ صَرْفُ سے مضارع۔

الرُّ شُدِ: بھلائی -ہدایت - سیدھی راہ ۔

الْغَيِّق: گراي - عذاب - ناكاي -

لِقَاء: الماقات كرنا - ملنا - مصدر ب -

حَبِطَتْ: وه ناپيد مو گئے ۔ وه ضائع مو گئے ۔

تعشر آن آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو مخاطب کر کے تنبیہ فرمائی کہ تم دوسروں کو دیکھ کرنہ بگڑ جانا، بلکہ جہاں تک ہو سکے اپنے ایمان کو قائم رکھنا۔ جو لوگ زمین میں ناحق تکبر کرتے ہیں اور اپنے آپ کو دوسروں ہے بہتر سمجھتے اور اتراتے ہیں، میں بہت جلد ان لوگوں کے دلوں کو اپنے احکام سے ہرگشتہ کر دوں گا، کیونکہ ہمارا طربقہ یہی ہے کہ ہم متکبروں کے دلوں پر شمبر کر دیتے ہیں تاکہ وہ حق بات کو سمجھنے نہیں، جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہے:

فَلَمَّازَاغُواَازَاغَاللَّهُ قُلُوبُهُمُ (الصفآيت٥)

مچرجب وہ ٹیڑھی چال چلے تو اللہ نے ان کے دلوں کو ٹیڑھا بنادیا۔

تکموں ہے دیکھے لیں تب بھی ان کا یقین نہ کریں ۔ اسی طرح اگر وہ ہدایت کار استہ دیکھے لیں تو اس آنکھوں ہے دیکھے لیس تب بھی ان کا یقین نہ کریں ۔ اسی طرح اگر وہ ہدایت کار استہ دیکھے لیس تو اس پر بہیں چلیں گے اس کے برعکس اگر وہ گراہی کار استہ دیکھے لیس تو اس کو فور آ اختیار کر لیں گے ۔ اس کی وجہ یہ کہ انہوں نے غرور و تکمر کی وجہ ہے ہماری آیتوں کی تکذیب کی اور ضد و ہٹ دھری کی بنا پر ہماری آیتوں ہے غفلت برتتے رہے ۔ اس لئے سزاکے طور پر ان کے دل حق ہے بھیرد نے گئے ۔ یہ تو دنیا کی سزاتھی ۔ آخرت کی سزایہ ہے کہ جن لوگوں نے ہماری آیتوں کو، آخرت میں اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش ہونے اور جزاو سزاکو جھٹلایا تو ان کے وہ سب کام جن پر وہ نفع کی امید دگائے بیٹھے تھے سب بر باد ہو جائیں گے ۔ آخرت میں ان کو اپنے کر تو توں کی سزا کے سواکھے امید دگائے بیٹھے تھے سب بر باد ہو جائیں گے ۔ آخرت میں ان کو اپنے کر تو توں کی سزا کے سواکھے

حاصل نه بو گا - (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حلوی ۱۲۲ / ۳، حقانی ۲/ ۳۲۲، ۲۲۱)

## : کھڑے کو پوجنا

١٣٩،١٣٨ وَاتَّخَذُ قُوْمُ مُوسى مِنْ بَعْدِ لا مِنْ حُلِيّهِ مِ عِجْلاً جَسَدًا
لَّهُ خُوَارٌ مَ المُ يَرُوا اللهُ لَا يُكَلِّمُهُمُ وَلاَ يَهْدِيهِمْ سَبِيلاً
اتَّخُذُولاً وَكَانُوا ظُلِمِينُ ٥ وَلَمَّا سُقِطَ فِي اَيْديهِمْ وَرَاوُا
اتَّحُمُ قَدُضَلُّوا اقَالُوا كَلِنْ لَمْ يَرْحَمُنَا رَبَّنَا وَيَغْفِرُ لَنَا
انَّهُمْ قَدُضَلُّوا اقَالُوا كَلِنْ لَمْ يَرْحَمُنَا رَبَّنَا وَيَغْفِرُ لَنَا
لَنَكُونَنَ مِنَ النَّحِسِرِينَ٥

اور (حضرت) موئی کی قوم نے ان کے بعد اپنے زیور سے ایک پھڑا بنالیا جو کہ
ایک جسم تھا جس کی گائے جسی آواز تھی۔ کیاانہوں نے اتنا بھی نہ د مکھا کہ وہ
نہ ان سے بات کر سکتا ہے اور نہ ان کورستہ د کھاسکتا ہے۔ اس کو انہوں نے
اپنامعبود بنایااور وہ (بڑے) ظالم تھے۔اور جب وہ شرمندہ ہوئے اور د مکھا کہ
وہ (واقعی) گراہی میں پڑگئے ہیں تو کہنے گئے کہ اگر بمار ارب بم پر رحم نہ کرے
اور بمارے گناہ معاف نہ کرے تو بم ضرور تباہ ہو جائیں گے۔

مُحلِيدهم: ان كے زبورات -ان كے گينے - واحد مُلَّيُّ-

عِجْلاً: المحرا- كائے كاي - كوساله -

خُوَارُ : كَائِكَ أَوَازَ -

مُسقِطُ: وه گرادیا گیا۔ مُقوطٌ سے ماصنی مجبول۔

سُقِطُ فِي أَيْدِيْهِمُ: وه بهت پخسائے ۔ وه شرمنده بوئے ۔

تشمری : اُن آیتوں میں بھراس واقعہ کا بیان ہے جو کوہِ طور پر گزار ۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کوہِ طور پر گزار ۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کوہِ طور پر چالیس روز تک رہے ۔ اپنی عدم موجودگی میں اپنے بھائی حضرت بارون کو اپنا قائم مقام بنایا تھا، جیسا کہ پہلے بیان ہو جیکا ۔ ابتدائی طور پر حضرت موسیٰ کو تنیس روز کے لئے کوہِ طور پر بلایا گیا تھا بھر اللہ تعالیٰ نے اس مدت میں دس روز کا اضافہ کر دیا ۔ اس طرح کل چالیس روز ہو

جب تیں روز گزر گئے اور حضرت موئی واپس نہ آئے تو بنی اسرائیل یہ مجھے کہ حضرت موئی فوت ہوگئے ۔ چونکہ مصریوں کی صحبت میں رہ کران کے دلوں میں بت پرستی کاشوق پیدا ہو گیا تھا۔ اس لئے انہوں نے بھی مصریوں کی تقلید میں جو بیل کو بوجا کرتے تھے، اپنے لئے سامری سے سونے چاندی کاایک پچھڑا بنوالیا۔ سامری ایک بہت ہوشیار اور ماہر سنار تھا۔ اس نے بنی اسرائیل سونے چاندی کاایک پچھڑا بنوالیا۔ سامری ایک بہت ہوشیار اور ماہر سنار تھا۔ اس نے بنی اسرائیل سے وہ زبورات لے کر، جو انہوں نے مصر سے نگلتے وقت قبطیوں سے عید کے بہانے سے مستعار لئے تھے، ایک پچھڑا ڈھالا اور ان سے کہا کہ تہار ااور موئی کا بہی خدا ہے۔ حضرت بارون کے منع کرنے کے باوجود سامری کے کہنے پر لوگوں نے سونے کا بت بنا ہی لیا۔ سورۃ ظہ میں یہ واقعہ کرنے کے باوجود سامری کے کہنے پر لوگوں نے سونے کا بت بنا ہی لیا۔ سورۃ ظہ میں یہ واقعہ تفصیل سے بیان ہوا ہے۔ (حقائی ۲/۳۲۳)

اس پہھڑے کی حقیقت صرف اتنی سی تھی کہ یہ حیوان بھی نہ تھا بلکہ حیوان کے مشابہ
ایک بلاروح کاقالب تھاجس میں ہے پہھڑے کی مانند آواز ٹکلتی تھی۔ ان نادانوں نے اس کو خدا بنا
لیااور سب اس کی بوجا کرنے گئے، ناچتے ہوئے اس کاطواف اور اس کو سجدہ کرنے گئے اور بڑے
فتنہ میں مبتلا ہو گئے ۔ اس پہھڑے کے بارے میں مفسرین کے دوقول میں ۔ ایک قول یہ ہے کہ وہ
حقیقاً پہھڑا بن گیاتھا، اس کا دھڑ گوشت بوست کے ساتھ اصل گائے کی طرح جاندار بن گیاتھا۔
دوسرا قول یہ ہے کہ اس کاجسم تو سونے ، چاندی کاتھا لیکن اس میں روح وغیرہ کچے نہ تھی ۔ اس کے
منہ میں ہواکی آمد ورفت سے گائے کی سی آواز نگلتی تھی ۔

الله تعالیٰ نے فرمایا کہ یہ نادان اتنا بھی نہیں سمجھتے کہ وہ محض ایک آواز نکالیّا ہے۔ نہ وہ ان کی کسی بات کاجواب دیباً ہے اور نہ کسی معاطے میں ان کی رہمنائی کرتا ہے۔ نہ وہ ضرر پہنچا سکتا ہے اور نہ کسی قسم کا نفع ۔ پجھڑے کو معبود بنا کر انہوں نے اپنے او پر ظلم کیا ۔ پھر جب حضرت موسیؓ نے کوہ طور سے واپس آگر اس جہالت و حماقت پر ان کو ملامت کی تو عقل و ہوش مھکانے آئے اور اپنی گراہی کا احساس کر کے اپنی حرکت پر نادم ہوئے اور کہنے گئے کہ اگر الله تعالیٰ ہم پر رحم نہ کرے اور ہماری مغفرت نہ فرمائے تو ہم بڑے خسارے میں رہیں گے اور ہلاک ہوجائیں گے۔ نہ کرے اور ہماری مغفرت نہ فرمائے تو ہم بڑے خسارے میں رہیں گے اور ہلاک ہوجائیں گے۔ (ابن کشرے ۲۲ / ۲۲ معارف القرآن از مولانا محمد ادر ایس کاند حملوی ۱۲۸ (۱۲ معارف)

# حضرت موسیٰ ملاعضبناک ہو نا

١٥١،١٥٠ وَلَمَّارَ جَعَ مُوسَى إلَى قُومِهِ غَضْبَانَ اَسِفَّا هَا لَبِنْسَمَا خَلَفْتُمُونِيَ مِنَ بُعُدِيْ اَعَجِلْتُمُ اَمُرَرَبِكُمْ وَ وَالْقَى الْأَلُواحِ وَاخَذُ بِرَاشِ اَخِيهِ يَجُرُّ لَا اللهِ ﴿ قَالَ ابْنَ اُمَّ إِنَّ الْقُومِ وَاخَذُ بِرَاشِ اَخِيهِ يَجُرُّ لَا اللهِ ﴿ قَالَ ابْنَ اُمَّ إِنَّ الْقُومِ الشَّلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

اور جب (حضرت) موئی غصہ اور رنج میں بھرے ہوئے اپنی قوم کی طرف واپس آئے تو انہوں نے کہا کہ تم نے میرے بعد یہ بڑی نامعقول حرکت کی۔ تم نے اپنے رب کے حکم ہے پہلے کیوں جلد بازی کی اور (حضرت موئی نے) تختیاں (زمین پر) ڈال دیں اور اپنے بھائی کا سرپکڑ کر اس کو اپنی طرف کھینچنج کئرور لگے ۔ حضرت ہارون نے کہا کہ اے میرے ماں جائے! ان اوگوں نے کھے کمزور سجھا اور قریب تھا کہ مجھ کو مار ڈالیں سوتم مجھ پر دشمنوں کو مت بنسواؤ اور نہ کھے ان ظالموں میں شمار کرو۔ (حضرت موئی نے) کہا کہ اے میرے رب! مجھے اور میرے بھائی کو پخش دے اور بمیں اپنی رحمت میں داخل کرلے اور تو ہی میں۔ اور میرے دوانوں سے زیادہ رحم کرنے والا ہے۔

سفّا: افسوس کرنا ہی کھتانا ۔ مصدر ہے ۔ وگ

بنسمًا: براب جو کھے کہ۔

خَلُفْتُ مُونِي : تم ف ميري جانشين كى - خِلافَد يَ ماصلى -

يَجُرُّ لاَ: وهاس كو گھيسٽا ہے۔وهاس كو كھينچا ہے۔ جَرَّ مضارع۔ اِسْتَضْعَفُونْتَى: انہوں نے بچھ كو كمزور مجھا۔ اِسْتِضْعَافْ سے ماصنی۔

كَادُوا: و وقريب بوئ - كُودُ عاصى -

مَرْمِيتُ: توبنسائے - تو خوش کرے = إشمات سے مضارع -

تنفری : جب حضرت موی علیہ السلام کو و طور سے توریت لے کر واپس آئے اور قوم کو پھڑے : جب حضرت موی علیہ السلام کو و طور سے توریت لے کر واپس آئے اور قوم کو پھڑے پھڑے کے بھڑے کی بوجا میں بسلاد مکیما تو انہوں نے خضبناک ہوکر قوم سے کہا کہ میرے بعد تم نے بھڑے کی پرستش کر کے نہایت نامعقول کام کیا ہے۔ تم اپنے رب کا حکم آنے کا انتظار تو کر لیتے۔ تم نے جلد بازی کر کے گرای اختیار کرلی۔

اس کے بعد حضرت موسی نے توریت کی وہ تختیاں جوان کے ہاتھ میں تھیں نیچے رکھ دیں اور اپنے بھائی حضرت ہارون کی طرف متوجہ ہوئے اور ان کاسر پکڑ کران کو اپنی طرف گھسیٹا۔ ان کاخیال تھا کہ حضرت ہارون نے قوم کو پچھڑے کی پرستش سے روکنے میں کو تاہی کی ہوگی، جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہے:

قَالَ يَا لَمْرُونُ مَامُنُعُكَ إِذْرَايَتُهُمْ ضَلَّوًا . اَنُ لَآتَتَبِعَنِيَ اَفْعَصَيُتَ اَنُ لَآتَتَبِعنَيِيَ اَفْعَصَيُتَ اَمْرِي ٥ (ط - آيات - ٩٣،٩٢)

اے ہارون جب کم نے ان کو گراہی اختیار کرتے ہوئے دیکھا تو تمہیں میرے حکم پر چلنے ہے کس نے رو کاتھا۔ کیا تمہیں میری نافر مانی کی جرأت ہو گئی۔ حضرت ہارون نے جواب میں کہا:

يَاابُنُ أُمُّ لَاتَا خُذُ بِلِحِيَتِي وَلاَ بِرَ أَسِى انْتِي خَشِينُتُ اَنُ تَقُولَ فَرُّ قَتْ بَيْنَ بَنِيْ إِسُرَ آءِيلَ وَلَمْ تَرُ قُبُ قُولِيْ (ط، آيت - ٩٢)

اے میرے ماں جائے ، میری ڈاڑھی اور سرکے بالوں کو پکڑ کرنہ کھینچ ۔ مجھے تو خوف تھا کہ کہیں تم یہ نہ کہو کہ میراانتظار کیوں نہیں کیا ۔ اور بنی اسرائیل میں تفرقہ کیوں ڈال دیا ۔

ان لوگوں نے تو مجھے کمزور خیال کر کے میری پرواہ مہیں کی اور قریب تھا کہ مجھے قتل کر دیتے ۔ پس تم دشمنوں کو مجھ پر مت بنساؤ اور مجھے ان ظالموں میں شمار نہ کرو ۔ حضرت ہارون کا جواب سن کر حضرت موئی کو بھائی کی بے قصوری کا یقین ہو گیااور انہوں نے حضرت ہارون کو چھوڑ دیا ۔ پھروہ اللہ تعالیٰ ہے دعا کرنے گئے کہ اے اللہ میری اور میرے بھائی کی مغفرت فرما دے اور تو بم دونوں کو اپنی رحمت میں لے لے، کیونکہ تو ہی سب رحم کرنے دے اور تو بم دونوں کو اپنی رحمت میں لے لے، کیونکہ تو ہی سب رحم کرنے

#### والوں سے زیادہ رحم کرنے والا ہے۔ ( ابن کثیر ۲/۲۴۸)

## بجھڑے کی پر ستش کا نجام بد

۱۵۲ اِنَّ النَّذِيْنَ النَّحَدُّ واالْعِجُلَ سَيَنَالُهُمْ غَضَبٌ مِّنْ رَّ بِهِمْ وَذِلَّهُ وَ الْمُ فَعَرِينَ وَ الْمُفْتُرِينَ وَ فَى الْمُفْتُرِينَ وَ فَى الْمُفْتُرِينَ وَ الْمُفْتُرِينَ وَ الْمُفْتُرِينَ وَ الْمُؤْمِدِ وَ الْوَلَ عَنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَالولَ عَضَبَ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَالولَ عَضَبَ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَالولَ اللّهُ وَاللّهِ وَالولَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

تعشری اس آیت میں اللہ تعالی نے حضرت موسی کو مخاطب کر کے فرمایا کہ جن لوگوں نے پھڑے کی پرستش کی اور اب تک اس پر قائم بیں تو بہت جلد ان پر اللہ تعالیٰ کاعذ اب نازل ہوگا اور وہ دنیا میں ذلیل و خوار ہوں گے ۔ اللہ کاغضب یہ تھا کہ ان کی توبہ قبول کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ نے ان کو یہ حکم دیا کہ وہ ایک دوسرے کو قبل کریں ۔ پھر جب انہوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم کے مطابق ایک دوسرے کو قبل کریں کے بیان وہ دنیا میں ذلیل و خوار ہوئے ۔ افترا کرنے والوں کی بہی سزا ہے ۔

سفیان بن عینی کے ہیں کہ ہرصاحب بدعت اسی طرح ذلیل وخوار ہوگا۔ جو بدعت نکالیا ہے اس کو یہی سزا ملے گی۔ حسن بھری فرماتے ہیں کہ اس کے چہرہ پر ذلت و رسوائی برستی ہے، اگرچہ وہ دنیاوی شان و شوکت رکھتا ہو۔ افتراء کرنے والوں کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے قیامت تک یہ سزاملتی رہے گی۔ (ابن کشیر ۲/۲۴۸)

## توبه كاقبول ہو ما

۱۵۳ وَاللَّذِيْنَ عَمِلُوا السَّيِّاتِ ثُمَّ تَابُوْا مِنْ بَعْدِهَا وَامْنُوْا إِنَّ رَبَّكَ مِهُ السَّيِّاتِ ثُمَّ تَابُوْا مِنْ بَعْدِهَا وَامْنُوا إِنَّ رَبَّكَ مِهُ اللَّهِ مِنْ بَعْدِهَا لَغُفُوْرُ لَرَّ حِيْمُ ٥ مِنْ بَعْدِهَا لَغُفُورُ لَرَّ حِيْمُ ٥ اور جن لوگوں نے برے کام کئے، پھراس کے بعد انہوں نے توبہ کرلی اور

ایمان لے آئے، تو بیشک آپ کارب توبہ کے بعد معاف کرنے والا (اور) رحم کرنے والا ہے۔

تعشری : اس آیت میں ان لوگوں کا حال بیان کیا گیا ہے، جنہوں نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی تنبیہ کے بعد اپنے اس جرم ہے، جو پچھڑے کی پرستش کی صورت میں ان سے سرز دہوا تھا، توبہ کر لی اور توبہ کے لئے اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ان پر آپس میں قبال کی جو کڑی شرط لگائی گئی تھی اس کو بوراکر دیا ۔ پس اللہ تعالیٰ نے ان کی توبہ قبول فرمالی ۔ جو لوگ اس قبل عام میں مارے گئے ان کو شہادت کا درجہ دیا گیا اور جو زندہ بچے ان کی مغفرت ہو گئی، کیونکہ اللہ تعالیٰ توبہ قبول کرنے والا اور گناہوں کو معاف کرنے والا ہے، خواہ وہ گناہ کفرو شرک اور نفاق ہی کاہو۔

پس جو لوگ برے اعمال کا ارتکاب کر لیں، خواہ وہ برے اعمال کبیرہ گناہ ہی ہوں، پھر اس کے بعد وہ توبہ کر لیں اور اپنے اعمال کی اصلاح کر لیں تو اللہ تعالیٰ اپنی رحمت ہے ان لوگوں کو معاف فرما دے گا۔ اس لئے انسان کو چاہئے کہ جب اس سے کوئی گناہ سرز د ہو جائے تو فور آتو بہ کر لے۔ (معارف القرآن ۲۳) / ۴)

#### مدايت ورحمت كاذربعيه

۱۵۲ وَلَمْنَا سَكَتَ عَنَ مُوسَى الْغَضَبُ اَخَذَ الْالُواح بَحْ وَفِي الْغَضَبُ اَخَذَ الْالُواح بَحْ وَفِي الْفَخْتِهَا هُدَّى وَرَحْمَةٌ لِللَّذِيْنَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرُهُ بُونُنَ ٥ الْمُنْ وَمَا لَا يَهِمْ يَرُهُ بُونُنَ ٥ الله الله ورجب (حضرت) موى كاخصه دور بواتو انهوں في (توريت كي) تختيوں كو الله الله الله الله الله الله تعالى الله تعالى الله والوں كے لئے بدايت اور رحمت الكھي بوئي تھي ۔

کنٹری کے: جب حضرت ہارون کی معذرت اور قوم کی ندامت و تو بہ کے بعد حضرت موسیٰ علیہ السلام کا غصہ دور ہوا تو انہوں نے توریت کی وہ تختیاں زمین پر سے اٹھالیں جو انہوں نے اس سے پہلے اپنے بھائی حضرت ہارون کاسر پکڑ کران کو اپنی طرف کھینجیتے وقت زمین پر رکھ دی تھیں۔ ان تختیوں میں جو مضامین لکھے ہوئے تھے ان میں ان لوگوں کے لئے ہدایت و رحمت تھی جو اپنے مالک و خالق سے ڈرتے ہیں۔ نسخہ مہدایت سے اس کو شفاہوتی ہے جس کے دل میں خدا کاخوف ہو۔

### ستزافراد كاكوه طور پر جانا

ه ه ١- وَاخْتَارُ مُوْسَى قُوْمَهُ سَبُعِيْنَ رَجُلاً لِّمْيِقَاتِنَا ٤ فَلَمَّا الْحَفْتُهُمُ الرَّجُفَةُ قَالَ رَبِّ لَوْشِئْتَ اَهُلَكُتَهُمْ الرَّجُفَةُ قَالَ رَبِّ لَوْشِئْتَ اَهُلَكُتَهُمْ الرَّ خَفَةً قَالَ رَبِّ لَوْشِئْتَ اَهُلَكُمْتَهُمْ الرَّ فَيْلَ وَاللَّهُ فَالْمَا فَعَلَ السَّفَهَا عُمِنَا وَانُ هِيَ اللَّا فَتَنْتُكُ وَاللَّهُ فَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

اور (حضرت) موی نے ہمارے معین کردہ وقت کے لئے اپنی قوم میں سے ستر آدمی منتخب کرلئے۔ بھر جب ان کو زلز لے نے آلیا تو (حضرت) موی نے کہا کہ اے میرے رب! اگر تو چاہتا تو ان کو اور مجھے پہلے ہی ہلاک کر دیتا۔ کیا تو ہماری قوم کے چند ہو قونوں کی حرکت پر ہم سب کو ہلاک کر دے گا۔ یہ تو صرف (تیری طرف ہے) آزمائش ہے۔ ایسی آزمائشوں سے تو جبے چاہے گراہ کر دے اور جبے چاہے ہرایت دے۔ تو ہی ہمار اکار ساز ہے۔ سو تو ہماری مغفرت فرما اور جبے چاہے ہدایت دے۔ تو ہی ہمار اکار ساز ہے۔ سو تو ہماری مغفرت فرما

اور ہم پر رحم فرما۔ اور تو ہی سب سے زیادہ معاف کرنے والا ہے۔

الختار: اس فنتخب كرايا-اس فحن ليا-إفِّتيار عاصى-

المِيْقَاتِنا: ہمارےمقررہ وقت كے لئے -ہمارى مقررہ معادكے لئے -

الرَّ جُفَةُ: دلاله، كَكِيابت.

شِنْتَ: تونے چاہا۔ تونے ارادہ کیا۔ مُشِیّنَۃ سے ماصلی۔

الشُّفَهَاءُ: بيوقوف - كم عقل - احمق واحد سُفيْدهِ

تشریعے: جب حضرت موئ علیہ السلام نے بنی اسرائیل کو اللہ تعالیٰ کی کتاب توریت لاکر دی تو وہ اپنی کم عقلی اور کج فہمی سے کہنے لگے کہ ہم کسے یقین کریں کہ یہ اللہ تعالیٰ ہی کا کلام ہے ۔ ممکن ہے آپ اپنی طرف سے لکھ لائے ہوں ۔ بنی اسرائیل کو اطمینان دلانے کے لئے حضرت موسی نے اللہ تعالیٰ سے دعا. کی تو اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ کو بنی اسرائیل میں سے ستر آدمی منتخب کر کے کو ہِ طور پرلانے کا اختیار دیا، تاکہ وہ بھی اللہ کا کلام سن لیں اور اس پریقین کر لیں ۔

چنائ حضرت موسی علیہ السلام بن اسرائیل میں سے ستر آدمیوں کو منتخب کرے کو وطور پر اللہ علی انہوں نے اپنے کانوں سے اللہ تعالیٰ کا کلام سنا، مگروہ بد بخت کہنے گئے کہ جمیں کیا معلوم کہ یہ آواز اللہ تعالیٰ ہی کی ہے یا کسی اور کی ۔ ہم تو جب یقین کریں گے جب اللہ تعالیٰ کو علانیہ طور پر دیکھیں ۔ ان کی اس ہٹ دھرمی اور جہالت کی بنا پر اللہ تعالیٰ کا غضب متوجہ ہوا، جس کے متیجہ میں ان کے نیچے سے زلزلہ آیا اور او پر سے بجلی کی کڑک، جس سے وہ سب بہوش ہو کر گر

سورہ بقرہ میں لفظ صاعقہ آیا ہے جس کے معنی بجلی کی کڑک کے بیں اور یمان لفظ رحبنہ آیا ہے جس کے معنی زلزلہ کے بیں ۔ ممکن ہے دونوں چیزیں ایک ساتھ واقع ہوئی ہوں ۔ اس واقعہ ہوئی ہوں ۔ اس واقعہ ہوئی ہوں ۔ اس واقعہ ہے حضرت موسی کو سخت صدمہ ہوا ۔ ایک تو اس لئے کہ یہ اپنی قوم کے منتخب لوگ تھے ۔ دو تو یہی کہیں گے کہ جضرت موسی نے ان دوسرے اس لئے کہ قوم کو کیسے مطمئن کریں گے ۔ دو تو یہی کہیں گے کہ جضرت موسی نے ان سب کو کہیں لے جاکر قبل کرادیا ۔

حضرت موسی علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ سے عرض کی کہ اسے میرے رب! میں جانتا ہوں

کہ تیرامقصد ان کو ہلاک کر نا نہیں، کیو نکہ اس سے پہلے بہت سے واقعات ہو چکے ہیں جن میں ان

کو ہلاک کیا جاسکتا تھا۔ مثلاً فرعون کے ساتھ ان کو بھی غرق کر دیا جاتا یا پیجھڑے کی پرستش کے

وقت سب کے سامنے ان کو ہلاک کر دیا جاتا۔ مگر تو نے ایسا نہیں کیا۔ اس سے سپہ چلتا ہے کہ تو ان

کو سزادینا اور تنبیہ کرنا چاہتا ہے اور یہ کسے ہوسکتا ہے کہ چند ہیو قو فوں کے عمل کی بنا پر تو ہم سب

کو ہلاک کر دے۔

بچر عرض کیا کہ اے میرے پروردگارایہ تو تیری طرف ہے آزمائش ہے جس کے ذریعہ تو بہت ہے لوگوں، تو بہت ہے لوگوں، تو بہت ہے لوگوں، کو ہدایت پرقائم رکھے گا تاکہ وہ لینے رب کی حکمتوں اور مصلحتوں کو سمجھ کر مطمئن ہو جائیں۔ اے اللہ امیں بھی تیری اس آزمائش ہے مطمئن ہوں۔ تو ہی ہماری خبر گیری کرنے والا ہے۔ پس تو ہماری مغفرت فرما اور ہم پر رحمت و مہر بانی فرما۔ تو ہی سب معافی دینے والوں ہے زیادہ معافی

دینے والا ہے۔ پھراللہ تعالیٰ نے حضرت موسی علیہ السلام کی دعاء سے ان کو زندہ کر دیا۔ (معارف القرآن ۲۵،۷۳)

# حضرت موسیٰ سمی دعاء

اللَّهُ الْخَرَةِ اللَّانَيْ الْمُولِ اللَّانَيْ حَسَنَةٌ وَفِي الْأَخِرَةِ إِنَّا الْمُنْكَ الْمَاكِ الْمُنْكَ الْمُنْكَ الْمُنْكَ الْمُنْكَ الْمُنْكِ اللَّهُ اللْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ الْ

اور ہمارے لئے اس د نیامیں بھی اور آخرت میں بھی بھلائی لکھ دے ۔ہم تیری طرف رجوع کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرما یا کہ میں اپنا عداب تو اس پر واقع کرتاہوں جس پر چاہمآہوں اور میری رحمت تمام چیزوں کا احاطہ کئے ہوئے ہے سواس کو تو میں انہی کے لئے لکھوں گاجو پر ہمیزگاری کرتے ہیں اور زکوہ دیتے ہیں اور وہ ہماری آیتوں پر ایمان رکھتے ہیں۔ جو لوگ اس رسول نبی ائی کی ہیں اور وہ ہماری آیتوں پر ایمان رکھتے ہیں۔ جو لوگ اس رسول نبی ائی کی پیروی کریں گے جس کو وہ اپنے ہاں توریت وانجیل میں لکھا ہوا پائیں گے ، جو ان کو نیک کاموں کا حکم دے گا اور بری باتوں سے منع کرے گا اور پاکیزہ چیزیں ان کو نیک کاموں کا حکم دے گا اور گندی چیزیں ان پر حرام کرے گا اور ان کے طوق (نافرمانی کی پھٹکاریں) جو ان کے گئے میں پڑے ہو آئی اس نبی پر ایمان لائے میں پڑے ہو تو کوئی اس نبی پر ایمان لائے میں پڑے ہو تو کوئی اس نبی پر ایمان لائے میں پڑے ہو تو کوئی اس نبی پر ایمان لائے میں پڑے ہو تو کوئی اس نبی پر ایمان لائے میں پڑے ہو تو کوئی اس نبی پر ایمان لائے

گااور ان کی حمایت و مدد کرے گااور وہ اس نور کی اتباع کریں گے جو اس کے ساتھ نازل کیاجائے گا، سو وہی لوگ کامیاب ہوں گے ۔

مُدُنا: ہم نے توبہ کی ۔ ہم نے رجوع کیا ۔ حَوْد ی عاصلی ۔

أُصِيْبُ: مين بهنچاتا بون - إصابة عصفارع -

يَضُعُ: وه دوركرتاب - وه اتارتاب - وَضَعُ ب مضارع -

إِصْرُ هُمْ : ان كے بوجھ - يہاں وہ تخت احكام مراد ہيں جو يہو ديوں پر تھے -

اُغُلْلُ: طوق بمتفكر يان -

يَحَرُّكُو وَلا : انہوں نے ان کی مدد کی ۔ انہوں نے ان کو قوت دی ۔ تَعَرِّرُو کے ماضی ۔

تشریک: حضرت موئ کی په دوسری دعاء ہے ۔ پہلی دعاء مصیبت دور ہونے کے لئے تھی ۔

اس دعاء میں حضرت موسی علیہ السلام نے دنیااور آخرت کی بھلائی کی درخواست کی ہے کہ اے اللہ ہم تیری طرف رجوع ہوتے ہیں اور بچھ ہی ہے خیرو بھلائی کے امید وار بیں ، اس لئے تو میری امت کو سب امتوں پر فائق کر دے ۔

اس کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرما یا کہ میں جس پر چاہتاہوں اپناعذاب نازل کرتاہوں کوئی مجھ پر اعتراض مہیں کرسکتا کیو نکہ میں مالک ہوں اور سب میرے بندے ہیں اور مالک کو اپنے بندوں پر ہر قسم کے تصرف کا اختیار ہوتا ہے۔ اور میری رحمت و مہر بانی ہر چیز ہے زیادہ وسیع ہے اور ہر مومن و کافر پر بلا استحقاق عام ہے۔ اگر اللہ کی رحمت عام نہ ہوتی تو کوئی کافر و فاجر اور کوئی نافر مان زندہ نہ رہتا۔

اس عام رحمت کے علاوہ اللہ کی ایک خاص رحمت بھی ہے جو اس کے خاص بندوں پر نازل ہوتی ہے ۔ یہی خاص رحمت حضرت موئی نے مائگی تھی ۔ اللہ تعالیٰ نے فرما یا کہ اے موئی جس رحمت کاملہ اور خاصہ کاآپ نے سوال کیا ہے اس میں سے بنی اسرائیل کے اس شخص کو حصہ ملے گا جو متفی اور پر ہمیزگار ہو اور اللہ تعالیٰ کے دئے ہوئے مال میں سے زکوٰۃ اداکر تا ہو اور اللہ تعالیٰ کے دئے ہوئے مال میں سے زکوٰۃ اداکر تا ہو اور اللہ تعالیٰ کے تمام احکام کو مانتاہو۔ جس درجہ کا ایمان و تقویٰ ہوگاوہ اس درجہ کی رحمت کا مستحق ہوگا۔ پھر فرما یا کہ اخر زمانے میں جب نبوت محمد یہ کادور دورہ ہوگاتو اس رحمت خاصہ سے وہ لوگ حصہ پائیں گے جو توریت و انجیل کی پیشن گوئیوں کے مطابق اس نبی امی کی اتباع کریں گے ، بحس کے اوصاف وہ توریت و انجیل میں لکھے ہوئے پائیں اور دل و جان سے ان کی مدد کریں گے ۔

وہ نبی ابی لوگوں کو ہر اچھے کام کا حکم دے گا اور ہر برے کام سے منع کرے گا۔ وہ ان تمام پاکیزہ چیزوں کو لوگوں کے لئے حلال قرار دے گاجو بنی اسرائیل کی نافرمانیوں کی سزاکے طور پر توریت میں ان کے لئے حرام کر دی گئی تھیں، جیسے او نٹ کا گوشت، بھیز، بکری اور گائے کی چربی وغیرہ وہ وہ ابی نبی تمام ناپاک اور گندی چیزوں کو لوگوں پر حرام کر دے گا، جیسے مُردار، خون، شور کا گوشت، قمار، شراب اور سود وغیرہ ۔ اگرچہ مشرکوں نے اپنی جہالت سے ان چیزوں کو اپنے او پر حلال کر رکھا ہے ۔ وہ بہود یوں پر سے ان کے بوجھ اور مشقت کے طوق آثار دے گا۔ وہ شریعت کو ان پر آسان اور بلکا کر دے گا۔ پس جو لوگ اس آئی نبی پر ایمان لائیس گے، اس کی تعظیم کریں کو ان پر آسان اور بلکا کر دے گا۔ پس جو لوگ اس آئی نبی پر ایمان لائیس گے، اس کی تعظیم کریں گے، اس کے دشمنوں کے مقابلے پر اس کی مدد کریں گے اور اس نور بدایت یعنی قرآن کریم کی پیروی کریں گے دور اس نور بدایت یعنی قرآن کریم کی اخیروں کریں گے دور اس نور بدایت یعنی قرآن کریم کی اخیروں کے مقابلے پر اس کی مدد کریں گے اور اس نور بدایت یعنی قرآن کریم کی اخیروں کے میں دین و د نیاکی بھلائی انہی لوگوں کو ملے گی۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند هلوي ۱۳۲-۱۳۲)

#### بعثثتإعام

٨٥١- قُلُ يَايَتُهَا النَّاسُ إِنَى رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا وِالَّذِي لَهُ مَاكُ الشَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا وِالَّذِي لَهُ مُلَكُ الشَّمُوتِ وَالْاَرْضِ عَلاَ إِلهُ اللَّهُ مُويُحَى وَيُمِيْتُ مَ فَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيّ الْأُمِيِّ الَّذِي يُوءُمِنُ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيّ الْأُمِيِّ الَّذِي يُوءُمِنُ بِاللهِ وَكَلِمْتِهُ وَاتَّبِعُولُهُ لَعَلَّكُمْ تَهُتَدُونَ ٥ وَكُلِمْتِهِ وَاتَّبِعُولُهُ لَعَلَّكُمْ تَهُتَدُونَ ٥

(اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) آپ کہد دیجئے کہ اے لوگو! میں تم سب کی طرف اس اللہ کار سول ہوں جس کی باد شاہت آسمانوں اور زمین میں ہے۔ اس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں۔ وہی زندہ کرتا اور مارتا ہے۔ سوتم اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول نبی امی پر ایمان لاؤ جو اللہ تعالیٰ اور اس کی باتوں پر ایمان ر کھتا ہے اور اس کی بیروی کرو تاکہ تم ہدایت یاؤ۔

ربط: گزشتہ آیتوں میں بنی اسرائیل کی اس جاہلانہ در خواست کو بیان کیا گیا جو انہوں نے بت پرستوں کو دیکھ کر اپنے لئے بھی ایک مجسم معبود تجویز کرنے کے لئے حضرت موسیٰ سے کی تھی۔ پھر حضرت موسیٰ کا کو ہور پر جانا اور ان کا دید ار البیٰ کی در خواست کر نامذ کو رتھا۔ اس کے بعد ان
کی گؤ سالہ پر سمی اور حضرت موسیٰ کاستر منتخب آدمیوں کو کو ہو طور پر لے جانا اور اللہ کا کلام سننا
بیان کیا گیا۔ پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بشارت کا ذکر تھا۔ اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ
نی آخر الزماں کی بعثت عام ہوگی اور آپ قیامت تک تمام عالم کے لئے نبی اور رسول ہوں گے۔
گفتر س کے : اس آیت میں آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کو مخاطب کر کے فرما یا کہ آپ لوگوں میں
اعلان فرما دیجئے کہ میں سب عرب و مجم اور دنیا جہان کے لوگوں کے لئے قیامت تک اللہ کارسول
ہوں، جس کی باد شاہت تمام آسمانوں اور رمین میں ہے۔ وہی ہرشتے کا خالق و مالک ہے۔ اس کے
سواکوئی عبادت کے لائق نہیں، وہی زندگی بحطاکر تاہے اور وہی موت دیتا ہے۔

سابقہ انبیاء خاص اپنے اپنے زمانے اور اپنی اپنی قوم کی طرف مبعوث ہوئے تھے، جبکہ آئے مضرب سلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کسی خاص قوم اور قبیلیہ اور زمانے کے سابقہ مخصوص مہمیں، بلکہ نبوت آپ پر ختم ہو گئی اور آپ قیامت تک ساری و نیا کے پیغمبر ہیں ۔ اب نہ کوئی نبی آئے گا اور نہ کوئی شریعت ۔ آپ اللہ اللہ کے بچے رسول ہیں، آپ کی اطاعت سب پر لازم ہے ۔ اس اللہ کتاب میں ہے جو شخص اس ر ہمت خاصہ میں خامل ہو ناچاہے، جس کی حضرت موسیٰ نے وعاکی متحقی، تو اس کو آنجھرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لاناچاہئے ۔ آپ کی اتباع کے بغیر کوئی ہدایت و فلاح مہمیں یاسکتا۔

#### حق پر ست جماعت

109- وَمِنْ قَوْمِ مُوْسِيَ أَمَةً يَهُدُ وَنَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِ بُونَ ٥ اور (حضرت) موی کی قوم میں سے ایک گردہ ایسا بھی ہے جو حق کی راہ بہتا ہے اور حق بی سے انصاف کرتا ہے۔

تشریح: گزشته آیات میں حضرت موسی علیہ السلام کی قوم کی کجروی، کج بحثی اور گراہی کا بیان تھا۔ اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ بنی اسرائیل کی بوری قوم گراہ اور بھٹکی ہوئی نہیں بلکہ ان میں احجے لوگ بھی بیں، جو حق کی اتباع کرتے بیں اور حق کو سلمنے رکھ کر عدل و انصاف ہے فیصلے کرتے ہیں اور حق کو سلمنے رکھ کر عدل و انصاف ہے فیصلے کرتے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے توریت وانجیل نے زمانے میں ان پر بوری طرح عمل کیا

پھرجب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مبعوث ہوئے تو توریت و انجیل کی بشارت کے مطابق آپ پر ایمان لائے اور آپ کی اتباع کی اور جو کچھ آپ پر نازل ہوا وہ اس پر بھی ایمان رکھتے ہیں۔ قرآن کر ہم میں بنی اسرائیل کی اس حق پرست جماعت کاذکر کئی جگہ آیا ہے۔ پہلی ار شاد ہے:

مِنْ اَهُلِ الْکِتْنِ اُمَّةً قَائِمَةً یَنْدُلُوْنَ اینتِ اللّهِ اَنَاءُ النّبِلِ وَهُمْ اِسْتِ اللّهِ اِسْتُ اللّهِ اَنَاءُ النّبِلِ وَهُمْ اِسْتِ اللّهِ اَنَاءُ النّبِلِ وَهُمْ اِسْتِ اللّهِ اَنَاءُ النّبِلِ وَاسْتُ اِسْتِ اللّهِ اللّهِ اَنَاءُ النّبِلِ وَاسْتُ اللّهِ اللّهِ اَنَاءُ النّبِلِ وَاسْتُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللْ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الل

اہل کتاب میں سے ایک ایسا گروہ بھی ہے جو حق پر قائم ہے۔ وہ رات بھر اللہ کی آیتوں کو ملاوت کرتے ہیں اور سجدے کرتے ہیں۔

دوسری جگه ارشاد ہے:

النَّذِينَ اتنيناهُمُ الْكِتْبَ مِنْ قَبْلِهِ مُمْ بِهِ يُؤْمِنُونَ ٥

(القصص آيت ۵۲)

وہ لوگ جن کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے کتاب (توریت و انجیل) دی گئی تھی، وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لاتے ہیں۔

(ابن کشیر۲/۲۵۷)،معارف القرآن ۴/۹۳)

### بنی اسرائیل کے بارہ خاندان

نے اپنا اپنا گھاٹ معلوم کرلیا اور ہم نے ان پر بادل کاسایہ کیا اور ان پر من و سلوی اتارا (اور ان کو اجازت دی کہ) ہمارے دیئے ہوئے رزق میں سے پاکیزہ چیزیں کھاؤ اور انہوں نے ہمارا تو کچے مہمیں بگاڑ الیکن وہ اپنی ہی جانوں پر ظلم کرتے رہے۔

اَسْبُاطًا: تبیلے ۔ خاندان ۔ بہاں یہو دیوں کے بارہ قبیلے مراد ہیں جو حضرت یعقوب علیہ

السلام کی اولاد تقے اور بنی اسرائیل کملائے۔

فَانْبُجُسُتْ : لِى وه پھوٹ نكلى - إِنَّجَاسٌ سے ماصى

عُنِنًا: آنكم، چشمه -

الْغُمَّامُ: بادل - سفيد ابر - واحد غُمَامَهُ \* ـ

الْمَنُّ: ترنجبين ـ شبنم ـ اوس ـ

الْسُلُوي: شرك مشابه ايك برنده -

تعشری جی بارہ جماعتیں بنادیں ۔ بھرجب وادی تید میں بنی اسرائیل کو بارہ خاندانوں میں تقسیم کر کے ان کی بارہ جماعتیں بنادیں ۔ بھرجب وادی تید میں بنی اسرائیل کو پیاس لگی تو انہوں نے حضرت موسی کو وحی کے ذریعہ ایک پتھر پر لا تھی مار نے کا موسی کے وقت پانی طلب کیا ۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسی کو وحی کے ذریعہ ایک پتھر پر لا تھی مار نے کا حکم دیا جس سے بنی اسرائیل کے بارہ خاندانوں کے لئے بارہ چشے پھوٹ نکلے، ہر خاندان نے اپنے ایک جشمہ مخصوص کرلیا ۔

بنی اسرائیل کا اصل وطن ملک شام ہے۔ یہ لوگ حضرت بوسف کے زمانے میں مصر آئے تھے اور یہیں رہنے گئے تھے۔ فرعون کے غرق ہوجانے کے بعد اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنا اصل وطن شام ، جس پر ان کے بعد عمالقہ کا قبضہ ہو گیاتھا، ان سے آزاد کرانے کا حکم دیا۔ چنا بخہ یہ لوگ اپنا ملک آزاد کرانے کا حکم دیا۔ چنا بخہ یہ لوگ اپنا ملک آزاد کرانے کے ارادے سے روانہ ہوگئے۔ مگر شام کی حدود میں پہنچ کر جب ان کو عمالقہ کی قوت کا حال معلوم ہوا تو انہوں نے ہمت ہار دی اور جہاد سے انکار کر دیا۔ اللہ تعالیٰ نے ان کو اس انکار کی سزایہ دی کہ یہ لوگ چالیس برس تک وادی تیہ میں حیران و پریشان بھرتے رہے۔

وادیؑ تیہ ایک کھلا میدان تھا جہاں نہ کوئی سردی گرمی کا بچاؤ تھا اور نہ کھانے پینے کا سامان ۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیؓ کی دعاء سے معجزے کے طور پر اسی میدان میں ان کی تمام ضروریات کا انتظام فرمادیا ۔ چنامخیہ جب پانی کی ضرورت پیش آئی تو پتھرسے بارہ چشے نکال دیئے جیسا کہ ابھی او پر بیان ہوا، دھوپ ہے بچاؤ کے لئے ابر کاسایہ کر دیا اور بھوک کے لئے من و سلویٰ نازل فرما دیا اور حکم دیا کہ جس قدر کھاسکو اتناہی من و سلویٰ لے لیا کرو۔ مگر انہوں نے اس حکم کی بھی خلاف ورزی کی ۔ آخروہ نعمت بند ہو گئی ۔ غرض بنی اسرائیل نے ناشکری کر کے اپناہی نقصان کیا، کیونکہ ناشکری کے سبب آخرت میں اللہ کے عذاب کے مستحق ہوئے اور دنیا میں اپنا رزق کھویا جو بلامشقت اور بلاحساب اخروی ان کو ملتا تھا۔

### نافرمانی کی سزا

ا۱۲۲،۱۹۱ وَإِذْ قِيْلَ لَهُمُ السَّكُنُوْا هَذِهِ الْقَرُيَةَ وَكُلُوْا مِنْهَا حَيْثُ الْمَرْيَةَ وَكُلُوْا مِنْهَا حَيْثُ الْمُحْ الْبَابَ سُجَّدًا نَّغُفِرُ لَكُمْ فَا خَطِينُةً وَاذْخُلُوا الْبَابَ سُجَّدًا نَّغُفِرُ لَكُمْ خَطِينُةً وَ الْبَابَ سُجَدًا الَّذِينَ ظَلَمُوا خَطِينُةً مَ فَبَدُّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ قَوْلًا غَيْرُ الَّذِي قِيْلَ لَهُمْ فَارْسَلُنَا عَلَيْهِمْ رِجْزًا مِنْهُمْ قَوْلًا غَيْرُ الَّذِي قِيْلَ لَهُمْ فَارْسَلُنَا عَلَيْهِمْ رِجْزًا مِنْ السَّمَاءِ بِمَاكَانُوا يَظْلِمُونَ ٥

اور جب ان (بنی اسرائیل) کو کہا گیا کہ اس آبادی میں جاکر رہو اور اس میں جہاں سے چاہوں کھاؤ اور جھّے ہی جہاں سے چاہوں کھاؤ اور جھّے ہی جہاں سے چاہوں کھاؤ اور جھّے ہی جہاں سے جدہ کرتے ہوئے داخل ہونا، تو ہم متہارے سب گناہ معاف کر دیں گے ۔ نیکی کرنے والوں کو ہم عنقریب اور زیادہ دیں گے ۔ سوان ظالموں نے اس کلمہ کو جو ان سے کہا گیا تھا دو سرے کلمہ سے بدل دیا ۔ سو ہم نے بھی ان کو ظلم کے سبب ان پر آسمان سے عذاب بھیج دیا ۔

تشری : پیرجب وادی تید میں حضرت موسی اور حضرت ہارون کا انتقال ہو گیا اور حضرت ہارون کا انتقال ہو گیا اور حضرت موش پیغمبر ہوگئے تو وہ بنی اسرائیل کے باقی ماندہ نوجوانوں کو لے کر وادی تید سے لکے اور عمالقہ سے جہاد کیا۔ اللہ تعالیٰ نے ان کو فتح دی اور حکم دیا کہ تعظیم کے ساتھ سجدہ کرتے ہوئے اور زبان سے بھنا جھنے ہوئے اس بستی میں داخل ہوجاؤ۔ اس طرح اللہ تعالیٰ تہاری خطائیں معاف فرما دے گا اور تہارے حق میں اپنی نعمت زیادہ کردے گا۔

بنی اسرائیل کو ثواب و مغفرت کی بجائے گہوں وغیرہ کی زیادہ خواہش تھی، اس لئے

انہوں نے بستی میں داخل ہوتے وقت برطَد بی بھائے برنطَد بیکنا شروع کر دیا۔ پس اس جرم کی سزا میں اللہ تعالیٰ نے ان پر عذاب مازل فرمادیا، جس سے ان میں طاعون کی بیماری چھوٹ پڑی اور ان کے بہت سے آدمی ہلاک ہوگئے۔ ان واقعات کی مزید تفیصلات سورہ و بقرہ کی آیات ، ۵ ۔ ۲۰ کے ذیل میں ملاحظہ فرمالیں۔

#### اصحاب سبت كاواقعه

١٩٣ وَسُنَلُهُمُ عَن لَقَرُبَةِ اللَّتِي كَانَتْ جَاضِرَةَ الْجُرِ . إِذَ الْجُرِ . إِذَ الْجُرِ . إِذَ الْجُر اللَّهُ السَّبْ الْحَدُونَ فِي السَّبْ اِذْتَاتِيْهِمْ حَبْتَانُهُمْ يُوْمُ سَبْتِهِمْ شُرَّعاً اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا

اور (اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم)آپ ان (مبود) ہے اس بستی کے بارے میں تو بو چھنے ہو سمندر کے کنارے آباد تھی۔ جبکہ وہ ہفتے کے (دن) کے بارے میں حد ہے بڑھنے ہو سمندر کے کنارے آباد تھی۔ جبکہ وہ ہفتے کے (دن) کے بارے میں حد ہے بڑھنے گئے، جبکہ ہفتہ کے دن مجھلیاں ان کے پاس پانی (کی سطح) کے او پر آنے لگیں اور جب ہفتہ (کادن) مذہو آو (مجھلیاں پانی کی سطح پر) نہ آئیں۔ ان کی نافر مانی کے سبب ہم اسی طرح ان کو آن انے گئے۔

حَاضِرَ لاً: روبرو-دست بدست-كنارك-

السَّنْب: سنيج كادن مفته كادن-

حِبْنَانُهُمْ: ان كى كَمِليان - واحد حُوثَ -

شرَّعًا: پانی کی سطح کے قریب تیرتی ہوتی (مجھلیاں)، پانی کے او بر ظاہر ہونے والی ۔ شرع کے اسم فاعل۔

تعشری اس آیت میں بنی اسرائیل کے آباو اجدار کا کفران نعمت اور ان کی سر کشی کے واقعہ کا بیان ہے۔ یہود بھی اس ہے بخوبی واقف میں۔ یہاں یہ بنانا مقصود ہے کہ احکام خداوندی سے جان برجھ کر اخراف کرنا یہود کی فطری اور آبائی خصلت ہے، جس کی سزاان کو ملتی رہی ۔ اسی لئے ان کو انسانی صورت سے حیوانی صورت میں مسیح کر کے بندر بنادیا گیاجو انبتائی ذلت اور عبرت ناک

سزاہے۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حلوی ۱۲۸ س)

یہ واقعہ حضرت موئی علیہ السلام کے سینکروں برس بعد حضرت داؤد علیہ السلام کے دان میں بحر قلزم کے کنارے واقع المیہ نامی شہر میں بنی اسرائیل کے ساتھ پیش آیا۔ ہفتہ کادن بنی اسرائیل کے لئے مہایت محترم اور عبادت کے لئے مقرر تھا۔ اللہ تعالیٰ نے ہفتہ کے روز ان پر مجھلی کا شکار حرام فرماد یا تھا مگر چونکہ یہ لوگ نافرمانی کے عادی تھے اس لئے اللہ تعالیٰ نے اتمام جمت کے لئے ان کی اس طرح آزمائش کی کہ ہفتہ کے دن کچھلیاں در یا کی سطح پر اس کثرت ہے جمع ہو تیں کہ در یا کا پانی بھی دکھائی نہ دیتا۔ باقی دنوں میں کچھلیاں بالکل دکھائی نہیں دیتی تھیں۔ یہ لوگ کہ در یا کا پانی بھی دکھائی نہ دیتا۔ باقی دنوں میں کچھلیاں بالکل دکھائی نہیں دیتی تھیں۔ یہ لوگ تد بر اختیار کی کہ وہ ہفتے کے دن دریا کے زائد تعالیٰ کے حکم کی ظاہری صورت برقرار رکھتے ہوئے یہ تد بر اختیار کی کہ وہ ہفتے کے دن دریا کے قریب گڑھوں میں جمع ہو جاتی تھیں۔ جب گڑھے پانی ہے بجر بائے روز ان گڑھوں میں پانی آنے کار استہ بند کر دیتے۔ پھر اگے روز ان گڑھوں ہے کچھلیاں نکال لیتے بائے تو گڑھوں میں پانی آنے کار استہ بند کر دیتے۔ پھر اگے روز ان گڑھوں ہے کچھلیاں نکال لیتے بائے ہوں دن شکار کرناان پر صادق نہ آئے۔ گویا اس طرح معاذ اللہ وہ اللہ تعالیٰ کو دھو کہ دینا علیہ ہے۔

### نافرمانوں کو بندر بنادینا

١٩٢-١٩٢ وَإِذْ قَالَتُ أَمَّةٌ مِنْهُمْ لِمُ تَعِظُونَ قَوْمَا وِاللَّهُ مُهُلِكُهُمْ اَوَ مُعَذِّرَةً اللَّي رَبِكُمْ وَلَعَلَّهُمُ مُعَذَّا اللَّي مُ اللَّي مُ اللَّهُ مُ عَذَابًا شَدِيدًا ﴿ قَالُوا مَعُذِرَ لَا اللَّي رَبِكُمْ وَلَعَلَّهُمُ اللَّهُ مَا تَقُولُ مَعْذِرَ لَا اللَّي وَبِكُمْ وَلَعَلَّهُمْ كُونُوا مَا أَنْهُوا مَعْذَابِ بَنِيسٍ بِمَا كَانُوا اللَّي وَاخَذُنَا الَّذِينَ ظَلَمُوا بِعَذَابٍ بَنِيسٍ بِمَا كَانُوا يَفُسُقُونَ وَ اَخَذُنَا الَّذِينَ ظَلَمُوا بِعَذَابٍ بَنِيسٍ بِمَا كَانُوا يَفُسُقُونَ وَ اَخَذُنَا الَّذِينَ ظَلَمُوا بِعَذَابٍ بَنِيسٍ بِمَا كَانُوا يَفُسُقُونَ وَ فَلَمَا عَتُوا عَنْ مَّانُهُوا عَنْ مَا اللَّهُ وَاللَّهُمْ كُونُوا وَلَا اللَّهُ مَا كُونُوا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مُ كُونُوا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا كُونُوا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا كُونُوا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْفُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُوالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

اور جب ان میں ہے ایک گروہ نے کہا کہ تم الیے لوگوں کو کیوں نصیحت کرتے ہو جن کو اللہ تعالیٰ ہلاک کرنا چاہتا ہے ۔ انہوں نے جواب دیا کہ تمہارے رب کے روبروعذر کرنے کے لئے اور شاید وہ ڈر بھی جائیں۔ پھر جب وہ اس نصیحت کو بھول گئے جو ان کو کی گئی تھی تو ہم نے ان لوگوں کو تو بچالیا جو برائی ہے منع کرتے تھے اور ہم نے ظالموں کو ان کی نافر مانی کے سبب سخت عذاب میں مبتلا کر دیا۔ پھر جب وہ اس چیز میں حد سے بڑھ گئے جس سے ان کو منع کیا گیا تھا تو ہم نے ان کو حکم دیا کہ ذلیل و خوار بندر ہو جاؤ۔

مُعَدِدَ لا : عذر پیش کرنا۔ اسم بھی ہے اور مصدر میں بھی۔

كِيْنِيسِ: سخت برا- بأسٌ وبُورُدُسٌ عصفت مشبه -

عَتُوا: انہوں نے سرکشی کی - انہوں نے نافر مانی کی - عُتُوتُ ہے ماصنی -

قرُ كُولًا: بندر ـ لنگور ـ

خُسِينين : ذليل كيّ بوئ - خوار كيّ بوئ - خُسُائ اسم فاعل بمعنى مفعول -

تشریک: یہود پر ہفتے کے دن مجھلی کاشکار کر نامنع تھا۔اس وقت ان میں تین قسم کے لوگ مخے:

- (۱) وہ جو ہفتہ کے روز مچھلیاں پکڑنے کاحلیہ اختیار کرکے نافر مانی کرتے تھے۔
- (۲) جو اس بارے میں بالکل خاموش رہے ۔ انہوں نے نہ تو خود نافرمانی کی اور نہ دوسروں کو اس سے منع کیا۔
- (۳) جو خود بھی نافرمانی سے بچتے رہے اور دوسروں کو بھی نافرمانی سے منع کرتے تھے۔ یہاں تک کہ انہوں نے شکار کرنے والوں سے ملنا جلنا بھی ترک کردیا اور بستی کے درمیان ایک دیوار تعمر کرلی۔

ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے عذاب میں گرفتار ہونے والوں اور عذاب البیٰ سے نجات پانے والوں کاحال بیان فرمایا ہے۔ مگرجو لوگ شروع سے آخر تک خاموش رہے اللہ تعالیٰ نے ان کے ذکر سے سکوت فرمایا ۔ نہ ان کے عذاب کا ذکر کیا اور نہ نجات کا ۔ اس لئے کہ جزا عمل کے مطابق ہوتی ہے ۔ انہوں نے نہ تو نجات کا کام کیا اور نہ عذاب کا ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان کے معاطے میں سکوت فرمایا ۔ ادب کا تقاضایہ ہے کہ جن لوگوں کے ذکر سے اللہ تعالیٰ نے سکوت فرمایا ان کے بارے میں قیاس آرائی نہ کی جائے ۔

یبود بر ہفتے کی دن کی تعظیم فرض تھی،اس دن ان پر مجھلی کاشکار حرام تھا اور دنیاوی

کاموں میں مشغولیت بھی ممنوع تھی، مگران لوگوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم کی مسلسل خلاف ورزی کرتے ہوئے حیلوں بہانوں سے ہفتے کے دن چھلی کاشکار جاری رکھا اور اللہ تعالیٰ کی قائم کردہ حرمت کو پامال کر دیا ۔ اس وقت بنی اسرائیل میں سے ان لوگوں نے جو نہ تو خود شکار کرتے تھے اور نہ شکار کرنے والے لوگوں کو مخاطب کرے کہا کہ اور نہ شکار کرنے والے لوگوں کو مخاطب کرے کہا کہ کیا تم ان لوگوں کو نصیحت کا کوئی اثر بنیں لیتے اور بظاہر ایسا لگا ہے کہ اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو بلاک و ہر باد کرنے واللہ ہے ۔ اگریہ سب کے سب ہلاک نہ ہوئے تب بھی اللہ تعالیٰ ان کو سخت عذاب صرور دے گا ۔ الیے لوگوں کو نصیحت کرنے سے کیا ناکہ و ہر باد کرنے واللہ ہے ۔ اگریہ سب کے سب ہلاک نہ ہوئے تب بھی اللہ تعالیٰ ان کو سخت عذاب صرور دے گا ۔ الیے لوگوں کو نصیحت کرنے سے کیا فائدہ ۔ اس کے جواب میں منع کرنے والے لوگوں نے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے نیکی کا حکم کرنا اور ہرائی سے رو کنا ہم پر فرض کیا ہے ۔ اس لئے ہم ان کو نصیحت کرتے ہیں کہ شاید وہ کسی وقت ہماری نصیحت کا اثر قبول فرض کیا ہے ۔ اس لئے ہم ان کو نصیحت کرتے ہیں کہ شاید وہ کسی وقت ہماری نصیحت کا اثر قبول کرتے ہوئے اپنی نافر مانی سے باز آجائیں اور تو ہر کرلیں ۔

بچر جب انہوں نے اس نصیحت کو بھلادیا جو ان کو کی گئی تھی اور وہ سرکشی میں حد ہے بڑھ گئے تو اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کو تو بچالیا جو ان کو برائی ہے روکتے تھے اور گناہ کا ارتکاب کرنے والے ظالموں کو ان کی نافر مانی کے سبب سخت عذاب میں پکڑلیا اور ان کی صور تیں مسح کر کے ان کو بندر بنادیا۔ پھر تین دن بعد وہ سب مرگئے۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند هلوي ۱۳۹ - ۱۵۱ / ۱۳، ابن كثير ۲۵۰ - ۲۵۸ / ۲)

### يهو د كى دائمى ذلت

١٩٠ وَاذْتَاذَّنَ رُبُكَ لَيُبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ مُنُ يَسُّوْمُهُمْ سُوْءَ الْعَذابِ ، إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيْعُ الْعِقَابِ، وَانِّهُ ' لَغَفُورُ رَّجِيْمُ ٥ لَغَفُورُ رَّجِيْمُ ٥

اور (وہ وقت یاد کرو) جب تیرے رب نے (بنی اسرائیل کو) خبردی تھی کہ وہ ان پر قیامت تک الیے لوگوں کو مسلط کرتا رہے گا جو ان کو سخت تکلیف بہنچاتے رہیں گے۔ (محکوم رکھیں گے)۔ بیشک آپ کا رب جلد عذاب دینا ہے اور بیشک وہ معاف کرنے والا (اور) نہایت مہربان بھی ہے۔

لَيُبْعَثُنَّ: السبة وه ضرور بحيج كا - السبة وه ضرور مسلط كرے كا - بعَثُ على مضارع -يَسُوُهُمُهُمُّ: وه ان كو سآتا ہے - وه ان كو تكليف ديباً ہے - سُوْمُ مُن صفارع -مُسوُعُ: برائى - گناه - آفت -

ربط:

گزشتہ آیتوں میں یہ بتایا گیاتھا کہ بنی اسرائیل میں اب بھی بعض لوگ خدا پرست اور انصاف دوست بیں جو لوگوں کو راہِ راست کی ہدایت کرتے بیں، جیسے عبداللہ بن سلام و غیرہ ۔
انصاف دوست بیں جو لوگوں کو راہِ راست کی ہدایت کرتے بیں، جیسے عبداللہ بن سلام و غیرہ ۔
ایسے حق پرست لوگ ہی اس رحمتِ خاصہ میں داخل بیں، جس کی حضرت موسیٰ نے دعاء کی تھی ۔
انہی اہل کتاب میں ظالم و سرکش بھی بیں جواللہ تعالیٰ کے بڑے بڑے انعامات کے باوجود سرکشی میں جا انہی اہل کتاب میں جا اور کفرانِ نعمت کا بیان ہے میں جسکا رہتے ہیں ۔ اس کے بعد بنی اسرائیل کے آباو اجداد کی سرکشی اور کفرانِ نعمت کا بیان ہے کہ احکام خداو ندی سے جان ہو بھی کر اخراف کرنا بنی اسرائیل کی جبلی اور آبائی خصلت ہے، جس کی ان کو بمیشہ سزا ملتی رہی ۔ اس لئے ان کی صور تیں مسح کر کے بندر بنا دیا گیا، جو انہائی ذات اور عبرت کو سرائیل سزا ہے ۔ اس آیت میں یہود کی دائی ذات کا بیان ہے کہ قیامت تک ان پر دوسرے لوگ مسلط رہیں گے اور ان کی کمیں حکومت نہ ہوگی ۔

تنفری : الله تعالیٰ نے اپنے انبیا، کے ذریعہ بنی اسرائیل کے بارے میں یہ اعلان کر دیا تھا کہ اگر تم احکام البیٰ کی مخالفت اور گناہ کاار تکاب کرو گے اور سر کشی میں مبتلار ہو گے تو قیامت تک تنہمیں ذلت و حقارت کاعذاب ملتارہ کا، دوسرے لوگ تم پر مسلط ہوئے رہیں گے اور تنہاری کہمیں حکومت نہ ہوگی اور تم ہمیشہ دوسروں کے زیر اثر اور مغلوب رہوگے۔

چنائی حضرت داؤد علیہ السلام کے بعد ہے آج تک ان پر دشمن کاتسلط ہے ۔ کبھی ہو نائی،
کشد انیوں اور کلد انیوں نے ان کو غلام بنایا، کبھی نصرانیوں کے زیر تسلط رہے اور ان کو جزیہ و خراج دیتے رہے ۔ اسلام آیا تو اللہ کے نبی نے ان پر غلبہ رکھا ۔ وہ ذمی تحقے اور جزیہ دیتے تحقے ۔ تقریباً چودہ سو سال تک وہ مسلمان حکومتوں کے باجگر ار رہے ۔ اب تقریباً ۱۳۳ سال ہے جو اسرائیل کے نام ہے حکومت قائم ہے وہ یہود ہوں کی حکومت نہیں ہے بلکہ حقیقت میں وہ امریکہ اور دیگر مغربی ممالک کی چھاؤنی ہے اور اس چھوٹے سے علاقے کے یہودی امریکہ اور مغربی ممالک کی جھاؤنی ہے اور اس چھوٹے سے علاقے کے یہودی امریکہ اور مغربی ممالک کے سہارے سے زندہ میں اور امریکی حکومت کے غلام ہیں ۔ وقیافوقیان پر قبر الی نازل ہو تارہا ہو تارہا ہو تارہا گئیں گے اور لوگوں کے ہاتھوں ان کو سخت اذیتیں ملتی رہتی ہیں ۔ آخر کار وہ دجال کے مددگار بن کر معرب گلیں گے اور مسلمان ان کو قبل کردیں گے ۔ حضرت عسی علیہ السلام ان کے قبل میں مسلمانوں

کاساتھ دیں گے۔ یہ سب قرب قیامت میں ہو گا۔

کچر فرمایا کہ بلاشبہ اللہ تعالیٰ کافروں سے جلد بدلہ لینے والا ہے۔ وہ ونیا میں کافروں پر عذاب نازل کرتا ہے اور اہل ایمان کو اپنی مغفرت و رحمت سے نواز تا ہے۔ (حقانی ۳۳۳/۳) میں کشیر ۲/۲۵۹)

# بنی اسرائیل کی گروه در گروه تقسیم

١٩٨ وَ قَطَّعُنْهُمْ فِي الْاَرْضِ أُمَمَّا وَمِنْهُمُ الصَّلِحُونَ وَمِنْهُمْ دُوْنَ وَمِنْهُمْ دُوْنَ وَمِنْهُمْ دُوْنَ وَالسَّيِّاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ وَالسَّيِّاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ

0

اور دنیامیں ہم نے بنی اسرائیل کو متفرق جماعتوں میں تقسیم کر کے بکھیر دیا۔ ان میں سے بعض تو نیک تھے اور بعض دوسری طرح کے بھی تھے اور ہم نے ان کو نعمتوں اور سختیوں ہے آزمایا تاکہ وہ (ہماری طرف) رجوع کریں۔

تعشری : یہاں یہ بتایا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو گروہ در گروہ کرے دنیا میں پھیلا دیا۔ اس سے ان کی طاقت الیمی منتشر ہوئی کہ آئندہ کمجھی ان میں آپس میں اتفاق نہ ہو گا اور نہ ان کو اجتماعی قوت حاصل ہوگی ۔ دوسری جگہ ارشاد ہے:

وَقُلْنَا مِنْ بَعْدِ لِا لِبَنِي إِسُرَ آءِ يُبِلُ السُّحُنُوا الْأَرْضُ فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ الْأَخِرَ لِإِجِنْنَا بِكُمْ لَفِيْفًا - (بن اسرائيل آيت ١٠٣) اور اس كے بعد بم نے بن اسرائيل سے كماكہ تم زمين پر سكونت پذير رہو -جب آخرت كادن آئے گاتو بم تم سب كو جمع كرليں گے -

پھر فرمایا کہ بنی اسرائیل میں سب لوگ برابر نہ تھے۔ ان میں اچھے لوگ بھی تھے اور برے بھی ۔ مگران کی اکثریت منکروں اور بد کاروں کی تھی ۔ ہم نے ان کو راحت و آرام اور خوف و مصیبت کازمانہ دے کر دونوں طرح آزمایا تاکہ وہ عزت و نصیحت حاصل کرکے برے کاموں سے باز آجائیں۔

#### ناخلف جانشين

١٠٠،١٦٩ فَحُلفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ وَرِثُوا الْكِتٰبُ يَاخُذُوْنَ عَرْضُ الْمَا وَانْ يَاتِهِمْ عَرَضُ عَرَضُ مَثْلُهُ يُأْخُذُونَ مَيْغُفُرُ لَنا وَانْ يَاتِهِمْ عَرَضُ مَثْلُهُ يَاخُذُونُ مَ اللهِ وَيُقُولُونَ سَيْغُفُرُ لَنا وَانْ يَاتِهِمْ عَرَضُ مَ مَثُلُهُ يَاخُذُونُ مَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

پھران کے بعد ایسے ناخلف کتاب کے وارث ہوئے جو اس خسیس دنیا کامال و متاع (ناجائز طور پر) لے لیتے اور کہتے کہ ہمیں معاف ہو جائے گا اور اگر ان کے پاس ویساہی مال و متاع اور آجائے تو اس کو بھی لے لیں ۔ کیا کتاب میں ان سے یہ عہد ہمیں لیا گیاتھا کہ وہ اللہ تعالیٰ کے بارے میں بچ بات کے سوا اور کچ نے ہمیں گا اور جو کچھ اس کتاب میں تھا اس کو انہوں نے پڑھ بھی لیا ۔ اور پر ہمیز گاروں کے لئے آخرت کا گھر بہتر ہے ۔ کیا تم نہیں مجھتے اور جو لوگ کتاب کو مضبوطی سے پکڑے ہوئے ہیں اور نماز کو قائم رکھتے ہیں تو ہم بھی نکوں کا تواب ضائع نہیں کرتے ۔

عَرُ ضُ : مال ومتاع ـ سامان ـ جمع مُحْرُوْضُ

مِيْتُاقُ : عهد - بيمان - وَثَاقَة يَاسَم آله - جمع مُوَاثِينَ -

دَرُ شُوْا: انہوں نے پڑھا۔ دُرْسُ سے ماصنی۔

يْمَيِّتِكُوْنَ: وه روكة بين - وه تعليمة بين - وه پكر تهين - مُتَّشِيكُ سے مضارع -

تنظر سی کے ایک زمانے میں بنی اسرائیل میں اچھے اور برے سب طرح کے لوگ تھے۔ پھر ان لوگوں کے بعد ان کے جانشین ایسے ناخلف لوگ بنے کہ وہ توریت کا وارث بننے کے باوجود تھوڑے سے دنیاوی فائدے اور اس کی شان و شوکت کو آخرت پر ترجیح دیتے ہیں اور اپنے دل کو یہ کہہ کر بہلا لیستے ہیں کہ پھر توبہ کر لیں گے ،اس کے بعد جب دو بارہ دنیا سمیٹنے کی کوئی صورت پیدا

ہوئی پھر حسب سابق د نیا کے بدلے دین کو پچ دیا، آیتوں میں مخریف کر دی، غلط مسئلہ اور غلط حکم بہا دیا، دنیاوی فائدے کے لئے نہ حلال کو دیکھااور نہ حرام کو ۔بس فائدہ حاصل کر لیا اور مچر توبہ کرنے بیٹھ گئے ۔ پھر دنیا کا کوئی فائدہ سامنے آیا تو پھران کے قدم ڈیکھاگئے ۔ یہ بڑے ناخلف لوگ تھے ۔ انبیاء کے بعدیہی لوگ توریت و انجیل کے وارث تھے اور اللہ تعالیٰ نے ان سے عہد بھی لیا تھا کہ حق بات کے سوا کوئی دوسری بات اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب نہ کرنا، لوگوں کو حق بات کی تلقين كرنااور حق كو چھپانا مبيس، ليكن انہوں نے اس حكم كو پش ڈال ديا۔ وہ بخشش كى آر زو تو رکھتے ہیں مگر گناہوں کو مہنیں چھوڑتے اور نہ توبہ پر قائم رہتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ سے ڈرنے والوں كے لئے تو آخرت كا گھرى بہتر ہے - بھرتم دنيا يركيوں فريفتہ ہو - كياتم اتنى بات بھى مہيں مجھتے -مچر فرمایا کہ ان میں سے جو لوگ اب بھی کتاب اللہ کو تھاہے ہوئے ہیں، اس کے ادامر و نہی رہے عمل کرتے ہیں، گناہوں سے باز رہتے ہیں اور نماز قائم کرتے ہیں، تو ہم ان کے اجر کو ضائع نہیں کریں گئے ۔ (ابن کثیر۲۲۰)

### ببہاڑ کامعلق ہو نا

وَإِذْ نَتَقُنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَانَّهُ ظُلَّةً وَّظُنُّوا اللَّهُ وَاقِع كِهِمْ حُذُوْ امَّا أَنْيُنْكُمْ بِقُوَّةٍ وَّأَذْكُرُ وُامَا فِيهِ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ ٥ اور (وہ وقت یاد کرو) جب ہم نے پہاڑ کو اٹھاکر بنی اسرائیل کے او ر سائبان کی طرح معلق کر دیااور وہ ڈرے کہ وہ ان بر گریڑے گا(تو ہم نے ان سے کہا كه) جو كچير بم نے تہيں دياس كومضبوطى سے پكرواور جو كچيراس ميں ہے اس كوياد كرو، تاكه تم يربمز كار بوجاؤ -

ہم نے بلند کیا۔ ہم نے معلق کر دیا۔ کُتُقُ سے ماصلی۔

ويري و ابر -عذاب كابادل -

نَتَقْنَا:

واقع ہونے والا ۔ کرنے والا ۔ وُقُوع کے فاعل ۔

وُاقعُ: تشريح جب الله تعالىٰ نے حضرت موسیٰ عليه السلام كو توريت عطافرمائي تو انہوں نے بني اسرائیل کو فریضہ ، تبلیغ سے متعلق اللہ کا حکم سنایا اور امہیں توریت کو قبول کرنے اور اس کے

احکام پر عمل کرنے کا حکم دیا۔ بنی اسرائیل کویہ بات گراں گزری۔ چنائی انہوں نے صاف صاف کہد دیا کہ اس کتاب میں دئے ہوئے احکام سخت اور د شوار ہیں اس لئے ہم ہے اس پر عمل نہیں ہوسکتا۔ اس پر فرشتوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم ہے کو وطور کے ایک جصے کو اٹھا کر سائبان کی طرح ان کے سروں پر معلق کر دیا۔ پھران ہے کہا گیا کہ یہ اللہ کی وجی اور اس کے احکام ہیں۔ اس میں حال و حرام اور امر و نہی کاذکر ہے۔ لیس تم اس کو قبول کر لو۔ اگر تم توریت اور اس کے احکام کو نہیں مانو گے تو یہ پہاڑ تہارے سروں پر گراد یاجائے گا۔ جب انہیں یقین ہو گیا کہ پہاڑ اب ان پر گر ہی جائے گا، تب انہوں نے مجبور آتوریت اور اس کے احکام کو قبول کر کو جائے گا، تب انہوں نے مجبور آتوریت اور اس کے احکام کو قبول کیا۔

(ابن کثیر۲۶۰-۲۷۱)

#### عهدالست

١٥١- وَإِذْ اَخُذُ رُبُّكَ مِنْ بَنِيَ أَدُمُ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ. وَالشَّهُ بِرَبِكُمْ ، قَالُوا بَللَى : وَالشَّهَ بَرَبِكُمْ ، قَالُوا بَللَى : شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمُ الْقِلْيَمَةِ النَّاكُنَّا عَنْ هٰذَا غُفِلِيْنَ ٥ اَوُ شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمُ الْقِلْيَمَةِ النَّاكُنَّا عَنْ هٰذَا غُفِلِيْنَ ٥ اَوُ تَقُولُوا إِنَّمَا اشْرَكَ ابْاعْنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةٌ مِّنَ بَعْدِهِمْ وَ تَقُولُوا إِنَّمَا اشْرَكَ ابْاعْنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةٌ مِّنَ بَعْدِهِمْ وَ لَكُنَّا فُرِيَّةً مِنْ أَنْ فَعِلَ الْمُبُطِلُونَ ٥ وَكَذَٰلِكُ نُفَصِّلُ الْأَيْتِ وَلَعَلَا المُبُطِلُونَ ٥ وَكَذَٰلِكُ نُفَصِّلُ الْأَيْتِ وَلَعَلَا الْمُبُطِلُونَ ٥ وَكَذَٰلِكُ نُفَصِّلُ الْأَيْتِ وَلَعَلَى الْمُبُطِلُونَ ٥ وَكَذَٰلِكُ نُفَصِّلُ الْأَيْتِ وَلَعَلَا الْمُبُطِلُونَ ٥ وَكَذَٰلِكُ نُفَصِّلُ الْأَيْتِ وَلَعَلَا الْمُبُطِلُونَ ٥ وَكَذَٰلِكُ نُفَصِّلُ الْأَيْتِ وَلَعَلَّا هُمُ مُؤْنَ ٥ وَكَذَٰلِكُ نُفَصِّلُ الْمُبُولِ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ مِنْ اللّهُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُلْمِلُولُ اللّهُ اللّهُ

اور جب تیرے رب نے بنی آدم کی بشت سے ان کی اولاد کو نکالا اور انہی کو ان پر گواہ بنا کر (یہ کہا کہ) کیا میں بہار ارب مہیں ہوں ؟ سب نے جواب دیا، ہاں، ہم گواہ بیں ۔یہ گواہ بیں ۔یہ گواہ بیں ۔یہ گواہ بیں ۔یہ گواہ بیں اس لئے لی تاکہ تم قیامت کے روزیہ نہ کہو کہ تہمیں تو اس کی خبرنہ تھی، یا یہ کہنے لگو کہ ہمارے باپ دادا نے تو ہم سے پہلے شرک کیا تھا اور ہم تو ان کے بعد ان کی نسل میں ہوئے ۔ (اے خدا) کیا تو ہمیں اس فعل پر ہلاک کرتا ہے جو یہودہ لوگوں نے کیا۔اور ہم آیتوں کو اسی طرح کھول کو بیان کرتے ہیں تاکہ یہ لوگ باز آجائیں۔

معنی کریان کرتے ہیں مالہ یہ توک بار اجا ہیں۔ مطلقه ور میم: ان کی پیٹھیں -ان کی پشتیں - واحد ظہر کے

اَكُسْتُ: كيامين بنين بون - فَرَّرِيَّةً: اولاد - جمع ذَرَارِيُّ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِيْعِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْعِيْ عَلَيْعِيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلِيْ

الْمُعْبُطِلُونَ: إلى باطل - جموث كمينه والے ، ابطال سے اسم فاعل -

ربط: گزشتہ آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے اس عبد کاذکر فرمایا تھا جو بنی اسرائیل سے لیا گیا تھا اور جس کی خلاف ورزی پر وہ عذاب البیٰ کے مستحق ہوئے۔ ان آیتوں میں اس عبد کاذکر ہے جو اللہ تعالیٰ نے تمام بنی آدم سے عالم ارواح میں لیاتھا۔ اللہ تعالیٰ نے تمام اولادِ آدم کو جو قیامت تک پیدا ہونے والی ہے، حضرت آدم کی پشت سے نکالا اور ان کو عقل اور بولنے کی قوت دے کر بوچھا کہ کیا میں متہارا پروردگار مہیں۔ سب نے کہا کہ بیشک آپ بمارے پروردگار میں۔

گفتری جبر اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم کی تمام ذریت (اولاد) ہے لیا جو قیامت تک پیدا ہونے والی تھی ۔ پہلے اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم کی لیشت ہے تمام اولاد آدم کو نکالا جو چیو نٹیوں کی طرح نکل پڑے ۔ پھران کو عقل و حضرت آدم کی لیشت ہے تمام اولاد آدم کو نکالا جو چیو نٹیوں کی طرح نکل پڑے ۔ پھران کو عقل و کو یائی عطاکر کے کہا کہ اکشٹ بڑیگم (کیامیں بتہار اخدا نہیں ہوں ؟) سب نے کہا، کیوں نہیں ۔ بیشک تو ہمارا بروردگار ہے ۔ ہم اس بات برگواہ بیں اور اقرار کرتے بیں کہ تو ہی ہمارہ رب ہے، تیرے سواہماراکوئی رب نہیں ۔ چو نکہ یہ عہد عالم ارواح میں لیا گیاتھا، دنیامیں آنے کے بعد عرصہ دراز گزر جانے کے باعث اکثر لوگ اس سے غافل ہوگئے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس عہد کی یاد دبانی کے لئے انبیاء کرام علیم السلام کو مبعوث فرمایا تاکہ قیامت کے روز لوگ اپنی غفلت و بھول کا عذر نہ کر سکیں ۔ یا یہ کہنے لگیں کہ شرک و بت پرستی تو ہم سے پہلے ہمار سے بڑوں نے اختیار کی اولاد تھے اور ان کے بعد پیدا ہوئے ۔ سی جو فیلط اور اچھے یا برے کو نہیں جانی گئے ۔ اس لئے جو کچھ بڑوں کو کرتے ہوئے د کیاجام کی اس کے اختیار کر لیا ۔ ہمیں کیا معلوم تھا کے ۔ اس لئے جو کچھ بڑوں کو کرتے ہوئے د کیاجا ہم نے بھی اس کو اختیار کر لیا ۔ ہمیں کیا معلوم تھا کہ تو رب العالمین ہے اور ان کے بعد چید ہیں ۔ پس کیا تو ہمیں دوزخ میں ڈال کر بڑوں کے گئے ۔ اس الے جو کچھ بڑوں کو کرتے ہوئے د کیاجا ہم نے بھی اسی کو اختیار کر لیا ۔ ہمیں کیا معلوم تھا کہ تو رب العالمین ہے اور اور کوئی شریک مہیں ۔ پس کیا تو ہمیں دوزخ میں ڈال کر بڑوں کے اس جرم کی سزادے گا؟

اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ یہ دوسروں کے فعل کی سزامہیں بلکہ یہ تو ہمہاری غفلت کی سزاہے میں نے پیغمبروں کے ذریعہ ہمہیں یہ عہد یاد دلادیا تھا۔ نیزاس ازلی اقرار سے انسان کے اندر ایسی میں نے پیغمبروں کے ذریعہ ہمہیں یہ عہد یاد دلادیا تھا۔ نیزاس ازلی اقرار سے انسان کے اندر ایسی بھسرت و صلاحیت پیدا ہو گئی تھی کہ اگرتم ذرا بھی غور و فکر سے کام لیتے تو یہ مجھنا کچے مشکل نہ تھا کہ پتھر کے جن بتوں کو تم نے اپنے ہاتھوں سے تراشا ہے یاآگ، پانی، درخت یاانسان، ان میں سے کہ پتھر کے جن بتوں کو تم نے اپنے ہاتھوں سے تراشا ہے یاآگ، پانی، درخت یاانسان، ان میں سے

کوئی چیز بھی ایسی نہیں جس کو کوئی انسان اپنار ب اور پر ور د گار کہہ سکے ۔

جس طرح ہم نے عبد الست کو بیان کیا اسی طرح کھول کھول کر ہم اپنی ربو بست اور الو میت اور الومیت کی نشانیاں بیان کرتے ہیں تاکہ لوگ ان میں غور و فکر کریں اور کفر و شرک چھوڑ کر اپنی فطرت کی طرف لوٹ جائیں۔ (حقانی ۳۳۵/۲۰، دح المعانی ۱۰۰۔۱۰۳)

## خواہشِ نفس کی پیروی کاانجام

٥١-١١ وَأَتُلُ عَلَيْهِمْ نَبُا الَّذِي اتَيْنَهُ ايْتِنَا فَانُسَلَخَ مِنْهَا فَاتَبْعَهُ الشَّيْطُنُ فَكَانَ مِنَ الْغُوِيْنَ ٥ وَلَوْ شِئْنَا لَرَ فَعُنَا لَا بِهَا وَلَيْ شِئْنَا لَرَ فَعُنَالُا بِهَا وَلَيْ شِئْنَا لَرَ فَعُنَالُا بِهَا وَلَيْ شِئْنَا لَرَ فَعُنَالُا بِهَا وَلَيْ الْكَلْبِ وَلَيْ الْكَلْبِ الْكَلْبُ الْكُومِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ كَانُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْكُولُونَ اللَّهُ وَالْمُولُ اللَّهُ وَالْمُولُ وَالْكُولُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَاللَّهُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَاللَّهُ وَالْمُولُ وَالْمُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُؤْنَ وَالْمُولُ وَالْمِلْكُولُ وَالْمُولُ وَالْمُ الْمُؤْلُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُولُولُ وَالْمُؤْلِ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُؤْلِ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُولُولُولُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُولُ وَالْمُؤْلِقُولُولُ وَالْمُؤْلُولُ واللْمُولُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلُولُولُ وَالْمُؤْلُولُولُولُولُ

اور آپ ان کو اس شخص کا حال بھی سناد یحبے جس کو بم نے اپنی آیتیں دی تھیں پھر وہ ان کو چھوڑ ثکا تو اس کے پیچھے شیطان لگ گیا۔ پھر وہ ان کو چھوڑ ثکا تو اس کے پیچھے شیطان لگ گیا۔ پھر وہ گراہوں میں سے ہو گیا اور اگر بم چاہتے تو ان آیتوں کی بر کت سے اس کا مرتبہ بلند کر دیتے ۔ لیکن وہ تو خود پستی کی طرف مائل ہو گیا اور اپنی نفسانی خوابش کی پیروی کرنے لگا، تو اس کی مثال کے یکی مثال کی مانند ہو گئے۔ اگر تم اس پر سختی کرو تب بھی بانپے یا اس کی مثال کے جہوں نے اس کو چھوڑ دو تب بھی بانپے ۔ یہی حال ان لوگوں (اہلِ مکہ) کا ہے جہوں نے بماری آیتوں کو جھٹلایا ۔ (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) پس آپ یہ حالات ان کی جہوں نے بیان کرتے رہے تاکہ یہ لوگ غور و فکر کریں۔ کسی بری مثال ہے ان کی جہوں نے بیان کرتے رہے تاکہ یہ لوگ غور و فکر کریں۔ کسی بری مثال ہے ان کی جہوں نے بیان کرتے رہے تاکہ یہ لوگ غور و فکر کریں۔ کسی بری مثال ہے ان کی جہوں نے بیان کرتے رہے تاکہ یہ لوگ غور و فکر کریں۔ کسی بری مثال ہے ان کی جہوں نے بیان کرتے رہے تاکہ یہ لوگ غور و فکر کریں۔ کسی بری مثال ہے ان کی جہوں نے بیان کرتے رہے تاکہ یہ لوگ غور و نگر کریں۔ کسی بری مثال ہے ان کی جہوں نے بیان کرتے رہے تاکہ یہ لوگ غور و نگر کریں۔ کسی بری مثال ہے ان کی جہوں نے بیان کرتے رہے تاکہ یہ لوگ عور و نگر کریں۔ کسی بری مثال ہے ان کی جہوں نے بیان کرتے رہے تاکہ یہ لوگ عور و نگر کریں۔ کسی بری مثال ہے ان کی بیان کرتے رہے تاکہ یہ لوگ عور و نگر کیا۔

خبر ۔ اطلاع ۔ واقعہ ۔ اسم ہے ۔ جمع اُنْباً جُئِ نیاالیسی خبر کو کہتے ہیں جو اہمیت و عظمت والی ہونے کے ساتھ ساتھ الیے ذرائع سے حاصل ہوئی ہو جن سے اس نْبا

کی صحت کایقین ہو جائے یا کم از کم گمان غالب ہو جائے۔ اسپ نکا کار سے گری کار ماڈ کار کار کار

فَانْسَلَخُ : پس وہ نکل گیا۔ پس وہ گزر گیا۔ اِنسِلاَخُ سے ماصی ۔

كِلْهَتْ: وه زبان بابر تكالما ب وه بانبا ب وه صخت پياسا بوتا ب لهنت ك

مضارع -

الْكُلْبِ: كَمَّا - بحوثكنه والاجانور -

سَاء: وه برائ - سُورت ماضي -

فیمان نرول : حضرت ابن عباسٌ، محمد بن اسحاقٌ، سدیٌ وغیرہ نے ان آیتوں کا شان نزول اس طرح بیان کیا ہے کہ جب فرعون کے غرق ہونے کے بعد حضرت موسیٰ علیہ السلام نے عمالقہ ہے جنگ کرنے کا ارادہ کیا اور شام کے علاقہ، کنعان میں جاکر قیام کیا تو کنعان کے کچے آدمی بلعم کے پاس گئے، جو ایک عالم اور صاحب تصرف در ویش تحا اور اس کی دعاء قبول ہوتی تھی ۔ انہوں نے بلعم سے کہا کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام سخت مزاج آدمی ہیں، ان کے پاس لشکر بھی بہت ہے، وہ اپنی قوم کو لے کر ہمارے ملک میں آگئے ہیں تاکہ ہمیں ہمارے ملک سے نکال دیں اور ہماری جگہ بی اسرائیل کو آباد کر دیں ۔ ہم تہماری قوم ہیں اور تہماری دعا قبول ہوتی ہے، اس لئے تم ہمارے لئے دعا کرو کہ اللہ تعالیٰ بنی اسرائیل کو ہماری طرف سے واپس کر دے ۔ بلعم نے کہا کہ مجتنو! حضرت موسیٰ علیہ السلام اللہ تعالیٰ کے نبی ہیں ۔ ان کی مدد کے لئے ان کے ساتھ فرشتے اور مومن ہیں میں تہمارے کہنے کہا کہ مجتنو! علی اس کے کہا کہ کہنو! علی میں جانتے ۔ اگر علی اس کے کہا کہ کہنو! علی میں جانتے ۔ اگر علی اس کے کہا کہ انہوں وہ تم نہیں جانتے ۔ اگر علی اس کے کہا کہ انہوں وہ تم نہیں جانتے ۔ اگر علی اس کے کہا کہ انہوں وہ تم نہیں جانتے ۔ اگر علی میں تہمارے کہنے کے مطابق کروں گاتو میری د نیا اور آخرت دونوں تباہ ہو جائیں گی ۔ لوگ پھر بھی علی میں دباور آر ہوں کہا کہ انہوں میں دباور ڈرنے کی اجازت ہے یا نہیں ۔

بلعم کی عادت یہ تھی کہ جب تک اس کو خواب میں اجازت مہمیں مل جاتی تھی وہ دعا مہمیں کر تاتھا۔ چنائخ بنی اسرائیل کے خلاف بددعاء کرنے کے معاطے میں بھی اس نے استخارہ کیا، مگر خواب میں اس کو بددعاء نہ کرنے کی ہدایت کی گئی۔ بیدار ہونے کے بعد اس نے اپنی قوم سے کہہ دیا کہ مجھے استخارہ میں بددعاء کی ممانعت کر دی گئی ہے۔

بلغم کاجواب سن کراس کی قوم نے اس کو کچھ تحفے اور ہدایہ پیش کئے جو اس نے قبول کر لئے ۔ وہ ایک طرح کی رشوت تھی ۔ اس کے بعد لوگوں نے پھر اس سے بددعا، کرنے کی در خواست کی اور بلعم نے پہلے کی طرح جواب دیا کہ میں اپنے رب سے استخارہ کر لوں۔ پہنا پئے اس نے استخارہ کیا گئے اس خارہ کیا گئے اس خارہ کیا گئے اس خارہ کیا گئے اس خارہ کیا گئے ہواب نہیں ملا۔ اس نے قوم کو بہاد یا کہ میں نے استخارہ کیا تھا مگر مجھے کوئی جواب نہیں ملا۔ قوم نے کہا کہ اگر تہارا بددعا کر نا اللہ تعالیٰ کو پسند نہ ہوتا تو اللہ تعالیٰ جہلے کی طرح اس مرتبہ بھی ممانعت فرما دیتا۔ یہ لوگ عاجزی کرتے رہے اور برابر اصرار کرتے رہے ہوں کہ اس مرتبہ بھی ممانعت فرما دیتا۔ یہ لوگ عاجزی کرتے رہے اور برابر اصرار کرتے رہے ہوں کہ وہ ان کے بہلانے میں آگیا۔

چنائے بلعم ایک فچر پر سوار ہو کر کو و حسبان کی طرف گیا، تاکہ اس کے او پر چڑھ کر بنی اسرائیل کے لشکر کامعائنہ کرے، مگر وہ پہاڑ پر کچھ دور تک چڑھاتھا کہ اس کا فچر بدیٹھ گیا۔ اس نے نیچے اتر کر فچر کو مارا۔ فچر کھڑا ہو گیاتو بلعم پھراس پر سوار ہو گیامگر زیادہ دور نہیں چلاتھا کہ بچر بدیٹھ گیا۔ بلعم نے بچراے مارا تو اللہ تعالیٰ نے فچر کو بات کرنے کی طاقت عطافر ما دی اور اس نے اللہ تعالیٰ کی طرف سے ججت تمام کرتے ہوئے کہا کہ کمبخت تو کہاں جارہا ہے ؟ کیا بچھے میرے سامنے فرشتے نظر نہیں آتے، جو مجھے واپس جانے کو کہہ رہے ہیں ؟ تو اللہ کے نبی اور مومنوں کے خلاف دعا کرنے جارہا ہے۔ لیکن وہ بازنہ آیا اور پھر فچر کو مار نے لگا۔ چنائی اس مرتبہ فچراس کو لے کر اللہ کے کم سے حسبان نامی پہاڑ پر چڑھ گیا، جہاں پہنچ کر وہ حضرت موئی اور مومنوں کے لئے بددعا کرنے ملکم سے حسبان نامی پہاڑ پر چڑھ گیا، جہاں پہنچ کر وہ حضرت موئی اور مومنوں کے لئے بددعا کرنے گئے۔

جب وہ بددعا۔ کے کلمات اپنی زبان سے نکالتاتو اس کی زبان بھرجاتی تھی اور بددعا کے کلمات اس کی قوم کے لئے کہتاتو اس وقت بنی اسرائیل کالفظ زبان سے نکلتا۔ اس کی قوم والوں نے اس سے کہا کہ اے بلعم کیا جھے معلوم ہے کہ تو کیا کہہ رہا ہے۔ تو بنی اسرائیل کے لئے دعاء اور ہمارے لئے بددعاء کر رہا ہے۔ بلعم نے جواب دیا کہ اس پر میراکچھ اختیار نہیں، یہ تو اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے کرادیا جاتا ہے۔ میں مجبور ہوں۔

بددعا، کرنے کے و بال میں اس کی زبان باہر نکل کرسینے پر لٹک گئی اور وہ اپنی قوم سے کہنے نگا کہ لوگو! میری دنیا و آخرت دونوں تباہ ہو گئیں۔ اب مجھے تنہارے لئے مکاری سے کام لینا پڑے گا، کیو نکہ اب اس کے سواکوئی راستہ نہیں رہا۔ لہذااب تم اپنی عور توں کو بنا سنوار کر بنی اسرائیل کے لشکر میں بھیج دو اور ان سے کہہ دو کہ وہ بنی اسرائیل کے مردوں کو اپنی طرف مائل کریں۔ اگر ان میں سے ایک شخص بھی زنا کامر تکب ہو گیا تو تم ان کے مقابلے میں کامیاب ہو جاؤ گئے۔ لوگوں نے اس کے مشورے کو مان لیا۔

جب اہل کنعان کی عور تیں، بن سنور کر بنی اسرائیل کے کشکر میں پہنچیں تو ایک کنعانی عورت جس کا نام کسبتی بنت صور تھا، ایک اسرائیلی سردار کی طرف ہے گزری ۔ اس سردار کا نام نمری بن شلوم تھا ۔ جو شمعون بن یعقوب بن اسحاق بن ابراہیم کا بو تا اور اپنی قوم کا سردار تھا ۔ کسبتی کا باپ صور بھی اپنی قوم کا سردار تھا ۔ زمری نے کسبتی کو پسند کر لیا اور اس کا ہاتھ پکر کر صفرت موٹی کے سامنے لے گیا اور کہنے لگا کہ میراخیال ہے کہ آپ یہی کہیں گے کہ یہ عورت تیرے لئے حرام ہے، تو اس کے قریب بھی تیرے لئے حرام ہے ، تو اس کے قریب بھی نہ جانا ۔ زمری کہنے لگا، خدا کی قسم اس معاملے میں، میں آپ کی بات نہ مانوں گا ۔ پھر وہ عورت کو نہ جانا ۔ زمری کہنے لگا، خدا کی قسم اس معاملے میں، میں آپ کی بات نہ مانوں گا ۔ پھر وہ عورت کو لئے کر خیے کے اندر چلا گیا اور اس سے قربت کی ۔ اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل بر فور آ طاعون مسلط کر دیا جو ساری قوم میں پھیل گیا ۔

حضرت موسیٰ کی قوم کا سردار فناص بن عیزار بن ہارون اس وقت موجود نہ تھا، جب زمری نے زنا کیا۔ پھر جب اس کو اس واقعہ کاعلم ہواتو وہ اپنالو ہے کا چھوٹا نیزہ اٹھا کر زمری کے خیمہ میں داخل ہو گیا جہاں وہ دونوں محو خواب تھے۔ فناص نوجوان اور قوی تھا۔ اس نے دونوں کو لینے نیزے میں پرو کر اٹھایا۔ اس حالت میں وہ رو رو کر اللہ تعالیٰ سے دعاء کرنے لگا کہ اے اللہ جو تیری نافرمانی کرتا ہے ہم اس کے ساتھ یہی سلوک کرتے ہیں۔ اب تو طاعون کی ہماری ختم کر و ساتھ یہی سلوک کرتے ہیں۔ اب تو طاعون کی ہماری ختم کر و ۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی رحمت و مہر بانی سے بی اسرائیل سے طاعون اٹھالیا۔ یہ آیت اس بلعم کے بارے میں نازل ہوئی۔ (مظہری ۲۹۳۔ ۲۸۳) میں ابن کشیر ۲۹۲۔ ۲۷۱)

کنٹریکے: ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرمایا کہ نصیحت و عبرت کے لئے آپ لوگوں کو اس شخص کا حال سناد یجئے جس کو ہم نے اپنی آیات و احکام کا علم دیا تھا۔ پچروہ ان آیات و احکام کا علم دیا تھا۔ پچروہ ان آیات و احکام سے اس طرح باہر نکل گیا جس طرح سانپ کینجلی سے باہر نکل آتا ہے۔ پچرشیطان نے اس کے پیچھے لگ کر اس کو قابو کر لیا اور اس کو بالکل گراہ کر دیا۔ اب اس کی بدایت کی کوئی توقع مہیں۔

پھر فرمایا کہ اگروہ ان آیتوں اور احکام پر عمل کرتا تو ہم ان آیات و احکام کے ذریعہ اس
کے مراتب بلند کر دیتے اور اس کو شیطان سے محفوظ فرمادیتے، مگر وہ ہماری آیات و احکام پر عمل
کرنے کی بجائے دنیا کی طرف مائل ہو گیااور نفسانی خواہشات کی پیروی کرنے لگا۔ اس لئے وہ پستی
میں جاگر ااور اس کی مثال کتے کی سی ہو گئی، جو دوڑنے میں بھی ہانپتا ہے اور بیٹھے ہوئے بھی ہانپتا

ہے۔ یعنی وہ اضطراری حالت کے بغیر بھی گناہ کی طرف مائل ہے اور اضطراری حالت میں بھی۔

ہماری آیتوں کو تکبر کی وجہ سے دیدہ و دانستہ بھٹلانے والوں کی بھی یہی مثال ہے۔
حضرت ابن عباسؓ نے فرمایا کہ اس سے مراد اہل مکہ بیں جو یہ تمنا کیا کرتے تھے کہ ان کے پاس کوئی
رمبر وہادی آئے جو ان کو اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی طرف بلائے اور ان کو اس کے صحیح طریقے سکھائے
پھر جب وہ ہادی اور رمبر ایسی واضح اور کھلی نشانیوں کے ساتھ آگئے جن کی صداقت و حقانیت میں
ذرا بھی شک و شبہ کی گنجائش نہیں تھی تو وہ ان کی تکذیب کرنے گئے اور اللہ تعالیٰ کی آیات سے
دوگردانی کرنے گئے۔

بعض مفسرین نے فرمایا کہ اس سے مراد بنی اسرائیل ہیں، جو بعثت ِنبوی سے پہلے آپ کی صفات و علامات توریت میں پڑھ کر آپ کی تشریف آوری کے منتظر تھے۔ پھر جب آپ تشریف لے آئے تو سب سے زیادہ دشمنی اور مخالفت انہی لوگوں نے کی اور توریت کے احکام سے الیے نکل گئے جیسے بلعم بن باعور نکل گیاتھا۔

حقیقت یہ ہے کہ مذکورہ مثال تمام کفار اور معاندین و مکذبین پر صادق آتی ہے جو حق واضح ہو جانے کے بعد بھی احکام المہیہ چھوڑ کرکتے کی طرح دنیا کی حرص و طمع میں پڑے رہے۔

پچر فرمایا کہ اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم ،آپ ان لوگوں کو یہ واقعات سنا دیجئے تاکہ وہ غور و فکر کر کے راہِ راست پر آجائیں اور برے انجام ہے ڈریں ۔ جن لوگوں نے ہماری آیتوں کو جھٹلا یا ان کا برا حال ہے ۔ ہماری آیتوں کی تکذیب کرکے وہ اپنے ہی او پر ظلم کر رہے ہیں کہ دنیا میں بھی ذلیل وخوار ہوئے اور آخرت میں بھی ان کے ساتھ برامعاملہ ہوگا۔

(معارف القرآن ۱۲۱ - ۱۲۲ / ۴)

## ہدایت وگمراہی

١٤٨ مَنُ يَهَدِ اللهُ فَهُوَ المُهُتَدِئ ٤ وَمَنُ يُضَلِلُ فَأُولَئِكَ مُمُ اللهُ اللهُ فَأُولَئِكَ مُمُ اللهُ اللهُ وَنَ٥ النَّالَ اللهُ اللهُ

جس کو الثدېدایت دے تو وې بدایت پانے والا ہے اور جس کو الثد تعالیٰ گمراہ کر دے تو وہی خسارے میں ہے ۔ آفشری : الله تعالیٰ نے جس کو سیدھے راستے کی طرف ہدایت و رہنمائی کر دی وہی ہدایت یافتہ ہے اور جس کو گراہ کر دیا وہ خسارہ اور نقصان اٹھانے والا ہے ۔ یہ مضمون قرآن مجید میں متعدد جگہ آیا ہے اور بار بار بتایا گیا ہے کہ ہدایت و گراہی، خیرو شر، اچھائی و برائی سب کا خالق صرف الله تعالیٰ ہے ۔ الله تعالیٰ نے انسان کو انبیاء علیم السلام کے ذریعہ صحیح اور غلط دونوں راستے بنا دئے اور اس کو ایک خاص قسم کا اختیار مجمی دے دیا ہے ۔ اب اگر وہ چاہے تو لینے اس اختیار کو استعمال کرے صحیح اور سیدھار استہ اختیار کرلے، جو اس کو ثواب اور جنت کا مستحق بنادے گا اور چاہے غلط راستہ اختیار کرلے، جو اس کو عذاب اور جہنم کا مستحق بنادے گا۔

آیت میں ہدایت پانے والے کے لئے صغیہ، واحد لاکر اس طرح اشارہ کردیا گیا کہ ہدایت کاراستہ صرف ایک ہی دین حق ہے، جو حضرت آدم علیہ السلام سے شروع ہو کر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم تک تمام انبیاء علیم مالسلام کاطریقہ رہا ہے۔ اس لئے حق کی پیروی کرنے والے خواہ کسی نما نہیں ہوں، کسی نبی کی امت ہوں اور کسی دین و مذہب سے متعلق ہوں، وہ سب ایک بیں اس کے ہوں، گراہوں کو جمع کے صغیہ سے ذکر اس کے ہر عکس گراہوں کو جمع کے صغیہ سے ذکر فرمایا۔

## جهم كاليندهن

٥٥١ وَلَقُدُ ذَرُأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيْرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنسُّ لَّ لَهُمْ قُلُوبُ لاَّيفُقُهُونَ بِهَا دَوَلَهُمُ اَعُيُنُ لاَّيبُصِرُ وَنَ بِهَا دَوَلَهُمُ اٰذَانَّ لاَّيشَمَعُونَ بِهَا ءَا وَلَئِبَ كَالْاَنْعَامِ بَلُ هُمُ اَضَلُّ ءا وَلَئِبَ مُمُ الْكُونُ وَالْئِبَ كَالْاَنْعَامِ بَلُ هُمُ اَضَلُّ ءا وَلَئِبَ هُمُ الْمُمُ الْفُولُونَ وَالْئِبَ كَالْاَنْعَامِ بَلُ هُمُ اَضَلُّ ءا وَلَئِبَ كَالْمُمُ الْمُمَا الْمُولُونَ وَالْئِبَ كَالْاَنْعَامِ بَلُ هُمُ اَضَلُّ ءا وَلَئِبَ كَامُمُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

اور ہم نے بہت سے جن اور انسان جہنم ہی کے لئے پیدا کئے ہیں ۔ ان کے دل ہیں مگر وہ دیکھ نہیں سکتے اور ان کی آنکھیں ہیں مگر وہ دیکھ نہیں سکتے اور ان کی آنکھیں ہیں مگر وہ دیکھ نہیں سکتے اور ان کی آنکھیں ہیں مگر وہ دیکھ نہیں ، بلکہ ان سے کان ہیں مگر وہ سن نہیں سکتے ۔ یہ لوگ چو پایوں کے مائند ہیں ، بلکہ ان سے بھی زیادہ گراہ ۔ یہی لوگ بے خبر ہیں ۔

فَرُ أَنَّا: بم في بيد اكيا - بم في محيلاديا - ذَرْرُ " عاصلى -

يَفْقُهُونَ : وه مجهة بين - وه جلنة بين - فِقُرُك مضارع -

اَنْعَامِ: مولیثی - چوپائے -

أَضَلُّ: بهت مَّراه، ضَلَالَة يَّے اسم تفضيل -

تشریک: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جس طرح ہم جنت کے رازق ہیں اس طرح جہنم کے بھی رازق ہیں ۔ اس لئے ہم نے بہت ہے جنوں اور انسانوں کو جہنم کے رزق کے لئے پیدا کیا ہے ۔ ہم مالک و خالقِ مطلق ہیں ، جو چاہیں مقدر کریں ۔ تقدیر کا کسی کو علم نہیں ۔ بندہ کا فرض بندگی اور بلاچون و چرااطاعت ہے ۔ اس کو چاہئے کہ جو حکم اس کو دیاجائے اس کو بجالائے ۔

انسانوں اور جنوں کو دوزخ کارزق بنانے کا سبب یہ ہے کہ ہم نے ان کو سمجھنے کے لئے دل، دکھینے کے لئے دل، دکھینے کے لئے کان دئے ہیں۔ اگر وہ چاہیں تو ان کو صحیح استعمال کر کے اور لینے اختیار و قدرت خداداد کو کام میں لا کر صراط مستقیم پاسکتے ہیں اور نفع و نقصان کو سمجھ سکتے ہیں۔ لیکن ان کا حال یہ ہے کہ نہ تو وہ قلوب سے یہ بات سمجھتے ہیں کہ بت ان کے لینے ہی ہاتھوں کے تراشے ہوئے ہیں اور قضاو قدر میں یہ بت کچھا اختیار مہمیں رکھتے ۔ عالم تغیرات اور اس میں گوناگو تصرفات تو د کھیتے ہیں مگریہ مہمیں سمجھتے کہ کوئی قادر و مختار پس پردہ ان کو ہلا جلارہا ہے۔ دنیا کے عمدہ محلات اور عالی شان عمار توں کے خرابات د مکھ کر بھی یہ مہمیں سمجھتے کہ ایک روز ہمارے ساتھ بھی یہ معاملہ پیش آنا ہے اور ہممیں بھی بہماں سے حیلے جانا ہے۔

ای طرح وہ نہ تو آنکھوں سے صحیح چیزوں کو دیکھتے ہیں اور نہ کانوں سے حق سنتے ہیں۔ السے لوگ چو پایوں سے بھی بدتر ہیں، کیونکہ چو پایوں کو جس قدر قدرت عطا ہوئی ہے وہ اس کو صحیح موقع پر کام میں لاتے ہیں۔ یہی صفات ان کے دوزخی ہونے کا سبب ہیں اور یہی لوگ توجہ دلانے کے باوجود آخرت سے بالکل غافل ہیں۔

حضرت علی ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ہمرشخص کا محکانا مقرر ہو جگا، کسی کا دوزخ، کسی کا جنت ۔ لوگوں نے عرض کیا کہ بچر لکھے ہوئے پر تکیہ کرکے کچھ نہ کیا کریں ۔ آپ نے فرمایا کہ کئے جاؤ۔ جو شخص جس چیز کے لئے پیدا ہوا ہے اس سے ولیے ہی عمل آسانی سے سرزد ہوتے ہیں ۔ اچھوں سے اچھے اور بروں سے برے (متفق علیہ) ۔ (معارف القرآن ۱۲۹/ ۳۸ ، حقانی ۴/۳۲۰)

## وعاءكاحكم

۱۸۰ وَلِلهِ الْاسَمَاءُ الْحُسنى فَادُعُولُا بِهَا وَذُرُوا الَّذِيْنَ مَاكَانُوايَعُمَلُونَ وَ مُلَحِدُونَ فِي السَمَاءُ الْحُسنى فَادُعُولُا وَمَاكَانُوايَعُمَلُونَ وَ مُلَحِدُونَ فِي السَمَائِهِ وَسَمَعُ خَرَوْنَ مَاكَانُوايَعُمَلُونَ وَ وَلِيَارُو وَ اور جو اور الحِج نام الله تعالى بى كے لئے ہیں، سوان ناموں سے اس كو پكارو و اور جو لوگ اس كے ناموں میں كجروى كرتے ہیں ان كو چوڑ دو و عنقریب وہ لینے کے كی سزایالیں گے۔

وَذُرُ وَا: اورتم چور دو - اورتم كناره كشي كرد - وَزُرْك امر -

میلَجِدُونَ: وہ تو ژمرو ژکر بیان کرتے ہیں۔ وہ حق سے بھرتے ہیں۔ اِلْحَادُ کے مضارع۔ فُادُ عُوا: یں تم نکارو۔ یس تم دعا ہرو۔ دُغُورٌ کے ام۔ قرآن کریم میں یہ لفظ دو معن

پس تم پکارو۔ پس تم دعاء کرو۔ دُعُوۃ کے امر۔ قرآن کریم میں یہ لفظ دو معنوں میں استعمال ہوتا ہے ؛ (۱) الله کاذکر، اس کی تمد و شنااور نسیج و تجید کے ساتھ، (۲) حاجات و مشکلات کے وقت، الله تعالیٰ سے اپنی حاجت طلب کرنا اور مصائب و آفات سے نجات اور مشکلات کی آسانی کے لئے در خواست کرنا ۔ مصائب و آفات سے نجات اور مشکلات کی آسانی کے لئے در خواست کرنا ۔ یہاں دونوں معنی مراد ہیں ۔ پس معنی یہ ہوئے کہ حمد و شنااور تسیج کے لائق بھی صرف اس کی ذات ہے اور مشکلات و مصائب سے نجات اور حاجت روائی بھی صرف اس کی ذات ہے اور مشکلات و مصائب سے نجات اور حاجت روائی بھی صرف اس کی کرو اور حاجت روائی و مشکل کشائی کے لئے بھی اس کو یکار و۔ (معارف القرآن ۱۲۹/ ۲۷)

تعشری : غافلین کے ذکر کے بعد مومنین کو متنبہ فرمانے کے لئے اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ تم غفلت اختیار نہ کرنا، غفلت دور کرنے والی چیزاللہ تعالیٰ کاذکر ہے ۔ پس تم اس کو اچھے ناموں اور اچھی صفات سے یاد کرو ۔ اچھے ناموں سے مراد وہ نام ہیں جو صفات کمال کے اعلیٰ در ج پر دلالت کرنے والے ہیں ۔ اور ظاہر ہے کہ کسی کمال کااعلیٰ در جہ جس سے او پر کوئی اور درجہ نہ ہو وہ صرف خالق کائنات ہی کو حاصل ہے ۔ اس کے سوا مخلوق میں سے کسی کو بھی یہ مقام حاصل بنہ ہمیں ہوسکتا، کیونکہ ہر کامل سے دو سرا شخص المل اور ہر فاضل سے دو سرا شخص افضل ہوسکتا ہے جب یہ معلوم ہوگیا کہ اسماء حسیٰ اللہ تعالیٰ ہی کی ذات کے ساتھ خاص میں تو اس کو انہی اسماء حسیٰ اللہ تعالیٰ ہی کی ذات کے ساتھ خاص میں تو اس کو انہی اسماء حسیٰ کے ساتھ بیکار ناصروری ولازم ہے ۔

آیت کے اگلے جملے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ ہدایت دی گئی ہے کہ جو لوگ اللہ تعالیٰ کے اسماء حسیٰ میں مخریف و کجروی ہے کام لیتے ہیں، آپ ایسے لوگوں ہے قطع تعلق کر لیں اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات میں کجروی کی سزا اور ان کو ان کے حال پر چھوڑ دیں۔ بہت جلد ان کو اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات میں کجروی کی سزا مل جائے گی۔ (معارف القرآن ۱۳۱۔ ۱۳۲)

اسما، البئية ميں الحاد و كجروى كى كئي صور تيں بيں ۔ ايك بية كه الله تعالىٰ كے ان اسماء و صفات كا جو صرف الله تعالىٰ كے لئے مخصوص بيں، غير الله پر اطلاق كيا جائے، جيسا كه مشركين عرب غير الله كو اله اور معبود كہتے تھے ياكسى كور رزّاق، غفّار، قدوّس اور غنى وغيرہ كہنا ۔ دوم يه كه الله تعالىٰ كو الله غير مناسب اسماء و صفات كے ساتھ موسوم كرنا جو اس كى تعظيم و اجلال كے لائق منسيں، جيسے نصارىٰ الله تعالىٰ كو اب يعنى باپ كہتے بيں ۔ سوم الله تعالىٰ كو اليه نام اور صفت ب يكار ناجو ادب كے خلاف ہو، جيسے يوں كہنا كہ اے محروم كرنے والے، ال بندوں كے خالق وغيرہ پہارم الله تعالىٰ كے لئے جو نام و صفات حديث و شريعت سے ثابت منسيں، الله تعالىٰ كے لئے اليه ناموں كا اطلاق بھى كجروى ميں داخل ہے ۔ مثلاً الله تعالىٰ كو ياكريم كہنا تو صحيح ہے مگر يا تن كہنا صحيح بنيں ۔ سی طرح الله تعالىٰ كو عالم اور حكيم كہنا صحيح ہے مگر عاقل اور طبيب كہنا صحيح بنيں ۔ اس طرح الله تعالىٰ كو عالم اور حكيم كہنا صحيح ہے مگر عاقل اور طبيب كہنا صحيح بنيں ۔ اس طرح الله تعالىٰ كو عالم اور حكيم كہنا صحيح ہے مگر عاقل اور طبيب كہنا صحيح بنيں ۔ اس طرح الله تعالىٰ كو عالم اور حكيم كهنا تو صحيح ہے مگر عاقل اور طبيب كهنا صحيح بنيں ۔ اسى طرح الله تعالىٰ كو عالم اور حكيم كهنا تو صحيح ہے مگر عاقل اور طبيب كهنا صحيح بنيں ۔ اسى طرح الله تعالىٰ كو عالم اور حكيم كهنا تو صحيح ہے مگر عاقل اور طبيب كهنا صحيح بنيں ۔ اسى طرح الله تعالىٰ كو عالم اور حكيم كهنا تو صحيح الله كو ياكريم كهنا تو صحيح بنيں ۔ اسى طرح الله تعالىٰ كو عالم اور حكيم كهنا تو صويا كور كولانا محمد اور ليں كاند صلوى ١١٩٥ / ٣)

#### امت محمديه كاامتياز

۱۸۱ ۔ وُمِمَّنُ خَلَقُنَّا أُمَةً يُهَدُّونَ بِالْحَقِّ وَبِهٖ يَعُدِلُونَ ٥ اور ہماری مخلوق میں ایک ایسی جماعت بھی ہے جو حق بات کی ہدایت کرتی ہے اور اس کے مطابق انصاف کرتی ہے ۔

تنظرت : جن لوگوں کو ہم نے پیدا کیاان میں سے ایک جماعت امت محمدیہ الیی ہے جس نے ہرقسم کی افراط و تفریط اور کجروی سے علیحدہ ہو کر سچائی اور انصاف و اعتدال کا طریقہ اخیبار کیا اور اس کی وہ لوگوں کو دعوت دیتی ہے ۔ اگر ان میں آپس میں کوئی تنازع پیدا ہو جائے تو وہ اپنے جمگڑوں اور غیروں کے معاملات کا فیصلہ عدل و انصاف کے ساتھ کرتی ہے ۔

ا بن جریرؓ نے اپنی سند کے ساتھ نقل کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس آیت کو

تلاوت كركے ارشاد فرماياكہ اس آيت ميں جس امت كاذكر ہے وہ ميرى امت ہے، جو اپنے تمام تنازعات كے فيصلے حق و انصاف كے ساتھ كريں گے اور لينے دينے كے تمام معاملات ميں حق و انصاف كو سامنے ركھيں گے۔

حضرت موسى كى امت ميں بھى ايك كروه ان صفات كا حامل تھا، جيسا كه ارشاد ہے۔ وَ مِنْ قَوْمٍ مُوْسِىٰ اَمَّةُ يَّاهُدُ وُنَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِ لُوْنَ ٥

(الاعراف، آيت ١٥٩)

اور (حضرت) موئی کی قوم میں بھی ایک ایسی جماعت ہے جوحق بات کی ہدایت کرتی ہے اور اس کے مطابق انصاف کرتی ہے۔

مگر امت محمدید کو اللہ تعالیٰ نے ان صفات میں خصوصی امتیاز بخشا ہے ۔ انہوں نے اپنی بوری زندگی کو حق کے تابع بنایا ۔ جس جماعت کی قیادت و رہنمائی کی وہ بھی محض حق کے تقاضوں کے تحت کی اور باہمی تنازعات میں بھی بمیشہ حق کے سلمنے سرتسلیم خم کیا ۔ صحابہ و تابعین کرام کی بوری تاریخ اس کی آئنیہ دار ہے ۔ جب ہے امت محمدیہ نے ان صفات کو نظر انداز کرنا شروع کیا، اس وقت ہے اس کا تنزل و انحطاط شروع ہو گیا ۔ (معارف القرآن ۵ ۱۳ / ۳)

## ازلی جهنمیوں کا حال

۱۸۲-۱۸۳ وَ اللَّذِینَ کَذَّبُوُ اللَّایِنَا سَنَسْتَدُر جُهُمْ مِنْ حَیْثُ
الکَیعُلَمُونَ وَ وَالْمَلِیُ لَهُمُ النَّ کَیدِی مَتِینُ و اور جن لوگوں نے ہماری آیتوں کو جھٹلایا ہم ان کو آہستہ آہستہ ایسا پکڑیں گے ان کو خبر بھی نہ ہوگی اور میں ان کو ڈھیل دوں گا۔ بیشک میری تدبیر بڑی مضبوط ہے۔

سَنَسْنَدُرِ حَجْهُمْ: عنقریب، یم ان کو آہستہ آہستہ پکڑیں گے ۔عنقریب، یم ان کو بتدریج لے جائیں گے ۔ اِسْتِدْرُ انجُ سے مضارع ۔

حَيْثُ: جاں۔جس جگہ۔

المُمْلِقُ: مين دُهيل دون كا - إمَّلاً . ك مضارع -

کینیدی: میری تدبیر - میرامکر - میری چالای -مَتِیْنٌ: مضبوط - قوی - محکم

تشرمیکے:
اللہ تعالیٰ نے ان آیتوں میں ان ازلی جہمنیوں کا حال بیان فرمایا ہے جو دنیا میں اس
کے معجزات کو جھٹلاتے ہیں اور فرمایا کہ یہ کوئی ضروری نہیں کہ جو لوگ دنیا میں ہماری آیتوں کو جھٹلاتے ہیں، ہم فور آ ان کا مواخذہ کریں اور نہ یہ کوئی معیار ہے کہ جس شخص پر دنیا میں مال،
رزق اور صحت وغیرہ کے اعتبار سے تنگی و سختی ہے تو وہ جہنی ہے اور عباب البیٰ میں گر فبار ہے اور عوضال ہے وہ اللہ کے نزدیک محبوب ہے۔ بلکہ جو لوگ ہماری آیتوں کو جھٹلاتے ہیں ہم ان
جو خوشحال ہے وہ اللہ کے نزدیک محبوب ہے۔ بلکہ جو لوگ ہماری آیتوں کو جھٹلاتے ہیں ہم ان
کے کفر و گناہ اور تکذیب کے باوجود ان پر رزق کے در وازے کھول دیتے ہیں اور ان کو ہر قسم کی
نعمتوں اور آسائش میں رکھتے ہیں ۔ یہاں تک کہ جب وہ عیش و عشرت میں مست اللہ کی سزا سے
نعمتوں اور آسائش میں رکھتے ہیں ۔ یہاں تک کہ جب وہ عیش اور منعم حقیقی کو بالکل بھول جاتے ہیں
تو ہم ان کو د فعنا ایسی نا گمانی بلامیں گر فبار کر دیتے ہیں جس کی ان کو خبر بھی نہیں ہوتی یا جب ان کو
موت آجاتی ہے تو ان کی ساری عیش و آسائش جاتی رہتی ہے اور وہ عذاب و ذات میں جا پڑتے ہیں
د حقائی ہے تو ان کی ساری عیش و آسائش جاتی رہتی ہے اور وہ عذاب و ذات میں جا پڑتے ہیں
د حقائی ان کا اس کا کہ ان کا ساری عیش و آسائش جاتی رہتی ہے اور وہ عذاب و ذات میں جا پڑتے ہیں
د حقائی ان کا کہ ان کا کا ساری عیش و آسائش جاتی رہتی ہے اور وہ عذاب و ذات میں جا پڑتے ہیں

د و سری جگه ار شاد ہے:

فَلَمَّا نَسُوْا مَا ُذُكِّرُ وَا بِهِ فَتَحُنَا عَلَيْهِمْ اَبُوَابَ كُلِّ شَنِيً حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا ٱلْوَتُوا اَحَذُنْهُمْ بَغْتَةً فَإِذَاهُمْ مُّ بَلِسُونَ ٥ فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلقَوْمِ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا٥

(الانعام آيات ٢٣ - ٢٥)

پھر جب وہ اس نصیحت کو بھول گئے جو ان کو کی گئی تھی، تو ہم نے ان پر ہمر چیز کے دروازے کھول دئے، یہاں تک کہ جب وہ ان چیزوں پر خوش ہو کر اترائے جو ان کو دی گئی تھیں، تو ہم نے ان کو اچانک پکڑلیا۔ پس اس وقت وہ مابویس ہو کررہ گئے۔ پچران ظالموں کی جڑی کٹ گئی۔

پس پہلے تو اللہ تعالیٰ گنہگاروں کو تھوڑا سا پکڑتا ہے۔ اگر اس وقت وہ گڑ گڑا کر تو بہ کر لیں تو بچ جاتے ہیں اور اگر وہ اللہ کی طرف رجوع نہ کریں تو بچران پر نعمتوں اور آسائشوں کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں۔ ٹمچراگر وہ نعمتوں کی شکر گزاری اور انعام و آخسان سے متآثر سے

ہونے کی بجائے خوب گناہوں میں غرق ہو جاتے ہیں تو د فعثا بے خبری میں ان کو پکر الیا جاتا ہے۔

## مکذبین کی گرائی کاسبب

١٨٢-١٨٢ - أَوَلَمْ يَتُفَكَّرُ وُالسَّمَّا بِصَاحِبِهِمْ مِّنْ جَنَّةٍ وَإِنْ هُوَ إِلَّا نُذِيْرً مُّبِيْنَ ٥ اَوَلَمْ يَنُظُرُ وَا فِي مَلكُوْتِ الشَّمُوْتِ وَالْاَرْضِ وَالْاَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَنْعً وَانْ عَسَى اَنْ يَكُوْنَ قَدِ اَقْتَرَ بَ اَجُلُهُمْ \* وَكُنَّ اللَّهُ مِنْ شَنْعً وَانْ عَسَى اَنْ يَكُوْنَ قَدِ اَقْتَر بَ اَجُلُهُمْ \* وَكُنَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ فَلاَ هَادِى لَهُ \* وَيَذَرُهُمْ فِي مُعْمَدُهُونَ ٥ مَنْ يَّضَلِلِ اللَّهُ فَلاَ هَادِى لَهُ \* وَيَذَرُهُمْ فِي مُعْمَهُونَ ٥ وَيَذَرُهُمْ فَي مُعْمَعُهُونَ ٥ وَيَذَرُونُ هُمْ فَي مُعْمَعُهُونَ ٥ وَيَذَرُهُمْ فَي مُعْمَعُهُونَ ٥ وَي مَنْ يَعْمَعُهُونَ ٥ وَيَذَرُهُمْ فَي مُعْمَعُونَ ٥ وَيَذَرُهُ هُمْ فَي مُعْمَعُهُونَ ٥ وَي فَي مُعْمَعُهُونَ ٥ وَيَعْمَعُونَ ٩ وَي فَي مُعْمَعُهُونَ ٥ وَيَدَرُونَ هُمْ فَي مُعْمَعُهُونَ ٥ وَيَكُونَ وَي مُعْمَعُهُونَ ٥ وَيُعْمَعُهُونَ ٩ وَي فَي مُعْمَعُهُونَ ٩ وَي فَي مُعْمَعُهُونَ ٩ وَي فَي مُعْمَعُهُونَ ٩ وَي فَي مُعْمَعُونَ ٩ وَي فَي مُعْمَعُهُونَ ٩ وَي فَي مُعْمَعُونَ ٩ وَي فَي مُعْمَعُونَ ٩ وَي فَي مُعْمَعُونَ ٩ وَي فَي مُعْمَعُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُعْمَعُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُعْمَعُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُعْمَعُونَ ٩ وَي مُعْمَعُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُعْمَعُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُونِ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُونِ وَالْمُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُونَ ٩ وَي مُعْمُونَ ٩ وَي مُونَ ٩

کیا وہ غور مہیں کرتے کہ ان کارفیق (پیغمبر) دیوانہ مہیں۔ وہ تو بس صاف صاف ڈرانے والے بیں اور کیا انہوں نے آسمانوں اور زمین کی سلطنت اور اللہ تعالیٰ کی پیدا کی ہوئی کسی چیز کی طرف نظر مہیں کی اور نہ اس طرف کہ شاید ان کی اجل قریب آبہنی ہو۔ بھر اس (قرآن) کے بعد وہ کس بات پر ایمان لائیں گے۔ جس کو اللہ گراہ کرے اس کو کوئی بدایت دینے والا نہیں اور اللہ

تعالیٰ ان کو ان کی گراہی میں سرگر داں ہی چھوڑے رکھتا ہے۔

جِنَّةٍ: جنون - سودا - دیوانگی - جُنُونُ کے اسم مصدر -مُلکُکُونِ : اختیار کامل - حقیقی حکومت - یہ اللہ تعالیٰ کی ملکیت کے لئے مخصوص ہے -اقْتَدُرُ کِ : وہ قریب ہوا - وہ نزدیک ہوا - اِتَّرِاکِ سے ماصنی -

حُدِيْثِ: بات خر

تعشر می کے:

ان آیتوں میں آخرت سے غفلت اور گراہی کا سبب بہآیا گیا ہے کہ یہ لوگ غور و فکر

سے کام مہمیں لیتے اس لئے کہمی تو ان کو نبوت و رسالت کے بارے میں شہبات لاحق ہوتے ہیں
اور کہمی وہ اللہ تعالیٰ کی الوہیت و ربو بیت کے بارے میں شکوک میں بسلاہوتے ہیں ۔ اگر یہ لوگ
آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات و معجزات میں غور و فکر کر لیتے تو آپ کی نبوت و رسالت
کے بارے میں ان کے تمام شکوک و شببات رفع ہوجاتے ۔ اسی طرح اگر آسمان و زمین کی خلقت میں غور کر کیلئے تو ان کو اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کے بارے میں کوئی شبہ نہ رہا۔

میں غور کر لیتے تو ان کو اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کے بارے میں کوئی شبہ نہ رہا۔

ان لوگوں نے اس پر غور مہمیں کیا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہمیشہ انہی لوگوں کے درمیان رہے ۔ یہ لوگ آپ کے حال سے بوری طرح واقف ہیں ۔ دنیاوی لذات سے کنارہ کشی اور ہمہ تن آخرت کی طرف متوجہ رہنا، دن رات لوگوں کو حکمت و دانائی کی باتیں بتانا اور ان کو وعظ و نصیحت کرنا اور آخرت کے عذاب سے خبردار کرنا، یہ سب کسی مجنون اور دیوانے سے سرزد مہمیں ہوسکتیں ۔ ان کی عقل و حکمت کے سامنے تو ساری دنیا کے عقلا، و حکما، حیران ہیں ۔ ان کے بارے میں جنون کا گمان کرنا خود جنون ہے ۔ حقیقت میں وہ تو اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں ۔ وہ تہمیں بارے میں جنون کا گمان کرنا خود جنون ہے ۔ حقیقت میں وہ تو اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں ۔ وہ تہمیں حق کی طرف بلاتے اور آخرت کے عذاب شدید سے خبردار کرتے ہیں ۔ اگر تم ضد و عناد کو چھوڑ دو تو تم تر یہ حقیقت کھل جائے گی کہ یہ اللہ کے بچر رسول ہیں ۔

کیا یہ لوگ چاند، سورج، ساروں، پہاڑوں اور دریاؤں میں غوروفکر مہیں کرتے اور
کیادوسری مخلوقات اور قسم قسم کی چیزوں کو مہیں دیکھتے ؟ یہ سب اللہ تعالیٰ ہی نے تو پیدا کی ہیں ۔

یہ سب خالق کے کمال قدرت کو ظاہر کرتی ہیں ۔ ان لوگوں نے اس بات کا بھی خیال مہیں کیا کہ
کہیں ان کی موت قریب نہ آگئ ہو ۔ یہ لوگ اس بات سے ڈر کر ہی تو بہ کر لینے کہ کہیں کفر ک
حالت میں نہ مرجائیں ۔ موت سے غفلت انسان کو تمام خرافات و جرائم میں جبالا کرتی ہے اور موت
کا استحضار سے انسان بہت می برائیوں سے نیج جاتا ہے ۔

یہ لوگ قرآن کے بعد اب کون سی کتاب پر ایمان لائیں گے، حالانکہ قرآن تو آخری کتاب ہے۔ اس کے بعد نہ کوئی کتاب نازل ہوگی اور نہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد قیامت تک کوئی اور نبی آئے گا، کیونکہ آپ خاتم النبیین ہیں اور آپ کی کتاب آخری کتاب ہے جس سے تمام سابقہ کتا ہیں منسوخ ہو گئیں۔

حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ جس کو توفیق ہے محروم کر دے تو اس کو کوئی راوِ راست پر نہیں لاسکتا ۔ ان معاندین و مکذبین کو ان کی ہٹ دھرمی اور ضد کے سبب اللہ تعالیٰ نے ہدایت سے محروم کر کے سرکشی کے لئے ڈھیل دے رکھی ہے اور یہ اس میں سرگر داں اور حیران مچرتے رہتے ہیں ۔ یہ لوگ راوِ راست پر نہیں آئیں گے ۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند هلوي ۱۷۰-۱۷۱ س

## احوال قيامت

١٨٠ يَسْنُلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ اَيَّانَ مُرُسْهَا ، قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِلْمُهَا عِنْدَرَبِي لَا يُجَلِيْهَا لِوَقْتِهَا إِلاَّهُو الْقَلْتُ فِي السَّمُوتِ عِنْدَرَبِي لَا يُجَلِيْهَا لِوَقْتِهَا إِلاَّ مُو اللَّمُونَ فَي السَّمُوتِ وَالْاَرْضِ ، لَا تَأْتِيكُمُ إِلاَّ بَغْتَة ، يَسْنَلُونَكَ كَاتَكَ حَفِيً وَالْاَرْضِ ، لَا تَأْتِيكُمُ إِلاَّ بَغْتَة ، يَسْنَلُونَكَ كَاتَكَ حَفِيًّ وَالْاَرْضِ ، لَا تَأْتُ النَّاسِ عَنْهَا عَنْدَ اللهِ وَلٰكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا نَعْلَمُهُنَ وَلَكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا نَعْلَمُهُنَ وَلَيْكُنَ النَّاسِ لَا نَعْلَمُهُنَ وَلَيْكُمُ اللهِ وَلٰكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا نَعْلَمُهُنَا وَالْكُنْ النَّاسِ لَا نَعْلَمُهُنَا وَاللّهِ وَلٰكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا نَعْلَمُهُنَا وَاللّهِ وَلٰكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُهُنَا وَ اللّهِ وَلٰكِنَّ اكْثُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُهُمْ اللّهِ وَلَيْكُنَّ اللّهِ وَلٰكِنَّ اكْثُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُهُمْ اللّهِ وَلٰكِنَّ اللّهِ وَلٰكِنَّ الْكُولُ اللّهُ وَلِي السَّامِ اللهُ اللّهِ وَلَيْكُونَ النَّاسِ الْعَلَامُ مِنْ اللّهُ اللّهُ وَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْكُونَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُ الللللللمُ الل

(اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) یہ لوگ آپ سے قیامت کے بارے میں سوال کرتے ہیں کہ اس کے قائم ہونے کا وقت کب ہے۔ آپ کہہ دیجئے کہ اس کی خبر تو میرے رب ہی کے پاس ہے۔ اس کے سواکوئی بھی اس کے وقت کو ظاہر نہیں کرسکتا۔ وہ آسمانوں اور زمین میں بڑا بھاری حادثہ ہوگا۔ وہ تم پر اچانک بی آئے گی۔ وہ آپ سے اس طرح سوال کرتے ہیں جسے گویا آپ اس سے بخوبی واقف ہیں۔ آپ کہہ دیجئے کہ بس اس کاعلم تو اللہ تعالیٰ ہی کو ہے لیکن اکثر لوگ جانتے نہیں۔

مر سما: اس کا مرنا-اس کار کنا-ارسان کے مصدر میں-

يْجَلِيْهُا: وهاس كوظاهر كرے كا-وه اس كوروشن كرے كا-تَجَلِيَّة كے مضارع-

حَفِيٌّ: بحث كرنے والا \_ خوب واقف ہونے والا \_ تحقیق كرنے والا \_ حَفَاوُة كے

صفت مشبہ -

فشمان نزول بعض كے نزديك يہ آيت قريش كے بارے ميں نازل ہوئى اور بعض كہتے ہيں كہ يہودكى ايك جماعت كے بارے ميں نازل ہوئى ۔ مگر پہلى بات زيادہ صحيح معلوم ہوتى ہے، هيں كہ يہودكى ايك جماعت كے بارے ميں نازل ہوئى ۔ مگر پہلى بات زيادہ صحيح معلوم ہوتى ہے، كيونكہ يہ آيت مكى ہودكے كسى گروہ نے مكه آكر آپ سے قيامت كے بارے ميں سوال كياہو، واللہ اعلم ۔

ابن جریرؓ نے حضرت قبادہؓ وغیرہ کی روایت سے لکھا ہے کہ قریش نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ آپ ہمارے قرابت دار ہیں، اس لئے آپ ہمیں اشارے کے طور ر بتادیجئے کہ قیامت کب آئے گی۔

ابن جریرؒ نے حضرت ابن عباسؒ کاقول نقل کیا ہے کہ ہمل بن ابی قشیراور سمول بن زید نے رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) سے عرض کیا کہ اگر آپ نبی ہیں، جیسا کہ آپ کا دعویٰ ہے، تو یہ بنائیے کہ قیامت کب آئے گی۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی۔

(مظہری ۲۹۵/ ۳،۱ بن کشرا۲/۲)

تعشری کے:

اس آیت میں قیامت کا حال بیان کیا گیا ہے۔ مشرکین مکہ نے متسحز کے طور پر آپ کا سے سوال کیا تھا کہ آپ قیامت کے آنے کی باتیں کرتے اور ہمیں اے ڈراتے ہیں۔ اگر آپ کا خیال صحیح ہے تو آپ ہمیں وہ سال، تاریخ اور وقت بتائے جب قیامت آئے گی، تاکہ وقت آنے پر ہماس کے لئے تیاری کر لیں۔ چنا پنہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو مخاطب کر کے فرما یا کہ آپ ان کو بتا دیجئے کہ قیامت کے آنے کا صحیح وقت تو اللہ تعالیٰ ہی کو معلوم ہے۔ اس کا علم نہ تو اس سے جہلے کسی کو دیا گیا ہے نہ اب کسی کو معلوم ہے اور نہ آئندہ کوئی اس کے بارے میں جان سکے گا۔ پس اس کا جو وقت مقرر ہے، اللہ تعالیٰ کے حکم سے وہ اس پر ظاہر ہو جائے گی، اس لئے آدمی کو ہم وقت اس کے لئے تیار رہنا چاہیئے۔ قیامت کا حادثہ آسمانوں اور زمین پر بہت گراں گزرے گا کیونکہ وہ ہے خبری میں اچانک آئے گی۔

صحیحین میں حضرت ابوہری ہے۔ روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ دوشخص (خرید نے اور بیچنے والا) اپنے درمیان میں کپڑا پھیلائے ہوئے ہوں گے اور خرید نے بیچنے نہ پائیں گے کہ قیامت آجائے گی۔ کوئی آدمی اپناحوض درست کررہاہو گااور اس کا پانی پلانے نہ پائے گاکہ قیامت قائم ہوجائے گی۔ کوئی آدمی او نٹنی کادودھ دوہ کر لوٹ رہاہو گااور بینے نہ پائے گاکہ قیامت آجائے گی۔ کوئی شخص لقمہ اٹھاکر منہ میں لے جانا چاہتا ہو گااور کھانے نہ پائے گاکہ قیامت قائم ہوجائے گی۔ (مظہری ۳۹۵ / ۳)

قیامت کے وقت کو ظاہر نہ کرنے میں حکمت یہ ہے کہ لوگ اس کے ہولناک واقعات کا تصور کر کے برائیوں سے بچتے رہیں۔ کیونکہ جب آدمی یہ تصور کرے گا کہ قیامت کے روز وہ اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش ہوگا، اس وقت اس کے تمام چھوٹے بڑے اور اچھے برے اعمال پیش کئے جائیں گے ، جس کے نتیجہ میں یا تو جنت اور اس کی لاز وال نعمتیں ملیں گی یا دوزخ کا شد یہ عذاب سلے گا، تو وہ گناہوں اور برائیوں کو چھوڑ کر اعمال صالحہ کی بجا آوری کی طرف متوجہ رہے گا۔

آیت کے آخر میں اللہ تعالیٰ نے آپ کو مخاطب کر کے فرمایا کہ وہ آپ کو اپنی قرابت اور رشتہ داری کاواسطہ دے کر آپ ہے اس طرح بوچھے ہیں جیبے آپ نے اللہ تعالیٰ ہے تحقیق کر کے اس کا صحیح وقت اور تاریخ معلوم کرلی ہو، مگر آپ کسی وجہ سے ان کو بنا نہیں رہے ۔ پس آپ ان کو بنا دیجئے کہ بلاشبہ قیامت کی صحیح تاریخ اور وقت اللہ تعالیٰ کے سوانہ کوئی نبی جانبا ہے اور نہ فرشتہ ۔ لیکن بہت سے لوگ اس حقیقت سے بے خبر ہیں اور وہ یہ مجھتے ہیں کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو قیامت کا بوراعلم نہیں تو یہ گویا آپ کے نبی نہ ہونے کی علامت ہے۔

### بشيرو نذير

٨٨ - قُلُ لَّا أَمْلِكُ لِنَفُسِى نَفُعًا وَّلاَضَرُّ الِلَّ مَاشَاءَاللَّهُ ﴿ وَلَوُكُنْتُ اللَّهُ ﴿ وَلَوُكُنْتُ اللَّهُ ﴿ وَلَوْكُنْتُ اللَّهُ وَمُا مَسَّنِى السَّوْءُ وَمَا مَسَنِي السَّوْءُ وَمَا مَسَنِي السَّوْءُ وَمَا مَسَنِي السَّوْءُ وَمَا مَسْنِي السَّوْءُ وَمُ اللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالُولُهُ اللَّهُ وَمُنْ الْعُدُولُ وَالْعُلُولُ اللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الللللِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

آپ کہد دیجئے کہ میں اپنے لئے بھی نفع و نقصان کامالک مہیں، مگر اتنا ہی جتنا کہ اللہ چاہ اور اگر میں غیب کی بات جانتا تو بہت سے فوائد حاصل کرلیتا اور مجھے کوئی نقصان نہ پہنچا۔ میں تو بس ایمان لانے والی قوم کو خبردار کرنے والا اور خوشخری سنانے والا ہوں۔

ربط: گزشته آیتوں میں ان لوگوں کی مثال بیان کی گئی تھی جو حق کو قبول کر لینے کے بعد محض دنیاوی حرص و طمع کی بنا پر احکام خداو ندی ہے انخراف کرتے ہیں اور شیطان کے اشاروں پر چلتے ہیں ۔ پھر مومنوں کو ذکر البیٰ کی ترغیب دی گئی ۔ اس کے بعد گراہوں اور آخرت سے غافل لوگوں کی خفلت و گراہی کا سبب بتایا گیا کہ یہ لوگ غور و فکر سے کام نہیں لیتے ، اس لئے کبھی تو ان کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت و رسالت کے بارے میں شکوک و شبہات پیدا ہوتے ہیں اور کبھی یہ اللہ علیہ وسلم کی نبوت و ربوبیت میں شک کرنے لگتے ہیں ۔ اگر یہ لوگ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات اور معجزوں میں غور کر لیتے تو ان کو آپ کی نبوت و رسالت میں شک و شبہ نہ ہوتا ۔ اس طرح اگریہ آسمان و زمین کی خلقت میں غور کر لیتے تو اللہ تعالیٰ کی الوبیت اور ربوبیت میں کوئی شبہ نہ ہوتا ۔ اس طرح اگریہ آسمان و زمین کی خلقت میں غور کر لیتے تو اللہ تعالیٰ کی الوبیت اور ربوبیت میں کوئی شبہ نہ ہوتا ۔ پھریہ بتایا گیا کہ جس طرح کسی شخص کو اپنی موت کاعلم نہیں اس طرح تمام میں کوئی شبہ نہ ہوتا ۔ پھریہ بتایا گیا کہ جس طرح کسی شخص کو اپنی موت کاعلم نہیں اس طرح تمام میں کالوبیت اس کی طرح تمام

کائنات کی موت یعنی قیامت کا بھی اللہ کے سواکسی کو علم مہیں ۔ اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ کوئی بندہ خواہ کتنا ہی بڑاہو، وہ نہ تو اختیار کامل ر کھتا ہے اور نہ علم محیط ۔

آفٹری : آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم جو علوم اولین و آخرین کے حامل اور زمین کے خزانوں کی گنجیوں کے امین بنائے گئے تھے، اللہ تعالیٰ نے ان کو مخاطب کرکے فرما یا کہ آپ یہ اعلان کر دیجئے کہ میں دو سروں کے لئے تو کیا خود اپنے لئے بھی کوئی نفع حاصل کرنے اور نقصان سے بچنے کی قدرت نہیں رکھنا، سوائے اس کے کہ جس قدر اللہ چاہے ۔ اگر میں غیب کا حال جانیا تو اپنے لئے بہت می وہ بھلائیاں اور منافع حاصل کر لینا جو علم غیب نہ ہونے کی وجہ سے فوت ہو جاتی ہیں ۔ اگر میں خوب کے وہ سے فوت ہو جاتی ہیں ۔ اگر میں خوب کے وہلے سے ان حالات و داقعات کا علم ہو جایا کرتا، جن سے مجھے سابعۃ پڑتا رہنا ہے، تو مجھے کہی پریشانی نہ اٹھانی پڑتی اور میں ہر طرح کے رنج و تکلیف اور نقصان سے اپنے آپ کو بچالیا کرتا اور نہیں کبھی لڑائیوں میں مغلوب ہوتا ۔

پس نہ تو میں دیوانہ ہوں، نہ غیب کاجاننے والااور نہ میرے اختیار میں کسی قسم کانفع و نقصان ہے ۔ میں تو محض اللہ تعالیٰ کے عذاب سے خبردار کرنے والااور مومنوں کو بشارت دینے والاہوں ۔

#### عقبيره ء توحيد

صالح (بچه) عطا کیا تو ہم تیری شکر گزاری کریں گے۔ پھر جب اللہ نے ان کو صحیح سالم بچہ عطا فرما دیا تو وہ اللہ کی دی ہوئی چیز میں اللہ کو شریک بنانے گئے۔ سو اللہ تعالیٰ ان کے شریک بنانے سے ہرتر ہے۔

تشری : اللہ تعالیٰ نے ان آیتوں میں عقیدہ ، تو حید کو بیان فرمایا ہے جو اسلام کاسب ہے اہم اور بنیادی عقیدہ ہے ۔ چنا پنے ارشاد فرمایا کہ دنیا جہاں کے لوگ حضرت آدم علیہ السلام کی نسل سے پیدا کئے گئے ہیں اور حضرت آدم ہی ہے ان کی بیوی حضرت حوا کو پیدا کیا گیا ۔ بھران کی نسل کو اتنا بڑھایا کہ لوگ خاندان اور قبیلے بن گئے اور انہی میں سے ان کے جوڑے بنا دیئے ، تاکہ لوگ ایک دو سرے سے محبت کریں اور باہم سکون حاصل کریں ۔

پھر جب ان میں ہے مرد نے عورت ہے مقاربت کی تو اس عورت نے ہلکا سا بو بھے محسوس کیااور وہ تکلیف کے بغیراس کے ساتھ چلتی پھرتی رہی ۔ پھر جب عورت بھاری ہوجاتی ہے اور دونوں کو حمل کا یقین ہوجاتا ہے تو ان کو طرح طرح کے خیالات آنے لگتے ہیں اور وہ دونوں اللہ تعالیٰ ہے دعا کرنے لگتے ہیں کہ اگر اللہ تعالیٰ نے ان کو صحیح سالم بچہ عطافر ما دیا تو وہ اللہ تعالیٰ کی اللہ تعالیٰ کی خوب شکر گزاری کریں گے ۔ عام طور پر کسی نعمت کے حصول کے جبلے لوگ اس قسم کی دعائیں خوب شکر گزاری کریں گے ۔ عام طور پر کسی نعمت کے حصول کے جبلے لوگ اس قسم کی دعائیں کرتے ہیں اور اللہ ہے جہد و میشاقی باند صحیمیں ، مگر جب مطلوبہ نعمت حاصل ہوجاتی ہے تو سب کچھ فراموش کر دیا جاتا ہے ۔ دوسری آیت میں یہی بتایا گیا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے ان کو صحیح سالم بچہ عطافرما دیا تو خوشی میں آکر اللہ کے ساتھ اس کام میں اور وں کو بھی شامل کرنے گے اور کہنے گے کہ عمل فرما دیا تو خوشی میں آگر اللہ کے ساتھ اس کام میں اور وں کو بھی شامل کرنے گے اور کہنے گے کہ یہ ستاروں کی تاثیر سے پیدا ہوا ہے ، کوئی کہنے لگا کہ یہ تو ہمار سے بتوں نے ہمیں عطاکیا ہے وغیرہ وغیرہ ۔ پس اللہ تعالیٰ ان کے شرک سے بلند و بالا ہے ۔

### شرك كاإبطال

ااد ۱۹۳ اَيُشْرِكُونَ مَالَا يَخُلُقُ شَيْنًا وَّهُمْ يُخُلَقُونَ ٥ وَلاَ يَسْتَطِيْعُونَ لَهُمْ نَصْراً وَلاَ انْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ ٥ وَانَ يَسْتَطِيْعُونَ لَهُمْ نَصْراً وَلاَ انْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ ٥ وَانَ تَدْعُونُهُمْ إلى الْهُدَى لاَيُتَبَعُوكُمْ لَا سَوَاءً عَلَيْكُمْ وَانْ الْهُدَى لاَيُتَبَعُوكُمْ لَا سَوَاءً عَلَيْكُمْ الْمُدَى الْمُدَامِ الْمُدَى الْمُدَى الْمُدَى الْمُدَى الْمُدَى الْمُدَامِ الْمُدَى الْمُدَى الْمُدَى الْمُدَامِ الْمُدَامُ الْمُدَامِ الْمُدُونَ الْمُدَامِ الْمُدَامُ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامُ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُعُمُ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدُمُ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْمُدَامِ الْم

کیاوہ ان کو شریک ٹھہراتے ہیں جو کچھ بھی پیدا نہیں کر سکتے بلکہ وہ خود پیدا کئے گئے ہیں اور نہ خود اپنی ہی کچھ مدد گئے ہیں اور نہ خود اپنی ہی کچھ مدد کر سکتے ہیں اور نہ خود اپنی ہی کچھ مدد کر سکتے ہیں اور اگر تم ان کو راہِ راست کی طرف بلاؤ تو وہ متہارے کہنے پر نہ چلیں گے۔ تبہارے کہنے بر نہ چلیں گے۔ تبہارے لئے برابر ہے خواہ تم ان کو بلاؤ یا خاموش رہو۔

تعشری جو لوگ اللہ کو چھوڑ کر بتوں کو بوچتے ہیں، ان کی تنبیہ کے لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ یہ بت بھی اللہ تعالیٰ ہی کی مخلوق ہیں ۔ ان کو دو سری مخلوقات پر کسی بات کی بھی قدرت حاصل منہیں ۔ نہ یہ کسی کو نقصان پہنچا سکتے ہیں اور نہ نفع ۔ نہ ان میں دیکھنے کی طاقت ہے اور نہ سننے کی ۔ اس لئے نہ وہ اپنے بوچنے والوں کی مدد کر سکتے ہیں اور نہ کسی معاملہ میں ان کی رہنمائی کر سکتے ہیں ۔ یہی منہیں بلکہ یہ بت تو عام جمادات ہیں، اس لئے حرکت بھی منہیں کر سکتے ۔ ان کو بوچنے والے ان یہی منہیں بلکہ یہ بت تو عام جمادات ہیں، اس لئے حرکت بھی منہیں کر سکتے ۔ ان کو بوچنے والے ان سے کہیں زیادہ افضل ہیں کہ وہ سن بھی سکتے ہیں اور دکھ بھی سکتے ہیں، وہ چل پھر بھی سکتے ہیں ۔ اور دو سروں کی بات کا جواب بھی دے سکتے ہیں ۔

دوسری جگه ارشاد ہے:

إِنَّ الَّذِيْنَ تَدَعُونَ مِنُ دُونِ اللهِ لَنْ يَخُلُقُوا ذُبَابًا وَّلَهِ اللهِ لَنْ يَخُلُقُوا ذُبَابًا وَّلَهِ الْحَبَّمُ عُولَهُ الْجُتَمَعُ وَلَهُ مَ الْخُبَابُ شَيْئًا لَا يَسُتُنْقِذُ وَلا مِنْهُ الْجُتَمَعُ وَلَهُ مِنْهُ الْجُتَمَعُ وَلَا مِنْهُ الشَّالِبُ وَالْمُطْلُوبُ وَ مَاقَدَرُ وَاالله حَقَّ قَدْرِ لا مَ ضَعْفُ الطَّالِبُ وَالْمُطْلُوبُ وَ مَاقَدَرُ وَاالله حَقَّ قَدْرِ لا مَ إِنَّ الله كَنْ وَالْمُطْلُوبُ وَ مَاقَدَرُ وَاالله كَتَّ قَدْرِ لا مَ إِنَّ الله كَتَو الله كَتَ عَزِيرً (الْحُآيَات ٢٠٠٣)

بلاشبہ یہ لوگ اللہ کو چھوڑ کر جن کو بوچتے ہیں وہ تو ایک مکھی تک ہمیں بنا سکتے، خواہ سب کے سب مل کری کیوں نہ کوشش کریں ۔ یہی ہمیں بلکہ اگر مکھی ان کے کھانے کی کوئی چیز لے اڑے تو یہ اس سے واپس تک ہمیں لے سکتے ۔ طالب اور مطلوب دونوں کس قدر ضعیف اور بے قدرت ہیں ۔ انہوں نے خداکی قدر ہمیں پہچانی ۔ بلاشبہ اللہ تعالیٰ بڑا توی اور غالب ہے ۔

اس طرح حضرت ابراميم عليه السلام في فرما ياتها:

اَنَعُبُدُونَ مَاتَنُحِتُونَ ٥ كياتم اس كى عبادت كرتے ہوجس كوتم خود گھڑتے ہو (الصفت آيت - ٩٥)

مچر فرمایا کہ وہ بت اپنی عبادت کرنے والوں کی ذرا بھی مدد مبسیں کرسکتے حتیٰ کہ اگر کوئی

ان کے ساتھ جُرا بر تاؤکرے تو وہ خود اپنابچاؤ بھی مہنیں کرسکتے۔ مثلاً اگر کوئی ان کو توڑنے لگے تو وہ اپنے آپ کو بھی توڑنے ہے کھوظ مہنیں رکھ سکتے۔ اگر تم ان کو کوئی بات بتانے کے لئے پکارو تو وہ متہاری پکار بھی مہنیں سن سکتے۔ متہاراان کو پکار نااور خاموش رہناسب برابر ہے۔ پس الیے عاجزجو پکار بھی نہ سن سکیں وہ کسے معبود ہو سکتے ہیں۔ (ابن کثیر۲۷۱))

### شرك كامزيدابطال

١٩٥، ١٩٢ إِنَّ ٱلَّذِيْنَ تَدُعُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ عِبَادُ اَمْتَالُكُمْ فَادَعُومُمْ فَلْيَسْتَجِيْبُولَكُمْ اِنْ كُنْتُمْ طَدِقِيْنَ ٥ الكُمْ اَرْجُلَّ يَّمُشُونَ بِهَا اَمْ لَكُمْ اَيْدِيَّبُطِشُونَ بِهَا اَمْ لَكُمْ اَعْدُنَ اللهُ اَعْدُنَ اللهُ اَعْدُنَ اللهُ ا

بیشک جن لوگوں کو تم اللہ کے سوالکارتے ہووہ بھی بہارے جسے بندے ہیں سوتم ان کو پکار کرد مکیمو، اگر تم سچے ہوتو ان کو بہباری بات کا جواب دینا چاہیئے کیا ان کے پاؤں ہیں جن سے وہ چلتے ہیں ؟ کیا ان کے ہاتھ ہیں جن سے وہ پکڑتے ہیں ؟ کیا ان کے کان ہیں جن سے وہ د مکیمتے ہیں ؟ کیا ان کے کان ہیں جن سے وہ د مکیمتے ہیں ؟ کیا ان کے کان ہیں جن میں وہ سنتے ہیں ؟ آپ کہد دیجئے کہ تم اپنے سب معبودوں کو بلالو پھر سب مل کر میرے بارے میں جو تد ہر کرنا چاہو کر لو اور مجھے ذرا مہلت نہ دو۔ بیشک میرا مدد گار تو اللہ ہے جس نے یہ کتاب نازل کی اور وہی نیک بندوں کی مدد کرتا مدد گار تو اللہ ہے جس نے یہ کتاب نازل کی اور وہی نیک بندوں کی مدد کرتا

تنظرت : یہ بت مخلوق ہونے کے باوجود ان کمالات سے محروم ہیں جن سے کسی مخلوق پر امتیاز حاصل ہوسکتا ہے، گوان کے ظاہری ہاتھ پاؤں وغیرہ سب کچھ تم بناتے ہو، لیکن ان اعضاء میں وہ قوت نہیں جس سے ان کو اعضاء کہا جاسکے، کیونکہ نہ تو وہ تہارے پکارنے سے اپنے مصنوعی پاؤں سے چل کر آسکتے ہیں اور نہ وہ اپنے ہاتھوں سے کوئی چیز پکڑسکتے ہیں، نہ آنکھوں سے دیکھ سکتے پاؤں سے چل کر آسکتے ہیں اور نہ وہ اپنے ہاتھوں سے کوئی چیز پکڑسکتے ہیں، نہ آنکھوں سے دیکھ سکتے

ہیں ۔ تم ان کو پکارتے پکارتے تھک جاؤگے مگر وہ تہاری پکار کا کبھی جواب نہ دے سکیں گے، کیونکہ تہارا ان کو پکار نا یا خاموش رہناان کے لئے سب برا برہے ۔ ان میں سننے، تمجھنے اور جواب دینے کی قوت ہی نہیں ۔ پھرتم الیسی عاجزو ہے بس مخلوق کو کیوں معبود بناتے ہو ۔

پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کرے فرمایا کہ آپ ان مشرکوں سے کہہ دیجئے وہ کہ تم لینے تمام باطل معبودوں کو جن کو تم اللہ کاشریک قرار دیتے ہو، میری ضرر رسانی کے لئے بلا لو اور جس قدر تدبیریں تم سے ہو سکیں وہ سب کر لو اور مجھے ذراسی مہلت بھی نہ دو۔ مجھے تہمارے معبودوں کی ذرا بھی پرواہ نہمیں کیونکہ میراحامی و مددگار اور حفاظت کرنے والاتو اللہ ہی ہمارے معبودوں کی در کرتا ہے۔ ہم جس نے مجھ پریہ کتاب نازل فرمائی۔ وہی دنیا و آخرت میں لینے نیک بندوں کی مدد کرتا ہے۔ اس لئے مجھے نہ تو تمہماری طرف سے کوئی خوف ہے اور نہ تمہمارے معبودوں کی طرف سے۔

### مشركبين كاحال

آتشری : تم اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر جن کی عبادت کرتے ہو وہ تمہاری مدد تو کیا کریں گے۔ وہ تو اپنی مدد بھی مہیں کرسکتے ۔ اگر کوئی ان کو تو ڑنے کاارادہ کرے تو وہ اپنی حفاظت بھی مہیں کرسکتے اگر تم ان کو کچھ بہتانے کے لئے پکارو تو وہ تمہاری پکار بھی مہیں سن سکتے، کیونکہ ان کے کان ہی مہیں ۔ ان باطل معبودوں کی مورتیوں کو د مکھنے والے اگرچہ یہ محسوس کرتے ہیں کہ وہ ان کی طرف د مکھ رہی ہیں مگر حقیقت میں وہ کچھ بھی مہیں د مکھتیں ۔

یبی حال مشرکوں کا ہے کہ جو آپ کی دعوت اسلام کو نہ دل سے سنتے ہیں اور نہ مجھتے ہیں بظاہروہ اپنی آنکھوں سے آپ کی طرف د مکھتے ہوئے نظر آتے ہیں مگروہ دل سے ایسا نہیں کرتے ۔

## اخلاقِ قرآنی

٢٠٠،١٩٩ - خُذِالُعُفُو وَأَمُرُ بِالْعُرُفِ وَاعْرِضَ عَنِ الْجُهِلِيْنَ ٥ وَاعْرِضَ عَنِ الْجُهِلِيْنَ ٥ وَاعْرِضَ عَنِ الْجُهِلِيْنَ ٥ وَاعْرَضَ عَنِ الْجُهِلِيْنَ ٥ وَاعْرَضَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلِيْنَ مَا الشَّيْطُنِ نَرْغُ فَاسْتَعِدُ بِاللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ سَمِيعً عَلِيْمٌ ٥ عَلِيْمٌ ٥

(اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) آپ ان سے در گزر کرتے رہنے اور ان کو اچھی باتوں کا حکم دینے رہنے اور جاہلوں سے کنارہ کش رہنے اور اگر آپ کو شیطان کی طرف سے کوئی وسوسہ آنے گئے تو اللہ تعالیٰ سے پناہ مانگیے۔

بِالْعُرْفِ: نيكي كا-اچھائى كا- بھلائى كا-

أَعْرِضْ: تومنه عرك - توكناره كرلے - إعراض عامر-

يَنْزُ عَنْكَ : وه بحم كو فتنه مين وال دے كا - وه بحم كو شبه مين وال دے كا - مَزُعُ ہے

مضارع-

تفشر من الله تعالیٰ نے آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرما یا کہ اگریہ مشرکین واضح دلائل کے بعد بھی آپ سے اپنے معبود وں کے بارے میں مجادلہ کریں تو ان معاندین پر خصہ کرنے کی بچائے ان سے در گزر فرملینے اور ان کو نیک کام کاحکم دیجئے ۔ شاید وہ نصیحت قبول کر لیں اگریہ لوگ بہالت سے پیش آئیں تو آپ ان پر خصہ کرنے کی بچائے ان سے کنارہ کشی اختیار کر لیں اگر کہی وقت ان کی بہالت پر شیطان کی طرف سے کوئی و سوسہ آپ کو خصہ پر آمادہ کر دے تو آپ اس سے بچنے کے لئے الله کی پناہ مانگیئے ۔ بلاشبہ الله تعالیٰ زبان کی بات کو سننے والا اور دل کی بات کو جانئے والا ہے ۔ وہ خود آپ کو بدلہ دے گا، آپ کو انتقام لینے کی ضرورت نہیں ۔

حضرت ابی بن کعبؓ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص (جنت کے اندر) لینے مکان کا بلند ہو نااور در جات کااونچاہو ناپسند کر تاہو تو اس کو چلہئے کہ جو شخص اس کی حق تلفی کرے،اس ہے در گزر کرے اور جو اس سے قرابت منقطع کرے، وہ اس سے قرابت جوڑے رکھے۔

بخاری شریف میں حضرت ابن عمرِّ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ برابر دینے والا واصل (قرابت) مہیں ۔ قرابت جو ڑنے والا وہ ہے کہ اگر اس سے رشتہ داری تو ژدی جائے تو وہ اس کو جو ڑے رکھے ۔ (مظہری)

### متقيوں کی صفت

٢٠٢،٢٠١ ـ إِنَّ الَّذِينَ التَّقَوَا إِذَا مَسَّهُمُ ظُنَنِفٌ مِّنَ الشَّيْطِنِ تَذَكَّرُوُا فَإِذَا هُمُ مُنْبُصِرُ وَنَ ٥ وَالِحُوانَهُمْ يَمُدُّوْنَهُمْ فِي أَلْفَيِّ ثُمَّ لاَيُقُصِرُ وُنَ٥

بیشک جب پربمیز گاروں کو کوئی شیطانی و سوسہ چھوتا ہے تو وہ فور آمسنبہ ہو جاتے ہیں۔ پھر وہ اس وقت (راہِ راست) دیکھنے لگتے ہیں اور جو ان (شیطانوں) کے بھائی ہیں وہ ان کو گراہی میں کھینچتے چلے جاتے ہیں۔ پھروہ کمی نہیں کرتے۔

مُسَّهُمْ : اس نے ان کو مس کیا۔ اس نے ان کو چھوا۔ وہ ان کو پہنچا۔ مُسُّ ہے ماضی۔ طُنْدِفُ : وسوسہ ، پھر جانے والا۔ چکر لگانے والا۔ طُوْفُ وطُوافُ ہے اسم فاعل۔ لَّغُونٌ : گرابی۔ عذاب ۔ ناکامی ۔ مصدر ہے۔

يُمُدُّ وْنَهُمْ : وه ان كو برُحات بين - وه ان كو كفينجة بين - مَدَّ ع مضارع -

تعشری کے: ہولوگ پرہمیزگاری اختیار کرتے ہیں اور ممنوعات سے بچنے رہتے ہیں اگران کو کوئی شیطانی و سوسہ آجائے تو وہ فور آچو نک جاتے ہیں، ذکر الهیٰ میں لگ جاتے ہیں، اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کر کے پناہ مانگنے لگتے ہیں، اللہ کے اوامر و نہی اور تواب و عذاب کو یاد کرتے ہیں اور مجھ جاتے ہیں کہ یہ شیطانی خیال ہے۔ اس طرح شیطانی و سوسہ کی کدورت ان کے دل سے دور ہو جاتی ہے اور وہ صحیح راستہ پر آجاتے ہیں۔

جو لوگ فاسق و بد کار ہیں، ان کو شیطان گراہی پر آمادہ کر تار ہمآ ہے اور برائی اختیار کرنے میں ان کی مدد کر تا ہے اور وہ گناہ کے کاموں میں ان کے لئے آسانی پیدا کر تا ہے ۔ بچران کی غفلت و معصیت برا ہر بڑھتی رہتی ہے اور ان کی آنکھیں نہیں کھلتیں ۔

## مشركين كى كج بحثى

٢٠٣- وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِمْ بِأَيَةٍ قَالُوا لَوْلَا اجْتَبَيْتَهَا ، قُلُ إِنَّمَا ٱتَّبِعُ

مَايُوَ حٰى اِلَى مِنْ رَّ بِيِّ لَهٰذَابَصَائِرُ مِنْ رَّ بِكُمْ وَهُدَّى وَّرَحَمَةُ لِتَقُومِ يُوْمِنُونَ ٥

(اے رسول صلی اللہ علیہ وسلم) جب آپ ان کے پاس کوئی آیت نہیں لاتے تو وہ کہتے ہیں کہ کیوں نہ اپنی طرف سے گھڑ لائے (چھانٹ لائے) ۔ آپ کہد دیجئے کہ میں تو اس کی اتباع کر تاہوں جو میرے رب کی طرف سے جھ پر وحی کی جاتی ہے ۔ یہ (قرآن) تہمارے رب کی طرف سے بصیرت کی باتیں ہیں اور ایمان رکھنے والوں کے لئے ہدایت ورحمت ہے۔

فشان نزول: بعض مشر کین شرارت اور کی بحثی کی بنا پر آنحضرت صلی الله علیه وسلم سے خاص متعجزے طلب کرتے تھے۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی۔

(معارف القرآن از مولانا محمد ادريس كاند هلوي ۱۸/۳)

تشریکے: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کرے فرمایا کہ جب آپ ان مشر کین کی خواہش اور مطالبے کے مطابق کوئی معجزہ اور نشانی ان کے سامنے ظاہر نہیں کرتے تو بھریہ لوگ کہتے ہیں کہ آپ اس معجزہ کو اپنی طرف سے کیوں نہیں بنالیتے۔ جس طرح آپ طرح طرح کے معجزے دکھاتے ہیں اس طرح آپ ہماری فرمائش پر بھی ایک معجزہ دکھا دیجئے۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ آپ ان ہے کہہ دیجئے کہ معجزے دکھانامیرا کام بہیں، نہ میں خود آیات بناتا ہوں اور نہ اپنی طرف سے اللہ تعالیٰ سے معجزہ طلب کرتا ہوں۔ میں تو صرف اس چیز کی پیروی کرتا ہوں جو میرے رب کی طرف سے جھے پر وحی کی جاتی ہے۔ آیات کا اتار نا اور معجزات کا ظاہر کرنا اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے۔ وہ جب چاہتا ہے انہیں اتار تا اور ظاہر کرتا ہے اور جب چاہتا ہے تو نہیں ظاہر کرتا ۔ اللہ یہ یہ قرآن جو مجھ پر نازل ہوا ہے یہ میراسب سے بڑا معجزہ ہے۔ جب تم اس کو نہیں ماننے تو اور کس چیز کو مانو گے۔ یہ قرآن تہمارے پر ور دگار کی طرف سے روشن دلیل ہے، جس سے اللہ تعالیٰ تک پہنے کاراستہ دکھائی دیتا ہے اور اہلِ ایمان کے لئے یہ ہدایت و رحمت کا ذریعہ ہے۔ بدایت و رجمت وعنایت اس کی اتباع سے حاصل ہوتی ہے۔

### تلاوت ِقرآن کے آداب

۲۰۳- وَإِذَا قُرِئُ الْقُرُ أَنُ فَاسْتَمِعُوالَهُ وَانْصِتُوالَعَلَّكُمُ تُرُ حَمُونَ ٥ اور جَبُ قُرْان پڑھاجائے تواس کو کان لگاکر سنواور خاموش رہو تاکہ تم پررحم کیاجائے۔

**ربط**: گزشتہ آیتوں میں تو حیدِ خداو ندی کامفصل بیان تھا، جس میں اللہ تعالیٰ کی صفاتِ کاملہ اور باطل معبود وں کے نقائص کو بیان کیا گیا جو ان کے معبود نہ ہونے کی دلیل ہیں۔ اس آیت میں تلاوت قران کریم کے آداب کا بیان ہے اور اگلی دو آیتوں میں ذکر البیٰ کے آداب بیان کئے گئے۔ میں

فشان نزول: حضرت ابن مسعودٌ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نماز میں مشغول تھے۔ میں نے جاکر سلام کیا۔ آپ نے جواب نہ دیا۔ اس سے پہلے لوگ نماز میں کلام کر ایا کرتے تھے اور اپنے کام کے لئے کہہ دیا کرتے تھے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز سے فارغ ہو کر (میرے) سلام کا جواب دیا اور فرمایا اللہ جو چاہتا ہے کرتا ہے اور آیت و اِذا قُرِ عَی اللّٰهُ الله کا نواب دیا اور فرمایا اللہ جو چاہتا ہے کرتا ہے اور آیت و اِذا قُرِ عَی اللّٰهُ الله کا نواب دیا اور فرمایا اللہ جو جاہتا ہے کرتا ہے اور آیت و اِذا قُرِ عَی اللّٰهُ کُو اَلْهُ اِن اِن حاتم وابن مردویہ)

صخرت قباد ہی روایت میں ہے کہ شروع میں جب لوگوں کو نماز کا حکم دیا گیا تو وہ نماز میں بات کر لیا کرتے تھے۔آدمی آتا لوگ نماز میں مشغول ہوتے تو آنے والا بوچھالیسا کہ تم کتنی نماز پڑھ چکے۔ پڑھنے والے بیادیتے۔اس پریہ آیت نازل ہوئی اور کان لگا کر سننے اور خاموش رہنے کا حکم دیا گیا۔

جمہور مفسرین کاقول یہ ہے کہ یہ آیت قرآت خلف الامام کے بارے میں نازل ہوئی، یعنی
یہ حکم خاص مقتدی کے لئے نازل ہوا۔ مقتدی کے لئے یہ جائز نہیں کہ امام کے پیچھے قرآت کرے
بلکہ اس کے لئے توجہ سے سننااور خاموش رہناواجب اور ضروری ہے۔
تعشر میں کے اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو مخاطب کر کے فرمایا کہ قرآن کریم کا ادب و
احترام یہ ہے کہ جب اس کی تلاوت کی جائے تو سننے والے اس پر لینے کان لگائیں اور بوری توجہ
اور خاموشی سے اے سنیں اور اس کے احکام پر عمل کرنے کی کوشش کریں۔ قرآن کریم کار حمت

ہونااس کے مذکورہ آداب بجالانے پر موقوف ہے۔ اگر کسی نے اس کے مذکورہ آداب کی خلاف ورزی کر کے اس کی بے حرمتی کی تو وہ رحمت کی بجائے اللہ کے قہرو غضب کا مستحق ہوگا۔

## ذکر الهیٰ کے آداب

٢٠٩،٢٠٥ وَأَذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَجِينَفَةً وَدُوْنَ الْخَلِيْنَ الْخَلِيْنَ الْخَلِيْنَ الْخَلِيْنَ الْخَلِيْنَ الْخَلِيْنَ الْخَلِيْنَ الْخَلِيْنَ وَلاَ تَكُنُ مِّنَ الْخَلِيْنَ وَالْأَصَالِ وَلاَ تَكُنُ مِّنَ الْخَلِيْنَ وَالْأَصَالِ وَلاَ تَكُنُ مِّنَ الْخَلِيْنَ وَ الْأَصَالِ وَلاَ تَكُنُ مِّنَ الْخَلِيْنَ وَ الْأَصَالِ وَلاَ تَكُنُ مِّنَ الْخَلِيْنَ وَ الْأَيْنَ الْخَلِيْنَ وَالْأَصَالِ وَلاَ تَكُنُ مِنَ الْخَلِيْنَ وَالْأَصَالِ وَلاَ تَكُنُ مِنَ الْخَلِيْنَ وَاللَّهُ وَلَا تَكُنُ مِنَ الْخَلِيْنَ وَلَا تَكُنِ وَاللَّهُ وَلَا تَكُنُ مِنَ الْخَلِيْنَ وَلَا تَكُنُ مِنَ الْخَلْدُونَ وَاللَّهُ وَلَا تَكُنِ مُ اللَّهُ وَلَا تَكُنُ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَكُنّ مِنَ الْفَالِمُ وَلَا تَكُنُ مِنَ الْفَلْمِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَكُنُ مِنَ النَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا تَكُنّ مِنَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا تَكُنّ مِنَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا تُلْكُولُونَ اللَّهُ وَلَا تُكُلِّكُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا تُنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلِيْلَاكُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

اور اپنے رب کو دل ہی دل میں عاجزی اور خوف کے ساتھ اور پہت آواز ہے صبح و شام یاد کرتے رہواور غافل نہ رہا کرو۔ بیشک جو لوگ آپ کے رب کے پاس ہیں وہ اس کی عبادت ہے تکمر مہمیں کرتے اور وہ تو اس کی تسبیح کرتے ہیں اور اس کو سجدہ کرتے ہیں۔

تشریکے: قرآن کریم کی تلاوت کے بعد ذکر البی کادرجہ ہے۔ ان آیتوں میں ذکر کے پانچ آداب بیان کئے گئے ہیں:

(۱) ذکر آہستہ آواز ہے دل میں ہو ناچاہئے، بلند آواز میں نہیں کرناچاہئے۔ (۲) تضرع و زاری اور عاجزی و خوف کے ساتھ ہو ناچاہئے۔ (۳) خوف و خشیت کے ساتھ ہو۔ (۴) خاص طور پر صبح و شام کے اوقات میں اس کااہتمام ہو ناچاہئے، کیونکہ یہ دونوں اوقات قبولیت کے ہیں۔ (۵) ذکر المیٰ ہے کسی وقت بھی غافل نہیں ہو ناچاہئے۔

پروردگاری یاد سے غفلت ایک قسم کائلبرہے۔ قرب خداوندی کے طالب اس سے حد درجہ اجتناب و احتراز کرتے ہیں۔ اس لئے اللہ کے مقرب فرشتے بھی مقرب ہونے کے باوجود اللہ کی عبادت و بندگی سے تکبر نہیں کرتے۔ وہ دن رات اس کی تسبح و تقدیس میں گئے رہتے ہیں اور تھکتے نہیں۔ وہ خاص اس کو مجدہ کرتے ہیں اور مجدہ ہی قرب خداوندی کاسب سے بڑاذریعہ ہے۔ حضرت ابوہر برق سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجدہ کی حالت میں بندہ لینے رب سے زیادہ قریب ہوتا ہے۔ لہذا (مجدہ کی حالت میں) زیادہ دعا کیا کرو۔ مالت میں بندہ لینے رب سے زیادہ قریب ہوتا ہے۔ لہذا (مجدہ کی حالت میں) زیادہ دعا کیا کرو۔ (معارف القرآن از مولانا مجمد ادریس کاند حلوی ۱۹۹، ۱۹۹۰ سے مظہری)

#### مقالات ِزواريهِ

#### ترتيب: سيد فضل الرحمن

- o فقیہ العصر حضرت مولا ناسیر زوار حسین شاہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ کی تقریباً ۱۴۰ نشری تقاریر اور علمی مقالات کاضخیم مجموعہ ۔
- طلباد، علماد، مقررین اور واعظین کے لئے ایک بیش بہاتحفہ، اور عوام وخواص کے لئے
   یکساں مفید -
- مام تقاریر اور مضامین کی زبان نہایت سادہ، انداز بیاں عام فہم اور قرآنی آیات
   واحادیث کی دلنشیں تشریح ہے۔
  - مام قرآنی آیات کی اصل عربی عبارت اور اسکامکمل حوالہ دیا گیا ہے۔
  - o بعض ایسے جدید مسائل پر محققانہ بحث کی گئی ہے جو اہل علم کے ہاں اختلافی رہے ہیں۔
- روزمرہ پیش آنے والے مسائل ومشکلات پر تبھرہ اور سماجی ومعاشرتی برائیوں کے انسداد وسد باب کے لئے قرآن وسنت کی روشنی میں تجاویز پیش کی گئی ہیں ۔
  - اس مجموعه کو درج ذیل سات ابواب میں تقسیم کیا گیا ہے۔
  - (۱) قرآنی تعلیمات، (۲) ایمان و دعوت اسلام، (۳) احکام دین،
  - (٣) تجارت ومعیشت، (۵) اخلاق و معقوق، (۲) تصوف وسلوک،
    - (۷) سرت و سوانح
- خوبصورت اور دلکش رنگین سرورق ، اعلیٰ کمپیوٹر کمپوزنگ ، نہایت نفیس آفسٹ طباعت اور مضبوط جلد بندی کی اضافی خوبیوں کے ساتھ ۔ اہل علم کے لئے ایک گرانقدر تحفہ ،

بہت جلد طباعت کے مراحل سے گزر کر شائع ہو رہی ہے،

زواراكيڈمی پیلی کنیشنر